PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 3 : ETUDES

CHAPITRE 2 : DE MARS NODENS A SAINT DAVID
LE DIEU CADRE CELTIQUE

Bernard ROBREAU

La chasse du roi Sanctus, pére de David (plafond peint de l'église de Saint-Divy).

David, en effet, n'est pas monté au ciel, bien qu'il dise lui-méme : Le Seigneur a dit & mon
Seigneur : "Siége a ma droite jusgh'a ce que j'aie placé tes ennemis comme un escabeau sous
tes pieds” (Actes 2, 32-36).



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

CHAPITRE 2 DE MARS NODENS A SAINT
DAVID : LE DIEU CADRE CELTIQUE

Saint David est au Pays de Galles ce que Patrick
est a I’Irlande. Mais a vrai dire, il est difficile de dire
pourquoi il est devenu le patron du Pays de Galles.
Une analyse mythologique de sa plus ancienne Vie
suggérerait que cette promotion s’appuie sur un
rapprochement avec un trés vieux roi des dieux du
paganisme celtique.

L’aspect historique du personnage est trés mal
documenté et ce ne sont pas les analyses de datation
radiométriques effectués sur des ossements issus de
I’actuelle cathédrale de Saint-David qui peuvent nous
rassurer la-dessus'. Plusieurs siécles s’étendent entre
le temps supposé de son existence et les premiers
témoignages de son culte aux VIII® et IX® siecles en
Irlande, notamment dans le Martyrologe d’Oengus
daté par P. O’Riain® des environs de 830. Le saint est
aussi connu sur le continent & Landévennec a la fin
du méme siecle quand Uurmonoc rédige sa Vie de
saint Paul Aurélien. A cette époque, Asser, le célébre
auteur® de la Vita Aelfredi regis Angul Saxonum,
pourrait avoir été évéque de Saint-David, méme si la
localisation du lieu concerné sur le site actuel n’est
pas véritablement assurée. Quant a la plus ancienne
Vita de David, rédigée par Rhygyvarch a I’extréme
fin du XI® siécle, il n’y a aucune raison de réviser le
jugement de Duine* : « La vie du héros est tissée de
fables et elle poursuit un but de polémique ». Son
contenu historique peut étre négligé car, méme si un
personnage du nom de David a réellement existé,
on ne peut rien en dire de véritablement historique
et I'intérét de 1’ouvrage tient seulement en deux
¢léments : les données qui témoignent de 1’époque
du rédacteur, notamment ses préoccupations en
matiere politique et religieuse, et les éléments

1 T.F.G. Higham, C. Bronk Ramsey et Lined M. Nokes, « AMS
Radiocarbon Dating of Bones from St Davids Cathedral », St
David of Wales, Cult, Church and Nation, ed. by J. Wyn Evans et
Jonathan M. Wooding, The Boydell Press, Woodbridge-Roches-
ter, 2007, pp. 282-286.

2 Voir ses Feastdays of the Saints. A History of Irish Martyrolo-
gies, Bruxelles, Soc. des Bollandistes, 2006.

3 Nous n’entrerons pas dans les polémiques de Galbraith et
Smyth visant a retirer a Asser la paternité de la biographie d’Al-
fred et qui n’ont pas de véritable influence sur notre interpréta-
tion de la Vita de David par Rhygyvarch. Ce que nous intéresse
est d’origine bien plus ancienne et ne dépend guere du lieu exact
ou Asser exercait ses fonctions.

4 Duine F. M., Mémento des sources hagiographiques de |'His-
toire de Bretagne, 1918, n° 107, p. 123. Nous n’envisageons ici
que la Vita de Rhygyvarch, les suivantes, notamment celles de
Giraud de Barri, n’apportant guére de faits nouveaux, surtout
dans nos perspectives d’une recherche mythologique.

légendaires qu’il remploie. Nous nous intéresserons
essentiellement aux derniers. En conséquence, nous
n’examinons pas cette ceuvre comme un historien
mais comme un mythologue, méme s’il s’agit d’une
mythologie érodée par la christianisation. La méthode
est celle que nous avons mise au point a partir des
années 1985-88 pour la réalisation de notre thése®.

UNE BIOGRAPHIE MYTHIQUE

Divers indices témoignent du caractere légendaire
du récit, et nous noterons d’abord les 147 ans de vie
que Rhygyvarch a attribuées a saint David et qui
ont plaisamment fait dire a Duine® que les péchés
de cet hagiographe « n’étaient pas ceux des esprits
critiques ». Mais il y en a bien d’autres. Ainsi les
magiciens qui renseignent le tyrannus au sujet d’un
enfant a naitre (David) qui viendrait s’emparer de la
contrée sentent encore un peu le druide, surtout si on
les met en relation non avec Hérode, comme certains
commentateurs’, mais avec un autre épisode ou David
vient s’installer a Vallis Rosina (Glyn Rosyn). La, la
fumée du feu qu’il a allumé en I’honneur de Dieu avec
ses disciples inquicte Baia, le chef irlandais qui domine
la région et qui était lui-méme un magicien (magus).
Elle monte trés haut et parait s’étendre sur toute 1’ile (la
Grande-Bretagne) et aussi I’Irlande. Baia en tremble
tellement qu’il en oublie son diner. A sa femme qui
s’en étonne, il explique qu’il est certain que celui qui
a allumé ce feu surpassera en pouvoir et en gloire tout
homme partout ou cette fumée parvient, et son épouse
I’invite a faire tuer cet impudent qui a osé allumer un
feu sur ses terres sans sa permission. Ici, il semble
que, d’une part, le passage réunit sur la méme téte le
magicien et le tyran et qu’il constitue la suite logique
de la naissance de David et, d’autre part, que I’examen
a des fins divinatoires de la fumée d’un feu soit tout
a fait dans les aptitudes d’un druide®. On tirera aussi
les mémes conclusions du principal miracle de saint
David par lequel il met un point d’orgue a sa présence
au synode de Brefi. Aprés s’étre fait désiré, car il refuse
d’abord de venir jusqu’a ce qu’on délegue Daniel et

5 Robreau B., La mémoire chrétienne du paganisme carnute, 2
tomes, 1996-97, Chartres, SAEL.

6 Op. cit., p. 124.

7 Mc Intyre R., In the Footsteps of the Holy : Sacred Lanscapes
and the Cult of the Saints in the Anglo-Normand World (1066-
1220), These, University of York, p. 143.

8 Selon le Dindshenchas, Mide (« le milieu ») aurait le premier
allumé un feu en Irlande. Les druides d’Irlande dirent alors :
« Voila une mauvaise fumée (Mi-dé) pour nous » (Voir J. Loth,
« L’omphalos chez les Celtes », Revue des Etudes anciennes, t.
17, 1915, pp. 295-306). L'explication renvoie d'ailleurs a la Vie
de saint Patrick par Muirchu ou ses druides exhortent le roi Lao-
ghaire a éteindre le feu allumé a Paques par Patrick, sinon celui
qui I'a allumé régnera pour 1'éternité.



Petit traité de mythologie celtique III. Etudes

Saint David sur sa banniére de l'église de sainte Nonne a
Dirinon (Finistere)

Dubrice aupres de lui, il commence, ému par les pleurs
de la meére, par ressusciter un jeune garcon. Puis,
apres avoir dédaigné de monter sur le tas de vétement
accumulé pour permettre aux orateurs de mieux se
faire entendre de la foule présente, il se contente de
faire placer un mouchoir sous ses pieds. Et pour que
tous I’entendent d’une voix claire tout le temps qu’il
précha, la terre se souleva sous lui pour former une
colline et tous I’apercevaient en position €levée comme
s’il se tenait sur un mont, exaltant sa voix presque
comme une trompette (quasi tuba). Au sommet de
cette colline, une église sera ultérieurement établie
(probablement celle de Llandewi Brefi). L’hérésie est
expulsée, la foi catholique confirmée et, plus tard, un
autre synode est tenu cui nomen Victorie. On voit que
le dernier toponyme est tout un programme. Mais le
choix de Brefi n’est pas plus innocent car il est situé
dans la partie amont de la vallée du Teifi alors qu’au
début du récit la vision de Sanctus, le pere de David,
préalablement a la conception du saint, se situait dans
la partie aval. En méme temps que sa vie progresse vers
les sommets de la renommée, la topographie refléte le
miracle. Ce dernier ne fait sans doute que perpétuer des
données antérieures. On se rappellera I’irlandais Siege

Chapitre 2

de Druim Damhghaire®. Au parag. 42, le roi Cormac
juge que le lieu ou son armée est installée est trop bas et
celui ou sont ses adversaires trop haut. Mais ses druides
¢leverent de 150 coudées la colline ou ses troupes
¢taient campées. Ce n’était qu’une illusion druidique
mais elle fit assez d’effet pour que ses ennemis, les
gens du Munster, sollicitent le grand druide Mog Ruith
et celui-ci promit de I’abaisser (parag. 77). Il tourna son
visage vers la colline et invoqua son dieu. Sa téte devint
aussi grande qu’une grosse colline couverte d’un bois
de chénes. A ce moment, son confrére Gadhra vint a
son aide et fit trois fois le tour de la colline en poussant
trois cris assourdissants. Puis Mog Ruith souffla
sur la colline de Cormac. Cette dernicre, qui n’était
qu’une apparence, disparut enveloppée dans des nuées
sombres et un tourbillon de brouillard (parag. 81) et
I’armée du Munster ne tarda pas a I’emporter face a
des adversaires épouvantés qui tentérent en vain leur
derniére chance dans une bataille, tout aussi magique,
de feux druidiques.

Il est plus délicat de comprendre pourquoi ¢’est sur un
tas de vétements si peu vraisemblable que les orateurs
du concile doivent monter pour se faire entendre. Pour
l'instant, on peut seulement rappeler quelques éléments
de la Vie de saint Malo™. Ce dernier, réputé aussi étre
originaire du Pays de Galles (plus précisément du
Gwent), aurait ét¢ baptisé par saint Brendan dont il
aurait ét¢ un disciple. Tout jeune, alors qu’une force
intense brilait en lui, il enlevait son manteau alors que
les autres disciples claquaient des dents et il sentait en
lui une si forte chaleur que des gouttelettes coulaient
sur son front et son visage. Etant sorti jouer sur le
rivage, il s’endormit au milieu de la plage sur un tas
d’algues pendant que les autres enfants s’enfuyaient
devant la marée montante. Le tas d’algues devint une
ile qui s’¢leva sur les flots pendant son sommeil. On le
croit mort et cherche son cadavre sur la plage mais on
ne voit qu'une ile inhabituelle au loin. Brendan et ses
disciples rentrent néanmoins au monastere et célebrent
I’office funebre. Cependant, au chant du coq, un ange
avertit Brendan que I’enfant a été préservé des eaux
et élevé sur une ile ou aucun homme ne pourra aller a
pied, seulement en barque. Mais Malo demande a rester
la encore au moins un jour pour mieux se conformer
au modele de la résurrection de Lazare et il demande
qu’on lui ameéne son psautier et, si on ne peut faire
autrement, qu’on le mette a la mer et que Dieu le lui
envoie intouché par les eaux. Pendant qu’on va chercher
le livre le tas d’algue (sur lequel le jeune garcon s’était
endormi) accourt de lui-méme, prend le psautier et

9 Nous utilisons I’édition de M.L. Jonval-Sjoestedt, Revue cel-
tique, 43, 1926, pp. 1-123.
10 Nous évoquons bien sir, la plus ancienne rédigée par le

diacre Bili au IX® si¢cle et éditée par G. Leduc.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

I’apporte a Malo. Ici I’élévation est congue en mode
maritime, avec 1’ile remplacant la colline, alors que
le tas de vétement est remplacé par un tas d’algues.
Du point de vue symbolique, 1’1lle ne modifie que
faiblement le sens car nous avons pu indiquer que le
Vierbergelauf, le « pelerinage des quatre montagnes »
du Norique, devait correspondre aux quatre iles du
nord du monde d’ou provenaient les talismans des
Tuatha Dé Danann irlandais''. La question du tas de
vétement traduisant le tas d’algues ne pose aussi que
peu de problémes puisque, d’une part, la quatrieme
branche du Mabinogi gallois nous montre Gwyddion
utilisant des algues pour fabriquer magiquement une
grande quantité de cuir, matériau qui peut servir a la
confection de souliers mais aussi de vétements'?, et
que, d’autre part, la Vie de saint Malo fait enlever son
manteau a saint Malo antérieurement a son élévation
sur le tas d’algues. On y ajoutera I’apport du psautier
intouché¢ des eaux qui apparait a premiere vue comme
un enjolivement sans utilité dans le cas de Malo, mais
qui trouve pourtant sa contrepartie dans I’histoire de
David puisqu’au long préche doctrinal de ce dernier
effectué¢ sur sa merveilleuse colline répond la longue
lecture du psautier sur le tas d’algues ¢€levé sur les
flots et transformé en ile. Le motif adjacent du livre
intouché des eaux est d’ailleurs également connu de
Rhygyvarch qui I’a replacé en I’attribuant au pouvoir
de David dans le cadre d’un autre miracle survenu a
son disciple Aidan (parag. 35).

D’autres silhouettes secondaires entrevues au cours
du récit pourraient aussi correspondre a des souvenirs
de personnages de I’ancien paganisme. On songe
notamment au colérique ouvrier réprimandé par le
discipleirlandais Modomnoc qui léve sa hache bipenne
pour tuer ou blesser a la téte Modomnoc quand, d’un
signe de croix, David lui desseche le bras. Il rappelle
le géant Ctroi en Irlande ou I’arthurien Chevalier vert
menagant Ctchulainn ou Gauvain et dont la hache
pourvue de deux extrémités, une pour tuer et 1’autre
pour ressusciter, évoque bien slr le baton dont use
le Dagda lors de I’histoire de la résurrection de son
fils Cermait. On a d’ailleurs parfois soupconné ce
dernier de n’étre que le méme personnage que Conan
a la bouche de miel, ce qu’il faut peut-étre rapprocher

11 B. Robreau, « Archéologie du rituel : processions chrétiennes
et investiture royale celtique », Mythologie frangaise, n° 284,
septembre 2021, p. 37.

12 On notera que le tas de vétements destiné a rehausser le pré-
dicateur pour qu’il soit mieux entendu apparait au parag. 49. Or
au paragraphe précédent, il est question d’un vétement de peau
(pelleis velaminibus) destiné a dissimuler un autel miraculeux
donné a David par le Patriarche de Jérusalem. Il n’est pas im-
possible, et nous en verrons d’autres exemples, que Rhygyvarch
dédouble un méme élément issu d’une source mythique en le
réutilisant dans deux épisodes successifs.

du fait que Modomnoc a une prédisposition pour
¢lever les abeilles qui le suivent lorsqu’il rentre en
Irlande. Dans [1’épisode mentionné, Modomnoc
surveille les ouvriers qui procédent a la construction
d’une route ; cela ne va pas si mal avec la qualité du
Dagda de constructeur de forteresse, ce qui veut dire
surtout creuseur de fossés dans le cadre de I’Irlande
protohistorique ou haut médiévale. Il est moins certain
qu’il faille aussi rapprocher Aidan d’Ogma. Dans
I’épisode du livre intouché des eaux, cet autre disciple
irlandais de David conduit une charrette de bois qui,
du haut d’un précipice, tombe dans les eaux de la mer.
Cela rappelle que, lorsque 1’oppression de Bres réduit
le Dagda au role de constructeur de forteresses, Ogma
est chargé de transporter des fagots depuis les iles de
Mod. Mais, a cause de sa faiblesse, la mer entrainait
les deux tiers de son fagot et il ne pouvait en livrer
qu’un tiers.

DECANTATION PSEUDO-HISTORIQUE

[In’est pas nécessaire de poursuivre plus longuement
sur ce point pour I’instant. Les vestiges 1égendaires
foisonnent dans 1’ceuvre que nous parcourons. Mais
nous ne savons pas a priori sinous sommes en présence
d’une collection de motifs dépareillés arbitrairement
réunis ou, comme pour la Vie de saint Paul Aurélien’,
d’un mythe dont les €léments sont certes christianisés
mais dont la structure et la typologie sont encore
reconnaissables. Il nous faut donc d’abord dégager la
Vita de la reconstruction que 1’on peut, elle, qualifier
d’historique ou plutdt de pseudo-historique et qui est
attribuable a Rhygyvarch'®. Elle ne nous apprendra
rien sur I’existence réelle du saint mais elle nous aidera
a extraire les éléments 1égendaires de maniére a mieux
comprendre leur sens et leur état de conservation.
Pour cela, il nous faut déja brosser a grands traits un
résumé d’un texte que nous ne connaissons que par
des manuscrits nettement plus tardifs que la rédaction
primitive et qui a été repris ultérieurement sans trop
de modifications par Giraud de Cambrie ainsi que par
une Vie en gallois (Buchedd Dewi Sant) qui I’a abrégé
(le texte est deux fois moins long).

La Vie rédigée par Rhygyvarch peut étre
divisée en cinq parties :

a) une ouverture assez longue (parag. 1-7 soit 5 p.
dans I'édition de Sharpe) consacrée a la conception et a la
naissance de David. Elle se termine par le récit du baptéme
du saint marquée par la guérison d’un aveugle qui sert de

13 Voir B. Robreau, « Saint Paul Aurélien », Mythologie fran-
¢aise, 290, mars 2023, pp. 13-19.

14 Comme R. Sharpe et J.R. Davies, 2007, dont nous suivons
1’édition fondée sur le Ms Cotton Vespasian A XIV, nous consi-
dérons que ce manuscrit latin est le meilleur témoin de 1’ceuvre
de Rhygyvarch.



Petit traité de mythologie celtique Ill. Etudes

Saint David rendant la lumiere a son maitre Paulin (Lam-
bris peints de l'église de Saint-Divy (Finistere)

transition avec la partie suivante ou David guérit les yeux
de son maitre Paulinus ;

b) ’ceuvre de David formé d’abord par Paulinus mais
trés vite émancipé de sa tutelle, qui fonde de nombreux
monasteres et particulierement celui de Vallis Rosina (par.
7-35 soit 8 p.). Elle se termine par un miracle lié a son
disciple Aidan, d’origine irlandaise ;

¢) une troisiéme partie plus courte débute, en grande
partie absente de la Vie galloise abrégée qui n’a retenu
qu’un épisode lié a Aidan, ou sont assez longuement
mentionnés les liens du monastére de David avec I’Irlande
et un voyage accompli par le saint a Jérusalem (par. 36-48,
soit5p.);

d) les synodes de Brefi et de Victoire qui voient
I’apogée de la renommée et du pouvoir d’un David qui
survécut jusqu’a sa 147¢ année (parag. 49-58, soit environ
4p);

e) la derniére semaine de vie de David, prévenu le
dernier mardi de février de ce qu’il décederait le premier
mardi de mars, laquelle s’étale sur 9 paragraphes et 3
pages, en incluant la rapide conclusion ou ’auteur dévoile
son identité. Il est assez rare qu’une Vita insiste aussi
longuement sur cette période méme dans le cas, nullement
exceptionnel sans étre tres fréquent, ou le héros est prévenu
de sa mort prochaine.

Nous noterons déja I’importance relative a la fois
de I’épisode d’ouverture précédant la naissance du
saint et de celui de fermeture narrant la dernicre

Chapitre 2

semaine de vie du saint. A eux deux, ils représentent
environ 30% du texte. A titre de comparaison, on peut
mentionner la Vie de saint Samson, la plus ancienne
et renommée des vies armoricaines, ou la stérilité
de sa mere explique un assez long développement
de I’ouverture (5 pages de I’édition Flobert'® sur un
total de 44 p. hors prologue et livre II qui sont des
ajouts « d’un style élaboré et prétentieux, a finalité
littéraire et apologétique » (P. Flobert dixif), mais
ou la mort du saint est expédiée en une dizaine de
lignes). A 1’opposé, la Vie de saint Paul Aurélien de
Uurmonoc ne consacre, prologue exclu, qu’une page
aux origines du saint et s’attarde plus longuement
(4 p. en incluant I’explicit d’'une demie page) sur la
fin du pontife mourant lui aussi a un age avancé (140
ans). Dans 1’édition de dom Plaine'® (46 p.), cela ne
représente quand méme que 10% du texte total.
Cette importance des épisodes d’ouverture et de
fermeture peut encore étre examinée d’une autre
mani¢re moins littéraire. La Bretagne armoricaine
connait le culte de saint David depuis la période
carolingienne puisque Uurmonoc présente David
comme un condisciple de Paul Aurélien au monastere
de saint Iltud. Cette mention ne peut en effet qu’étre
mise en relation avec I’existence, a une quinzaine
de kilometres de Landévennec, d’une paroisse
(Saint-Divy) dédiée a saint David et d’une chapelle
consacrée a sa mere sainte Nonne a Dirinon, ancien
prieuré de 1I’abbaye de Daoulas. Les deux édifices se
localisent de part et d’autre de I’Elorn a 1’ouest de
Landerneau, 1’église de Saint-Divy a 4 km au nord de
la riviere, en Léon, la chapelle de Dirinon a 4 km au
sud, en Cornouaille. L’église de Saint-Divy posséde
la particularité de posséder un splendide plafond peint
daté de 1676 rapportant en six panneaux la vie de saint
David et on note que quatre d'entre eux (la vision du
roi Sanctus, I’avertissement donné a saint Patrick de
laisser la place a David, la conception et le baptéme
de ce dernier sont consacrés aux épisodes d’ouverture,
deux autres aux épisodes du miracle du synode de
Brefi et a la mort du saint. On voit donc que I’artiste
ou son commanditaire n’ont rien retenu de la partie
la plus longue de sa vie, depuis sa sortie de 1’école
de Paulin jusqu’a la réunion du synode de Brefi. Il
faut en déduire, soit que les Bretons d’Armorique
possédaient une version plus courte, contenant moins
de détails sur la longue partie centrale, soit que
par son merveilleux plus poussé, I’ouverture et la
fermeture de la biographie recelaient ce qui paraissait
le plus important dans le texte et que les épisodes qui

15 Flobert P., La Vie ancienne de saint Samson de Dol, Paris,
CNRS éditions, 1997.

16 Dom F. Plaine, « Vita sancti Pauli... », Analecta Bollandia-
na,t. 1, 1882, pp. 211-258.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

se voulaient les plus historiques étaient aussi ceux qui
paraissaient de moindre intérét. La situation est assez
voisine dans la Vie galloise ou, a quelques détails pres,
il manque 1’équivalent des parag. 20-36 et 39-48.

Cependant, le plus important consiste a retirer le
commentaire politique contemporain de I’auteur, qui
a pu amener ce dernier a utiliser, remanier ou méme
inventer certains épisodes, pour mieux atteindre les
¢léments mythiques susceptibles de remonter au
paganisme celtique. La encore, la courte synthése de
Duine'” est décapante : « Il (Rhygyvarch) a adapté a la
gloire de son saint les 1égendes d’autres bienheureux,
il a groupé autour de son nom des noms qui s’inclinent
devant le sien, il s’est inspiré de Cassien ou de lectures
similaires pour dresser le portrait d’un monastere dont
il ne connaissait rien, il a travaillé ses métaphores,
s’est souvenu de Virgile... ». Sans y consacrer trop
d’énergie puisque cela ne nous concerne que par
défaut, il faut néanmoins examiner 1’ensemble du
récit de ce point de vue :

a) ’ouverture parait unir des passages légendaires
(la vision de Sanctus, la conception de David, la naissance
du futur saint) a d’autres plus christianisés qui sont a la

17 Op. cit., p. 124.

Saint Patrick averti par un
ange de laisser les lieux a
l'apostolat  d'un enfant a
naitre dans trente ans (lam-
bris peints de Saint-Divy).

louange (intéressée dans la mesure ou I’auteur appartient
a une famille épiscopale de Saint-David) du héros de
I’histoire (saint Patrick abandonne les lieux au profit d’un
David dont la naissance est encore a venir, la langue de
Gildas est nouée par I’enfant alors qu’il est encore dans le
sein de sa mére, le baptéme est 1’occasion de la guérison
d’un aveugle). 11 faut cependant se méfier que ces derniers
motifs trouvent des résonances dans d’autres épisodes.
Ainsi le motif du passage en Irlande appliqué a saint
Patrick au parag. 3 revient a trois reprises dans la troisiéme
partie : départ d’Aidan pour I’Irlande (36), retour a cheval
de Finbarr en Irlande (39-40), Modomnoc ramenant les
abeilles en Irlande, lequel voyage est méme triplé a cause
des scrupules de conscience de I’Irlandais (43) ;

b) la seconde partie parait étre celle qui a le plus
bénéficié de I'invention de Rhygyvarch. Il attribue la
formation de David a un maitre du nom de Paulin (parag.
10) alors qu’Uurmonoc en faisait un disciple d’lltud,
se contente d’une redondance du miracle du baptéme
en prétant a David la guérison d’une affection oculaire
survenue a son maitre (11), puis ’envoie immédiatement
fonder de trés nombreux monasteres (12-13) en divers lieux
surtout dans le sud du pays de Galles et en Herefordshire
(Leominster), mais parfois bien plus éloignés comme
Croyland dans le Lincolnshire, Repton dans le Derbyshire
ou Glastonbury en Somerset. Il va de soi que ces éléments



Petit traité de mythologie celtique Ill. Etudes

sont de pures inventions a la gloire du saint tout comme la
longue description (20-31) du monastére idéal qu’il aurait
fondé et dont Duine nous disait déja que Rhygyvarch n’en
connaissait rien. La méme conclusion pouvait d’ailleurs
étre tirée de la rapide et peu consistante description de
la formation de David aupres de Paulin. En revanche, il
faudra sans doute examiner de plus prés 1’épisode de la
rencontre de Baia et de sa femme avec David (15-19) ainsi
que le miracle de la charrette de bois et du livre intouché
des eaux de son disciple Aidan (35) ;

c) nous avons déja évoqué les retours d’Aidan,
Finnbarr et Modomnoc en Irlande qui sont le moyen
de placer des miracles a la gloire de David (transport
merveilleux d’une cloche donnée par le saint, passage
de la mer par Finnbarr & 1’aide du cheval de David au
cours duquel saint Brendan lui-méme apparait sur son
fameux cétacé, embarquement miraculeux des abeilles
du monastere qui introduit pour la premiere fois cette
richesse en Irlande) et éventuellement de justifier de
prétendus droits. Car le texte dit clairement : Verum pene
tertia pars, vel quarta Hibernie servit David et ces trois
passages servent d’introduction au morceau de bravoure
de la partie : le voyage de David escorté¢ d’Eliud (Teilo)
et Padarn, ses faire-valoir, a Jérusalem (44-48) ou le
Patriarche lui confére le titre d’archevéque. Il faudra
cependant envisager que certains détails des miracles ou
certaines métaphores puissent dissimuler des vestiges
significatifs d’une strate plus ancienne d’origine moins
pseudo-historique et plus mythique ;

d) les deux synodes tiennent une place essentielle
qui amorce la longue progression vers 1’épisode de la
mort du saint. Nous ne perdrons pas notre temps a discuter
de I’historicité de ce synode qui, s’il a existé (beaucoup
doutent de ses motivations anti-pélagiennes), s’est
certainement déroulé de toute autre maniére que ce qui
nous en est dit. Le but semble une fois encore politique.
Il s’agit de promouvoir la place du clergé de Saint-David
comme métropole d’une Eglise bretonne opposée &
I’Eglise anglo-normande. Aussi est-il normal que David
se fasse prier pour venir, n’acceptant que lorsque Daniel
et Dubrice, deux prélats des plus notables, viennent
le supplier apres plusieurs refus et que son arrivée se
traduise par des miracles d’ampleur a classer parmi les
plus invraisemblables, la résurrection de Magnus puis la
surrection d’une colline sous ses pieds. Ce dernier que
nous avons déja reconnu comme d’origine mythique
celtique tiendra un réle particulierement important dans
notre argumentation et ne peut qu’appartenir au fonds le
plus archaique des sources de Rhygyvarch. Mais du point
de vue de la propagande, nous sommes entrés dans une
derniére phase qui nous montre un David a la renommée
inégalée dans toute la Bretagne insulaire. Non seulement
David vient a bout de I’hérésie pélagienne mais il est
consacré comme métropolitain pour tout le pays. Le nom
du second synode, Victoire, est plus une célébration de sa
gloire qu’un nom de lieu. Et les Eglises bretonnes auraient
alors recu leurs regles institutionnelles, lesquelles étaient
en étroite conformité avec celles des autorités romaines,

Chapitre 2

Le site de la Capel-y-pistill a Porth Clais, désigné par Gi-
raud de Cambrie pour étre le lieu du baptéme de David.
Mais Rhygyvarch semble indiquer que le futur évéque au-
rait été baptise a la chapelle de Sainte-Non qui est aussi
considérée comme son lieu de naissance.

et cela antérieurement & 1’envoi en (Grande-)Bretagne
d’Augustin de Cantorbéry par le pape Grégoire ;

e) la derniére semaine de David fournit une
impression comparable. L’extraordinaire emphase qui la
caractérise avec cet avertissement a huit jours de distance
d’un déceés survenant a un age excessivement avancé et
donc invraisemblable, cet extraordinaire rassemblement
de peuple, ce concours de gens de toutes conditions venus
se lamenter, tout suggere que le rédacteur en fait trop.
Aussi faudra-t-il ici aussi se demander s’il ne suit pas ou
ne décalque pas un mode¢le relevant plus du mythe que de
I’histoire.

De ce qui précede, nous pouvons déduire la
représentation (pseudo-)historique que veut imposer
Rhygyvarch (il n’est pas certain qu’il croit lui-méme a
tout ce qu’il raconte) : David est le fils d’un ancien roi du
Ceredigion nommé Sanctus et d’une moniale du nom
de Non(ne). Il fut un abbé-évéque qui avait été formé
par un disciple de saint Germain d’Auxerre nommé
Paulin et il a fondé un grand nombre de monasteres
au pays de Galles et au-dela. Revenu dans son pays
natal, il s’installa plus longuement dans un nouveau
monastére qu’il créa dans la vallée de I’ Alun (I’actuel
lieu de Saint-David) et ou il résida jusqu’a la fin de
son existence. Sa renommeée fut importante en Irlande
et il fit un voyage a Jérusalem en compagnie d’autres
abbés (Teilo et Padarn) au cours duquel le Patriarche
le sacra archevéque et lui fit quatre précieux cadeaux
qui en témoignent. A 1’occasion des conciles de Brefi
et de Victoire, il fut reconnu comme le plus grand des
dignitaires religieux celtiques de (Grande-)Bretagne, le
métropolite, et c’est en son temps et sous son influence
que furent élaborés les principes institutionnels de
I’Eglise celtique bretonne en conformité avec les
réglements romains et antérieurement a la création du
métropolitain anglo-saxon de Canterbury.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

I va de soi que cette reconstruction est
essentiellement une fable. Le nom des parents
de David, qui sont ceux d’un état (le « saint », la
« nonne ») suffiraient a le montrer tout comme celui
de Victoire (et méme probablement celui de Brefi,
comme nous le verrons plus loin) pour la tenue
d’un synode. Son voyage a Jérusalem et sa qualité
de métropolitain d’une Eglise celtique bretonne
paraissent plus relever d’une propagande destinée a
défendre la renommée et les intéréts de son clergeé
que d’une réalité historique. Rhygyvarch y croyait-il
lui-méme ? Il est possible que ses recherches aient
fini par I’en persuader car pour lui le merveilleux
n’était pas un instrument de doute mais au contraire
de confirmation de sa reconstruction. Quant au fait
que David ait eu un rayonnement en Irlande, cela
est montré par les documents irlandais qui sont les
premiers a nous avoir conservé sa prétendue date
de décés. Il ne faut cependant pas surestimer cette
importance, sans doute de second ordre a 1’échelle de
la verte Erin, mais il faut bien penser qu’elle s’inscrit
dans un contexte ou, du I'V¢ au VIII® siécle, I’1le se
trouva dans une situation intellectuelle, politique et
militaire exceptionnelle qui la vit rayonner sur toute
I’Europe occidentale (les missionnaires comme
Colomban, Fursy et bien d’autres) et notamment sur
les contrées britanniques les plus proches (I’Ecosse
par exemple). Le Pays de Galles ne fut pas épargné
et connut des colonies irlandaises, particulierement
dans le Dyfed (en gros le Pembrokeshire ou se situe
Saint-David) qui correspond a une zone ou le passage
maritime de I’Irlande a la Bretagne est des plus courts
et aisés. La mention du chef irlandais Baia gouvernant
la vallée du Hoddnant (ici assimilée a I’ Alun) pourrait
éventuellement en constituer un souvenir. Et le fait que
David naisse trente ans (en gros une génération) apres
Patrick constituerait cependant une reconnaissance de
la plus grande ancienneté de 1’Eglise irlandaise par
rapport a la galloise.

CARACTERISATION DU PLUS ANCIEN DAVID

Un mythe est comme un oignon, composé¢ de
plusieurs couches successives d’ages différents.
Sous la couche pseudo-historique chrétienne de
Rhygyvarch, d’autres plus anciennes se dissimulent.
Ainsi notre biographe évoque le scribe Paulin dont les
yeux furent guéris par David alors qu’Uurmonoc nous
confie, deux si¢cles plus tot, que le maitre de David
¢tait saint [ltud. Paul Aurélien apparait aussi bien sous
les formes Paulennanus puis Paulinus que Paulus et
cedes le [Xesiecle et il peut avoir été, dés cette époque,
confondu avec Paulinus, le saint du Carmarthenshire,
que les commentateurs gallois pensent avoir été le

maitre de David!®. Une fois de plus, nous observons
qu’en matiére d’histoire, les données de Rhygyvarch
sont bien médiocres et discutables.

Le mythe n’a pas le méme inconvénient ; ni le doute,
ni ’invraisemblance ne génent son fonctionnement et
il s’accommode facilement de ce qui constitue un fait
fréquent en hagiographie : la connaissance précise du
jour de I’année ou meurt le saint alors que 1’on ignore
I’année ou se situe ce déces. Cela constitue 1’indice
que le mythe se relie a un événement que I’on peut
qualifier de rituel dans la mesure ou il est accroché
a une cérémonie qui se répete régulierement a un
moment précis du calendrier annuel. Toute analyse
mythologique d’une vie de saint doit donc partir de
cette donnée, qui est presque toujours disponible, si
bien d’ailleurs que les collections de vies de saints,
a commencer par les plus prestigieuses, celles
des Bollandistes ou des Bénédictins, sont presque
toujours classées dans 1’ordre du calendrier. Celle de
saint David recele d’ailleurs le plus ancien fait connu
a son sujet : il était fété le 1 mars, date qu’on a voulu
parfois discuter parce qu’elle paraissait trop parfaite.
Les tenants de I’historicité ont beau jeu de répondre
que cela n’empéche personne de mourir ce jour-la.
Mais le mythe se dénonce toujours par sa redondance.
David ne se contente pas de décéder le 1 mars, il part
vers le ciel un mardi 1" mars, ce qui aamené nombre de
chercheurs a passer illusoirement en revue la liste des
années ou cette date tomba un mardi dans la période
ou I’on plagait approximativement son déces". Le
mythe est méme parfois trés lourd : David est mort
un mardi 1¢ mars et Dieu a poussé la complaisance
de I’avertir une semaine a 1’avance, le dernier mardi
de février. L’invraisemblance ne géne pas le mythe,
mais D’insistance confirme la redondance : ce qui
est important, ce n’est pas la date du premier mars
mais le nom d’un dieu paien : le mardi est le « jour
de Mars » comme Mars est « le mois de Mars ». Cela
militerait d’ailleurs plutot pour I’adéquation du scribe
Paulin avec Paul Aurélien, honoré le quatre des ides
de mars, qu’avec Paulin du Carmarthenshire qui I’est
le 22 novembre. Mais ce serait sans doute aller bien
trop loin dans la spéculation.

Retenons seulement pour I’instant cette insistance
sur Mars et dirigeons-nous vers le nom de notre saint.
A ces époques, le nom d’un héros parle. Il est I’indice
d’un destin, une sorte de prophétie caractérisant la
personnalité de 1’enfant. David est fils de Sanctus

18 B. Merdrignac, « Des origines insulaires de saint Paul Au-
rélien », Sur les pas de saint Paul Aurélien (dir. B. Tanguy et T.
Daniel), Actes du colloque international de Saint-Pol-de-Léon
(7-8 juin 1991), Brest-Quimper, 1997, p. 70-72.

19 Par exemple S. Baring-Gould et J. Fischer, The Lives of the
British Saints, vol. 2, 1908, p. 306.



Petit traité de mythologie celtique Ill. Etudes

La fontaine de saint Divy (Saint-Divy, Finistere).

et de Non(ne), ce qui lui ouvre déja un chemin vers
un avenir ecclésiastique hors pair. Le nom n’est pas
celtique mais biblique. Il n’est pas isolé en la maticre
puisque, selon Uurmonoc, David aurait eu pour
condisciple a 1’école d’Iltud le plus prestigieux des
saints gallois, méme s’il a acquis une part essentielle
de sa gloire sur le continent, saint Samson. Le nom
de David est celui d’un roi, sans doute un des plus
considérables de 1’Ancien Testament, méme si on
peut lui préférer son fils, le sage Salomon.

Ce caractére royal du personnage peut expliquer
certains aspects du lyrisme avec lequel Rhygyvarch
célebre David au parag. 57 aprés les synodes de
Brefi et Victoire et avant 1’avertissement de sa mort
prochaine. Dederuntque universi episcopi manus et
monarchiam et bragminationem David agio, ce que
nous traduirons « Tous les évéques sans exception
remirent a saint David ’autorité et la monarchie et
la domination ». Outre 1’'usage du grec (h)agios pour
« saint », Duine a fait remarquer celui du mot rare
bragmaticus qu’il traduit comme « le maitre » quand
il apparait un peu plus bas : quia ipse est caput et
previus ac bragmaticus omnibus Britonnibus
« parce qu’il est la téte, le premier et le maitre de
tous les Bretons ». David regoit la monarchie sur tous
les Bretons. La formule parait forte et quelque peu
inadaptée pour décrire le pouvoir d’un simple abbé-
évéque, méme promu métropolitain. Ce n’est que de la
littérature, mais 1’hagiographe semble pourtant savoir
parfaitement distinguer pouvoir temporel et spirituel
quand il emploie entre nos deux citations deux autres
formules triples a savoir « qu’il ne faut laisser aucun
roi, ancien ou gouverneur (nulli reges, neque seniores,
neque satrape), ni méme aucun évéque, supérieur ou
saint (neque episcopi principesve ac sancti), 0ser
donner le droit d’asile », lequel revient en premier a
saint David. De méme, lorsqu’au paragraphe 5 Gildas
révele que sa langue a été empéché de s’exprimer

Chapitre 2

parce qu’il a été donné au fils de la nonne monarchia
super omnes homines istius insule, et qu’il doit donc
quitter la Bretagne pour un autre lieu, il est question
d’une monarchie sur les autres saints. Mais la formule
reste quand méme ambigué. On notera encore que
David dispose d’un cheval, monture royale, alors que
I’on accorde généralement (mais seulement sur le
continent ?) une mule a un évéque. C’est d’ailleurs
semble-t-il le seul cheval évoqué dans le texte.

En sus de son nom, David dispose encore d’un
surnom que le biographe tente de justifier a plusieurs
reprises. Dés le second paragraphe lorsqu’il expose
le sens de la vision de Sanctus, il justifie le don d’une
partie du poisson au monastere de Maugan en disant :

« Le poisson résonne (sonat) de la vie aquatique ;
en effet, comme un poisson qui vit dans 1’eau, rejetant
le vin et la bi¢re et tout ce qui peut enivrer, il méne
une sainte vie en Dieu en se contentant seulement
de pain et d’eau ; de la David a aussi ét¢ surnommé
Aquaticus. »

Une formule voisine, David Aquilentus, apparait
encore au paragraphe 42 ou Rhygyvarch évoque son
disciple irlandais Aidanus. La tradition est ancienne
puisque le surnom d’Aquaticus est déja connu
d’Uurmonoc a la fin du IX® siécle. En gallois, la
formule Dewi dyfyrwr (« David le buveur d’eau »)
apparait a plusieurs reprises, ajouté dans le titre d’un
manuscrit de sa Vita ou mentionng, plus tardivement,
dans des poe¢mes de Ieuan ap Rhydderch et de Dafydd
Nanmor. L’explication est soutenue par plusieurs
passages de la Vita. Ainsi, nous apprenons (parag.
4) qu’a partir du moment de la conception de son
fils Nonne ne vécut que de pain et d’eau ; méme
durant sa vie prénatale, David pouvait donc étre dit
« Aquatique » ! Lorsque la perfection du monastére
fondé¢ par David dans la vallée du Hoddnant est
longuement décrite, on n’oublie pas de rapporter
que les moines apaisaient leur soif par des boissons
qui ne nuisaient pas a leur tempérance (24). Méme
en matiére sacramentelle (I’Eucharistie), le saint ne
prend que de 1’eau changée en vin pour célébrer le
sacrifice du sang du Christ (33). On remarque encore
qu’au moment de la tenue du synode de Brefi lorsque
son don divinatoire ’avertit de la visite de Daniel et
de Dubrice, il indique a ses moines de préparer un plat
de poisson avec du pain et de I’eau (50). Mais avec
raison, J. Vendryes® juge que cette explication est peu
vraisemblable, car cela ne devait guere différencier
David de la plupart des ascétes et des saints de son
époque, ni méme de la majorité de la population
rurale. En effet, la formule du « buveur d’eau » par
laquelle on traduit souvent le surnom Aquaticus

20 « Saint David I’Aquatique », Etudes celtiques, 7, 1956, pp.
340-347.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

parait trop catholique pour étre honnéte ; elle sent
la christianisation superficielle et Vendryes n’a pas
été le seul a le percevoir, puisqu’il nous cite Egerton
Phillimore et aussi J.E. Lloyd dans son History of
Wales. Pour lui, I’explication doit étre cherchée dans
le motif qui oppose Patrick, sommé de laisser les
lieux, a David. Patrick est en effet caractérisé par son
pouvoir magique sur les eaux?! et son heureux rival se
devait de manifester sa supériorité en la maticre. Cela
parait certes un progres, mais nous verrons qu’il est
encore insuffisant car il nous maintient encore dans
une couche chrétienne de notre oignon.

L'explication de Vendryes est sujette a caution parce
que les pouvoirs de Patrick sur le feu semblent a
peine inférieurs. Pour aller plus profondément, il faut
commencer par regarder comment se manifeste le
lien entre David et les eaux. Selon les enseignements
de CI. Lévi-Strauss, un mythe se présente comme une
collection de fiches redondantes, et la relation a I’eau
de saint David peut étre ordonnée en quatre séries :

a) la premiére concerne sa capacité a faire jaillir les
sources. Son baptéme est la premiére occasion (7) et son
caractere est doublement miraculeux puisqu’il permet a la
fois le baptéme de David (jaillissement d'une source) et
la guérison de I’aveugle Mobius. (qui s'asperge les yeux
de I'eau du baptéme). Un peu plus loin, au cours de ses
voyages de fondation (13), I’hagiographe nous précise
que, lors de son passage la mortiferam aquam de Bath (ou,
pourtant, il existait déja un important sanctuaire paien a
I’époque romaine) devint salutaire. Une autre fois, David
n’est qu’un assistant puisque la source guérisseuse nait du
prétendu martyre d’une certaine Dunawd, fille de Baia,
égorgée par sa belle-mere (18). Mais si la naissance de la
fontaine et sa vertu thérapeutique sont attribuées au sang
de la victime, ’épisode intervient dans le contexte de la
fondation de son monastere, lequel I’oppose au précédent
maitre des lieux, le gouverneur et magicien irlandais Baia.
Si nous n’étions pas dans un texte chrétien, ce meurtre
pourrait facilement faire figure de sacrifice de fondation
et, en tout cas, ce jaillissement accompagne la fixation
au sol gallois de David dans son propre monastére et
Rhygyvarch s’attarde désormais (20-32) sur la description
de ce couvent aux mceurs parfaites inspirées des moines du
désert égyptien. Mais il ne peut s’empécher d’y ajouter que
David y a fait jaillir deux fontaines. La premiére fois (33),
c’est sur la sollicitation de ses moines qui firent remarquer
que, si les eaux du lieu étaient abondantes 1’hiver, en été
elles se réduisaient a un maigre ruisseau. Sa priére suffit
a faire surgir une source limpide dont I’eau fut changée
en vin pour I'usage du sacrifice parce que le pays n’était
pas fertile en vignes. La seconde fois (34), c’est pour
faciliter la vie des ruraux des environs qui devaient faire
un long chemin pour s’approvisionner : « S’étant donc mis
en route et ayant ouvert un peu la surface du sol avec la

21 Par exemple, Patrick change de I’eau en miel pour guérir
toute les maladies dans la Vie Tripartite (éd. Stokes, I, 14, 17).

P o L
Le baptéme de saint David par saint Ailbe est l'occasion
de la guérison de Mobius qui le tient sur les fonds baptis-
mau (lambris peints de Saint-Divy).

pointe de son baton, il en jaillit une fontaine tres claire qui,
bouillonnant de maniére continuelle, fournit I’eau la plus
froide en temps de chaleur » ;

b) nous aborderons maintenant deux passages ou 1’eau
apparait sous la forme catastrophique de pluies diluviennes.
La premiere fois, il s’agit de la naissance de David (6),
moment particuliecrement important sur lequel il nous
faudra bient6t revenir. Elle prend place lors d’une violente
tempéte accompagnée d’éclairs, du vacarme du tonnerre et
de pluies excessivement fortes qui provoquent 1’inondation
et empéche quiconque de sortir de chez lui, ce qui semble
vouloir expliquer I'impuissance du tyran a empécher la
naissance du futur saint. Cette derniére se manifeste ainsi
comme une €piphanie trés parlante, I’enfant semblant ainsi
gouverner les puissances aqueuses du ciel dés I’instant de
son apparition. La seconde fois, I’inondation se manifeste
a ’occasion d’un double miracle survenu a Aidan. Celui-ci
recoit I’ordre de ramener au monastére un chargement de bois
(35). Sans méme s’arréter pour fermer le livre qu’il méditait,
il se rend vers le lieu ou était le fret. Sur le chemin du retour,
la route qu’il suivait longe un précipice abrupt et les beeufs
sont précipités dans la mer avec le véhicule. Pendant qu’ils
tombent, il fait le signe de la croix sur eux, et c’est ainsi qu’il
récupére les beeufs sains et saufs, ainsi que le véhicule, et
poursuit joyeusement son chemin. Pendant son voyage, il y
aun tel déluge de pluie que les fossés coulent a torrents. Une
fois le trajet terminé et les beeufs rentrés, il revient a I’endroit
ou il avait laissé le livre et le retrouve ouvert et intact, tel
qu’il I’avait laissé. Nous avons déja évoqué le parallele du
livre intouché des eaux de la plus ancienne Vie de saint Malo.
La formule est ici plus complexe et travaillée. Malo s’¢levait
sur un tas d’algues dans les eaux littorales alors que les beeufs
d’Aidan sont menacés de tomber dans la mer. Mais cela ne
change pas la situation de disciple instruit au monastere qui
définit les deux jeunes gens, ni la nature du miracle associé :
la protection d’un saint livre vis-a-vis des eaux ;

10



Petit traité de mythologie celtique Ill. Etudes

¢) plus complexe et trés envahissant se révele le
motif du passage de la mer. Celui-ci revient a pas moins
de six reprises. Au début de notre Vita, il concerne deux
concurrents chrétiens qui sont obligés de quitter les lieux
en passant la mer : Patrick (3) qui prétend pourtant a
I’antériorité sur David et Gildas (5) qui ne peut parler en
présence du fils de la nonne et doit partir dans une autre
ile : « je ne suis pas capable, fréres et sceurs, de résider ici
a cause du fils de la sainte nonne... et il est nécessaire pour
moi d’aller dans une autre ile et de laisser la Bretagne toute
entiere a son fils ». Plus loin, ce sont les circonstances
du retour dans leur ile de trois Irlandais qui fournissent
le théme d’un miracle (37-43). Enfin, c’est David lui-
méme qui est concerné quand il se rend a Jérusalem (45-
48). L’important est d’ailleurs 1a encore son retour qui
s’accompagne d’un transfert miraculeux de cadeaux qui
rappelle un des miracles précédents, celui de la cloche
d’Aidan, mais renvoie peut-Etre également aux trois dons
de la vision initiale de Sanctus (les trois dons faits pour
I’avenir de son fils a naitre trouvent leurs contre-dons dans
les quatre présents faits par le Patriarche qui vient de faire
de David le chef de I’Eglise bretonne) ;

d) la quatriéme série relie les grandes étapes de sa
vie avec un fleuve. Elle se décline en trois épisodes dont
deux ont pour cadre la vallée du Teifi au Ceredigion.
Le troisieme se place dans la vallée d’un fleuve non
précisé¢ mais qui, en bonne logique, devrait étre 1’Alun
vu que I’épisode est situ¢ dans le monastére du saint.
Il faut cependant envisager 1’idée que la situation de
cet ¢tablissement constitue une localisation secondaire
consécutive aux intéréts de Rhygyvarch et de son clergé
du Pembrokeshire, hypothése notamment reprise par R.
Mclntire*, et qu’antérieurement le couvent de David se
situait dans le Ceredigion (et donc possiblement dans la
vallée du Teifi). Peu importe d’ailleurs pour notre propos.
Le premier épisode concerne la vision miraculeuse (2)
qui ordonne & Sanctus, le pére de David, de donner au
monastére de Maucannus, trois cadeaux (viande de cerf,
poisson et rayon de miel) qu’il trouvera dans la vallée du
Teifi a Linhenlanum. Le second, déja évoqué se place vers
la fin de la Vita au paragraphe 51, au moment du synode de
Brefi dont nous avons dit qu’il se tenait dans la vallée d’un
petit affluent du Teifi. Mais le texte fait volontairement

22 Op. cit., pp. 126-129. La localisation ancienne, haut-médié-
vale, du culte de David pourrait avoir été le Ceredigion dont le
pere de David est censé étre le roi et ou les dédicaces a saint
David paraissent, notamment a LlandewiBrefi, parmi les plus
anciennes. La région de I’actuel Saint-David, exposée par sa si-
tuation proche de la mer, a connu des attaques incessantes des
Vikings, des Saxons, des Anglais et des barons locaux entre 810
et 1080, dont deux (999 et 1080) avaient entrainé la mort de
I’évéque, sans compter un grand raid viking en 1091. La Vita
(XTI° siecle) de Saint Caradog, dont les reliques seront acquises
par la cathédrale de Saint-David peu aprés sa mort, dit méme
explicitement (mais certainement avec une exagération dont la
redondance du chiffre sept dénonce 1’aspect mythique) que I’un
de ces raids avait laissé les lieux presque complétement aban-
donnés pendant sept ans, a tel point qu’il fallait parfois jusqu’a
une semaine (sept jours) pour couper a travers les ronces et les
épines pour atteindre la tombe.

11

Chapitre 2

Portus Maugan ou saint Patrick s'embarque pour évangé-
liser l'lrlande (lambris peints de Saint-Divy).

effectuer un arrét a notre saint. En effet, alors que Daniel
et Dubrice sont pressés de le faire intervenir dans le débat,
David prend le temps de faire un miracle important (c’est sa
seule résurrection®) dans la vallée du Teifi parce qu’il vient
d’entendre les cris de lamentation d’une meére qui vient
de perdre son garcon. Il faut encore ajouter le troisiéme
passage, probablement démarqué de la Vie ancienne de
saint Samson, 1, 17-18%, et retravaillé, qui concerne une
tentative déjouée d’empoisonnement de notre abbé (37-
38). La raison qui nous ameéne a relier cette mention d’une
vallée a la partie moyenne de I’existence de David tient a
la mention d’un arbre situé entre le réfectoire du couvent
et le fleuve du c6té sud. 11 abrite un nid dont I’oiseau regoit
un tiers de la nourriture empoisonnée. L’ayant touché du
bout du bec, il tombe mort de 1’arbre alors que David, qui
en a volontairement consommé un autre tiers, n’éprouve
pas le moindre mal. Cet arbre parait posséder une valeur
religieuse qui répond a celle dont est doté le fréne ou
Sanctus découvre I’essaim fournisseur du miel du don. La
vision de Sanctus précéde la naissance de David. Elle en
est méme la condition. L'arbre du monastére aurait pu voir
la mort du saint mais n’indique que le milieu de sa vie.
Le concile de Brefi qui se situe a la fin de la Vita, un peu
avant la naissance au ciel de 1’évéque a I’age de 147 ans,
est marqué non par un arbre mais par une colline qui joue
le méme role dans la mesure ou elle s’¢leve d’elle-méme
comme un arbre pour permettre de dominer le paysage
environnant et ceux qui y sont rassemblés.

e) Un autre cas, plus isolé, signale encore, mais de
maniére inversée (il asséche, donc retire I’eau), le pouvoir
de David sur I’eau. Il s’agit du miracle du parag. 41 ou
le saint desséche le bras de 1’ouvrier qui veut frapper son
disciple Modomnoc.

On voit donc que le lien de David a I’eau est riche
et complexe. Il est un maitre des sources, notamment
guérisseuses, et aussi de la pluie tombée du ciel, ce

23 Ce miracle lui permet d'égaler Patrick qui en quittant le Pays
de Galles avait ressuscité un homme enterré depuis 12 ans sur le
bord de la mer, pres de Portus Magnus. Le toponyme du parag. 3
est devenu le nom du miraculé du parag. 51 !

24 Ed. Flobert, pp. 174-177.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

qu’il manifeste dés sa naissance et plus tard dans
sa vie. Mais cela va plus loin, car il s’intéresse
¢galement beaucoup a la circulation maritime et, plus
mystérieusement, son destin semble en prise avec une
capacité a s’élever (arbres ou hauteur) a proximité ou
au long (opposition aval/amont ?) d’une vallée.

Lalégende dubuveurd’eaune constitue certainement
qu’une réinterprétation chrétienne secondaire et de
peu d’importance. Nous ne nions pas non plus que
la concurrence entre David et Patrick (lui aussi fété
en mars) ait influé sur la compréhension, mais elle
ne fournit pas une explication trés archaique, ni trés
cohérente avec 1’ensemble de la Vita et, également,
avec les deux autres caractéres que nous avons dégagés
concernant le nom royal et la date de culte de David.
Or les trois éléments que nous venons de rassembler
correspondent au signalement le plus ancien de David
puisque le nom et la date de culte sont au Martyrologe
d’Oengus et que Uurmonoc connait son surnom deux
siécles avant Rhygyvarch. Ils préexistent a I’ceuvre de
ce dernier qui n’a pu les inventer et donnent donc les
traits les plus archaiques qui définissent la structure
mythologique qui s’est agrégée autour de notre saint.
Car cet état-civil minimal du saint correspond trait
pour trait aux caractéristiques d’un dieu préchrétien
appelé Nuada dans les textes médiévaux irlandais et
Mars Nodens dans les inscriptions bretonnes de la fin
de I’ Antiquité.

Nuada est un des dieux les plus considérables des
textes mythologiques irlandais, notamment ceux
concernant les batailles de Mag Tured ou il apparait
comme le roi des Tuatha Dé Danann. Mais sa
royauté parait mal assurée puisqu’il doit céder une
premiére fois sa place a Bres apres avoir perdu son
bras dans un combat singulier, puis a Lugh. Il est

La mosaique a décor marin du sanctuaire de Lydney Park.

généralement admis qu’il correspond au Lludd Llaw
Eraint (« Lludd au bras d’argent ») des documents
gallois qui en font un roi de I’ile de Bretagne. Son
nom a été rapproché de celui d’une divinité antique
connue par plusieurs inscriptions : Mars Nodens. Ce
dernier disposait particulierement d’un sanctuaire
situ¢ a Lydney Park sur un promontoire dominant
I’embouchure de la Severn ou on a remarqué la
place importante tenue par 1’eau dans le culte du
dieu. Le site permettait sans doute d’observer le
phénoméne du mascaret remontant I’estuaire. 11 était
surtout doté d’une mosaique a décor marin, avec une
inscription D(eo) N(oenti) T(itus) Flavious Senilis,
pr(aepositus) rel(ogiatopmo), ex stipibus possuit o
[pus cur]ante Victorio inter[pret]e dédiée par un
officier chargé de 1’approvisionnement du dépot de la
flotte et mentionnant un devin (interpréte des réves).
La présence de ce dernier et celle d’une importante
hoétellerie laissent penser qu’il s’agissait d’un
sanctuaire ou 1’on venait pour bénéficier de visions.
Une plaque de bronze, peut-&tre un diadéme destiné a
étre porté par un prétre, représentait un dieu couronné
portant un sceptre (ou une épée ?) dans la main droite
dans un chariot tiré¢ par quatre chevaux marins. Un
serpent de mer était enroulé autour de son bras gauche
et a ses cotés sont figurés deux esprits du vent ailés et
deux icthyocentaures, avec des tétes et des poitrines
d’hommes, des sabots avant de chevaux et des queues
de poissons. IIs portent des marteaux et des ancres. On
trouve aussi un autre icthyocentaure avec un marteau
et un ciseau, ainsi qu'un pécheur pourvue d’une
queue plus courte en train d’accrocher un poisson, qui
pourrait étre un saumon. Une réévaluation récente du
site suggere qu’il s’agissait d’un lieu de pelerinage
populaire dés le deuxiéme siécle, mais surtout actif

12



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

Plaque de bronze de Lydney Park montrant le char de
Mars Nodens.

entre 250 et 350. Les offrandes y sont nombreuses :
8000 monnaies, 320 fibules, 300 bracelets, des cachets
d’oculistes et neuf chiens de pierre ou de cuivre.

La présence de Mars Nodens en limite de I’actuel
Pays de Galles doit amener a reconsidérer les
données anciennes concernant David. Son nom est
en adéquation avec la qualité royale du dieu Nodens/
Nuada, le fait qu’il soit mort un mardi premier mars
rappelle I'interpretatio romana en Mars, le surnom
Aquaticus correspond autant a I’importance que I’eau
tient dans le décor du sanctuaire qu’a la place qu’elle
occupe dans la Vie de Rhygyvarch.

Ainsi, il faut probablement constater que les
¢léments anciens que I’on a appliqué a saint David
sont les mémes que ceux qui caractérisaient Mars
Nodens dans un sanctuaire assez éloigné du Saint-
David de la vallée de I’Alun (prés de 200 km) mais
néanmoins bien proche du Pays de Galles. Certaines
des données plus détaillées fournies par la Vita de
Rhygyvarch s’intégrent d’ailleurs assez bien dans
ce cadre. La vision de Sanctus (2) qui inaugure la
Vita s’accorde avec un dieu pourvu d’un sanctuaire
a incubation, la présence de saint Patrick (3) et la
fumée qui vient circonscrire ’ile et s’étend méme
sur une partie de I’Irlande (15) avec un dieu attesté
a la fois en Grande-Bretagne et dans la Verte Erin,
les guérisons de Mobius (7) et Paulinus (11) avec la
présence de cachets d’oculistes, la source guérisseuse
née du martyre de Dunawd (18) et 1’accouchement
de Non (6) avec la présence d’offrandes de chiens (a
Epidaure, on gardait les chiens sacrés d’Asclépios
qui léchaient les parties affectées) et de bracelets (en
Grece offerts par les femmes pour leurs couches ou
dans des sanctuaires de guérison). Il serait téméraire
d’y voir des souvenirs d’une époque aussi lointaine
pour Rhygyvarch, mais ils laissent I’impression que le
culte médiéval de David baigne dans une atmospheére
finalement assez voisine de celle qui enveloppait le
culte tardo-antique de Mars Nodens.

Chapitre 2

DAVID, LE ROI ET LA PIERRE

Chez les Celtes, la pierre avait un certain pouvoir
pour faire les rois. Ainsi en Irlande, il existait la
célébre Lia Fail, la pierre de Fal, qui se trouvait a
Tara et qui criait sous les pieds du roi. C’était, de
méme que I’épée de Nuada, un des quatre talismans
des Tuatha Dé Danann. Selon le Dindshenchas,
« elle avait I’habitude de mugir sous les pieds de tout
roi qui voulait prendre possession de I’Irlande » et
tout candidat a la royauté se devait de 1’éprouver.
Cuchulainn, le prestigieux héros guerrier, en fit la
cuisante expérience lorsqu’il réclama la royauté
1égitime pour lui et pour son fils adoptif Lugaid, fils
des Finds d’Emain. La pierre ne poussa aucun cri
sous lui, ni sous son fils adoptif, et de dépit il la brisa
de son épée.

En (Grande-)Bretagne, I’épopée arthurienne nous
raconte une histoire assez différente mais qui lie
¢galement la fonction royale a la pierre. Elle figure
dans le roman de Merlin sous la forme d’une épreuve
envoyée par le ciel pour désigner le futur roi. A Noél,
un bloc de pierre dans lequel se trouve une enclume
ou est fichée une épée apparait sur la place de 1’église
de Logres. Une phrase est inscrite sur I’arme : « Celui
a qui appartient cette épée et qui sera capable de la
retirer sera le roi choisi par Jésus-Christ ». Seul Arthur
s’avere capable de retirer I’épée du perron. Si la pierre
ne crie plus, nous retrouvons ici, fort christianisés,
les équivalents de 1’épée de Nuada, son talisman
spécfique, et de la pierre de Fal, les deux talismans
qui faisaient le roi irlandais.

La Vie de saint David de Rhygyvarch est beaucoup
moins symbolique. Elle insiste lourdement sur les
liens entre la pierre, le son et la naissance de David.
Le biographe en (pseudo-)historien chevronné
s’applique a suivre le fil chronologique et il a découpé
son récit en quatre épisodes :

a) le premier (3) se place trente ans avant la naissance
et concerne saint Patrick sommé de laisser la place a
David ;

b) le second (4) narre la conception de David pour
laquelle « la divine providence (virtus divina) » envoie le
roi Sanctus violer Non ;

c) le troisieme (5) intervient durant la grossesse
quand, au temps du roi Triuphun, saint Gildas ne put
précher a cause de la présence de David dans le ventre de
sa mere ;

d) enfin le rédacteur en vient logiquement a nous
relater les circonstances de ce terrible accouchement qui
met au monde un enfant a la destinée extraordinaire (6).

On a D'impression que deux ¢épisodes ont été
intercalés artificiellement, ceux de Patrick et de

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Gildas, pour donner plus de poids au récit et surtout
a la gloire de David, mais il faut cependant observer
comment ils s’inserent dans le récit et s’ils ne laissent
pas subsister une continuité.

La pierre joue un rdle dans trois de ces épisodes. La
premicere fois, elle semble sans lien avec la naissance
a venir puisque I’ange qui invite I’ap6tre de I’Irlande
a abandonner la région a la gloire d’un enfant encore
a naitre I’emmene en un lieu, ultérieurement appelé
le Siege de Patrick, d’ou il peut voir I’Irlande. Il n’est
pas tout-a-fait certain ce siege soit royal, ni méme de
pierre. En ce qui concerne 1’aspect lithique, Baring-
Gould considere que ce siege se trouvait a quelques
kilométres au nord-ouest de Saint-Davids, au Carn
LIidi, dont les roches cambriennes violettes s’élévent
au-dessus des pentes de bruyere et ou les montagnes
de Wicklow sont clairement visibles. Wade-Evans,
1923, p. 68, évoque une pierre (lapis) mentionnée au
XIVe siecle par Jean de Tynemouth et qui se dressait
devant la porte d’une ancienne chapelle. Pour le
caracteére royal, nous noterons que la fureur verbale
qui saisit Patrick et nous parait quelque peu exagérée
dans la bouche d’un saint est cependant plus mesurée
que la réaction de Cuchulainn cassant la pierre de
Tara.

Les seconde et troisiéme occurrences sont beaucoup
plus explicites. A I’endroit ou Non fut violée (4), il y
avait un espace plat, agréable, gratifi¢ par la rosée,
ou, au moment de la conception de David, apparurent
deux grandes pierres, [ 'une aupres de la téte et I’autre
a ses pieds, que [’on n’avait pas vues auparavant.
Car la terre, se réjouissant de sa conception, ouvrit
son sein pour préserver la pudeur de la jeune fille et
prédire la solidité de sa descendance. Le passage doit
étre rapproché de celui relatant la naissance de David
(6) : La mere, dans son travail d’accouchement, avait
pres d’elle une certaine pierre sur laquelle, poussée
par la douleur, elle s’était appuyée avec ses mains,
raison pour laquelle la pierre montre a ceux qui
[’examinent des traces imprimées comme sur de la
cire. La pierre, compatissant aux souffrances de la
mere, se casse en son milieu, une partie sautant par-
dessus la téte de la religieuse jusqu’a ses pieds alors
qu’elle donnait naissance a [’enfant. A cet endroit se
trouve une église et cette pierre est dissimulée dans le
socle de son autel.

Les deux passages se contredisent quelque peu
méme si, dans les deux cas, il est question de deux
pierres. Le premier, relatif a la conception, met
en liaison une des pierres avec la téte de la mere,
I’autre avec ses pieds, mais toutes deux sortent de
terre en méme temps pour exprimer I’importance de
I’événement. Le second, relatif a la naissance, réalise

-
e

Les deux pierres qui apparaissent apres la conception de
saint David (lambris peints de Saint-Divy).

la méme liaison de manicre différente au moyen d’une
seule pierre qui se partage en deux, ['une des moitiés
conservant les traces des mains de la mere restant en
place tandis que I’autre saute par-dessus la téte pour
tomber a ses pieds. Malgré cet apparent désordre, les
deux passages fournissent une méme et trés cohérente
explication ou :

a) Non est assimilée a la Terre-Meére qui ouvre son
sein et le manifeste lors de la conception par le signe
constitué par I’apparition des deux pierres ;

b) la pierre étreinte par Non répéete 1’identification
puisqu’en se brisant en deux morceaux elle manifeste une
ouverture comparable a celle de la mere qui libere le petit
David.

Il est donc clair que David nait de 'union (la
hiérogamie ?) du roi Sanctus avec la Terre-Mére, ce
qui explique la virtus divina appliquée au viol de Non
qui choquait Baring-Gould et Fischer, 1908, p. 289,
quand ils jugeaient que Rhygyvarch avait a peculiar
notion of inspiration. Du point de vue mythique, la
naissance de David est une lithophanie prouvée par
des reliques de pierre, celles qui accidentent le lieu
de la conception et celle ou sont imprimées les mains
de la meére et qui se trouvait selon Rhygyvarch sous
’autel de la chapelle de sainte Non. La nature royale
de David et son identification & Nuada/Mars Nodens
en sort confirmée. Sa naissance du sein d’une Non
assimilée a la Terre-Mére en fait 1’équivalent de

14



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

I’épée (le talisman spécifique de Nuada) retirée par
Arthur du perron et aussi, nous allons maintenant le
dégager, du roi sous lequel la pierre de Tara crie.

Il faut en effet revenir maintenant a 1’épisode
de saint Gildas venant précher alors que Non est
enceinte. A priori, comme pour Patrick et son si¢ge,
on peut n’y voir que le désir de transformer un
concurrent plus titré en faire-valoir de David. Mais il
faut aussi regarder en quoi I’épisode fait progresser le
théme de la lithophanie sans renoncer a la cohérence
du fil chronologique. Coincé entre le temps de la
conception marquée par 1’apparition de deux pierres
mystérieuses (4) et celui de la naissance marqué par
la scission d’une pierre (6), ce miracle nous fournit
I’occasion d’un test sur le degré de structuration des
motifs de notre Vita, car en cas de bonne conservation
de la structure mythique il serait bien étonnant que le
miracle effectué par le foetus depuis le ventre de sa
mere (5) soit sans lien avec la mythologie des pierres.

Reprenons donc le déroulement des faits. Non vint
dans une église ou saint Gildas avait 1’habitude de
venir précher. Mais, quand Non entra, Gildas devint
soudain muet, comme s’il avait la gorge serrée, et
resta silencieux. 11 demande a 1’assistance de sortir,
mais Non se cache entre la porte et le mur et lorsque
Gildas essaie a nouveau de parler, il n’y parvient
pas. Effrayé, il adjure une éventuelle personne, si
quelqu’un est caché devant moi, de se montrer. Non se
manifeste et il lui ordonne de sortir. Il parvient enfin a
précher devant son auditoire habituel et s’apercoit que
c’est a cause de la présence de I’enfant dans le ventre
de sa mére qu’il n’a pu le faire auparavant. Alors, il
s’écrie que ’enfant aura privilegium et monarchiam
ac bragminationem omnium sanctorum Brittaniae
in eternum ante et post iudicium, le privilége, la
monarchie et le gouvernement de tous les saints
de (Grande-)Bretagne a jamais, avant et aprés le
Jugement dernier. Et lui-méme, Gildas, doit lui laisser
la place et partir pour une autre ile.

Notons en passant cette formule qui accorde un
pouvoir éternel, avant et apres le Jugement dernier,
car nous aurons plus tard plus de latitude pour mieux
la comprendre. Ce qui nous importe ici, ¢’est la raison
pour laquelle Gildas doit partir, a savoir que David
lui enléve la parole. Nous retrouvons le verdict de la
Pierre de Fail. Quand David, méme sous la forme d’un
humble feetus, est présent dans le ventre de sa meére,
la Terre-Mere, Gildas perd le pouvoir de sa langue.
Cela ne peut, par opposition, que signifier que c’est a
David que la Terre-M¢re réserve son cri royal. Gildas
se retrouve dans la position de Cuchulainn sous lequel
Lia Fail, I’incarnation de la Terre d’Irlande, refuse de
mugir. Quand Non et David sortent de 1’église, Gildas

Chapitre 2

préche d’une voix claire et forte comme une trompette
(quasi de buccina) ce qui anticipe 1’archevéque David
préchant d’une voix de trompette (quasi tuba) lors du
synode de Brefi (52). Mais quand David est présent
dans le ventre de sa meére, Gildas ne peut se faire
entendre de la foule rassemblée dans 1’église. Et
cette impossibilit¢ I’oblige a s’exiler. On note bien
sir la volonté de Rhygyvarch de faire de David le
plus grand des saints de 1’ile de Bretagne, notamment
vis-a-vis de Gildas qui dispose déja d’une biographie
depuis le milieu du XI¢ siécle (avant 1060). Mais
on remarque surtout que cette impossibilit¢ de la
parole qui exprime la suprématie de David intervient
trés exactement entre les deux lithophanies de la
conception et de la naissance. Ce motif de la langue
nouée se retrouve de fagon voisine (Ailbe entre dans
une église ou la sainte messe ne peut étre dite et repere
que cela est li¢ a la présence d’une femme enceinte de
David de Cill Muni, car ce dernier deviendra évéque
et un prétre ne peut dire la messe devant un évéque
sans son consentement) dans certains manuscrits de
la Vie de saint Ailbe ou Rhygyvarch I’a sans doute
découvert, mais il I’associe non a Ailbe, qui apparait
un peu plus loin pour baptiser David, mais a Gildas.
L’hagiographe montre ainsi sa capacité a disqualifier
ce dernier tout en respectant le sens royal du mythe
puisqu’il accorde a I’enfant a naitre la monarchie a
jamais. Cela indique aussi que le rédacteur travaille
a partir de sources orales possédant encore une
structure assez solide mais qu’il remanie dans un
sens pseudo-historique. Le siege du haut duquel il
montre a Patrick I’Irlande est fort probablement une
pierre, embléme de la royauté galloise quand elle
crie, mais elle refuse Patrick, courroucé mais dérouté
vers I’Irlande, aussi bien que Gildas dont la langue se
tait et qui s’enfuit vers d’autres lieux. Non s’identifie
a cette pierre symbolique de la Terre-M¢re qui fait
les rois, ce qui explique la monarchie accordée a
David. Ce dernier est d’ailleurs pleinement légitime
puisqu’il est le produit de la hiérogamie entre le roi
du Ceredigion et la Terre-Mere ce qui ramene a de
saintes proportions le viol de la moniale qui incarne
la Terre. Cela ne peut choquer que des commentateurs
déja tres christianisés. D’ailleurs chez les Celtes, il
est bien connu que la déesse souveraine se donne
facilement au violent qui s’en empare. La fameuse
reine Medb n’est jamais sans I’ombre d’un homme.
Blodeuwedd, I’épouse de Lleu fabriquée a partir de
fleurs, tout autant que 1’épique reine Blanchefleur
n’hésitent pas davantage devant I’adultére et il faut
une nonne pour que la hiérogamie se transforme en un
viol permis par une virtus divina.

15



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Le miracle de la colline de Brefi qui s'éléve sous les piéds
de saint David (lambris peints de Saint-Divy).

I’AVERTISSEUR DES DIEUX

Le caractére royal et aquatique d’un saint David
légendaire dont I’historicité ne repose que sur
I’imagination de Rhygyvarch permet de constater
I’étroite parenté qui unit son dossier et celui d’un
Mars Nodens que la littérature irlandaise établit aussi
sous le nom de Nuada comme une importante divinité.
Mais nous pouvons déja remarquer que notre constat
laisse encore de coté d’importantes parties de la Vie de
saint David.

Cet excédent documentaire est précieux car il va
nous permettre deux découvertes importantes. La
premiere se situe entierement au niveau de notre Vita
en nous montrant quel mythe encore bien structuré se
cache derri¢re I’histoire de saint David. La seconde
concerne la théologie de Nuada/Mars Nodens au
niveau indo-européen. En effet, ce dieu n’a guére été
jusqu’ici I’objet d’études comparatives convaincantes
a cette échelle et nous y incluons notre propre tentative
de 2006* ou nous I’avions rapproché du germanique
Tyr a cause notamment de son bras coupé. Mais
nous verrons que ce bras n’est probablement qu’une
illusion car, d’une part, le motif n’apparait pas dans
la Vie de saint David par Rhygyvarch, d’autre part,

25 B. Robreau, Les divinités des Celtes. Définition et position,
M¢émoires de la Société belge d’études celtiques, 26, Bruxelles,
2006, pp. 50-51.

comme le dit B. Sergent?, il n’apparait pas non plus
dans le dossier des dieux d’eau parmi lesquels se range
Nuada, comme nous avons pu le constater plus haut.

En fait, le matériel excédentaire invite plutot
a comparer Nuada/Mars Nodens au germanique
Heimdallr et a I’indien Dyu, hypothése qui m’est
venue a la relecture d une conversation échangée avec
Valéry Raydon il y a quelques années. 11 faut donc lui
rendre justice car je dois avouer que je n’avais jamais
pensé jusque la a travailler dans cette direction.

Heimdallr et Dyu, ce dernier mal connu, mais
heureusement suppléé par Bhisma, sa transposition
épique dans le Mahabharata, ont été définis par
G. Dumézil” comme des dieux cadre. Ce sont
des figures traversant toutes les générations, nées
avant les autres et mourant apreés les autres dans la
grande bataille eschatologique. Heimdallr est le plus
ancien des dieux, né a I’aube des temps et ancétre
de I’humanité. Lors du Ragnarokr il livre le dernier
duel et succombe en dernier en méme temps que son
adversaire. Dyu est le pére de I’ Aurore et Bhisma, son
incarnation épique, ne mourra que lorsqu’il le voudra,
au moment de I’apocalyptique bataille de Kuruksetra.
La fonction de ces figures-cadre est d’assurer dans la
société ou dans la lignée 1’existence d’un roi, mais
ces jeunes rois ne sont pas leurs enfants. Heimdallr
descend sur terre a trois reprises sous le pseudonyme
de rigr, probablement le nom irlandais du roi, pour
procréer les classes de I’humanité et, la troisieme fois,
il adopte le fils qui n’aura que des enfants males dont
le dernier, Konungr, sera le premier roi. Bhisma, qui a
accepté de ne pas régner et de ne pas se marier, assure
de génération en génération la survie de la dynastie.
Contrairement a ce que 1’on pourrait croire, il s’agit
de dieux du ciel, mais condamnés a naitre dans le sein
des eaux. Heimdallr, qui se livrera plus tard a un duel
avec Loki sous forme de phoques, nait aux confins
du ciel, de la terre et de la mer de une et huit méres
qui sont les vagues ; Bhisma nait dans le sein de la
Ganga, la déesse-fleuve qui est la plus prestigicuse
des divinités aquatiques indiennes.

Que la légende de David soit en accord avec cette
typologie divine, nous en avons déja quelques indices.
D’abord la place qu’y tiennent les paragraphes
d’ouverture et de fermeture car ils sont nécessaires
dans le cas d’une figure censée traverser les siccles et
les générations et dont il a fallu comprimer le résumé

26 « Elemar, Nechtan, Oengus : qui est qui », Ollodagos, XIV-2,
2000, p. 270.

27 G. Dumézil, « Remarques comparatives sur le dieu germa-
nique Heimdallr », Etudes celtiques, 8, 1959, pp. 263-283 ;
Mythe et épopée, I, L’idéologie des trois fonctions dans les épo-
pées des peuples indo-européens, Paris, Gallimard, 1968, pp.
176-190,

16



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

sur la durée d’une seule vie lorsque Rhygyvarch a
prétendu écrire la biographie d’un évéque historique.
Celan’ad’ailleurs pas suffi puisqu’il a encore éprouvé
le besoin de faire vivre son héros 147 ans. Il lui fallait
sans doute rapprocher ses sources du vraisemblable
mais il ne s’est pas résolu a aller jusqu’au bout et a
lui attribuer 77 ans car, apres tout, 147 soit 7x20 +
7, ne représente qu’une variante en base 20%, plus
emphatique et moins vraisemblable, de 77 (7x10 +
7). Peut-étre Rhygyvarch, sachant les caractéristiques
mythiques de son héros, a-t-il voulu renchérir sur
saint Paul Aurélien auquel Uurmonoc avait accordé
140 ans (7x20) de vie.

Mais il existe un épisode plus convaincant dont
Heimdallr est le héros, celui qui annonce le drame qui
va anéantir le monde car il est le guetteur, I’avertisseur
des dieux. Il est le gardien du pont Bifrost, de 1’arc-
en-ciel qui relie le monde des hommes a celui des
dieux. C’est au haut du monde, au sommet de 1’axe
central symbolis¢ par 1’arbre cosmique Yggdrasil,
qu’il réside dans Himinbjorg (« le chateau du ciel »).
Du veilleur, il a toutes les qualités : il ne dort pas, voit
la nuit comme le jour, dispose d’une acuité auditive
prodigieuse et c’est lui qui par le son de sa trompe
avertit de I’arrivée des géants et de ’imminence du
Ragnarok. De cet épisode, la Vie de saint David nous
propose une version galloise : le miracle du synode de
Brefi. Ayant refusé de monter sur la pile de vétements
sur lequel les orateurs préchent afin de se faire entendre
du maximum de gens et se contentant de faire jeter un
mouchoir sous ses pieds, David claironne d’une voix
haute et claire, comme une trompette, alors que les
autres parviennent a peine a se faire entendre des plus
proches. Le nom de Brefi pour la tenue du synode est
lui-méme significatif. Selon Wade-Evans, p. 108-109,
il faut I’expliquer par brefu qui exprime the act of
lowing, bellowing or bleating, (« I’action de meugler,
de mugir ou de béler »). L’¢élévation surprenante de
cette colline, de surplus dans la partie amont de la
vallée du Teifi, place David dans la méme position
que Heimdallr. Dans sa version pseudo-historique,
Rhygyvarch utilise cette voix puissante de trompette
émise depuis une miraculeuse hauteur pour démontrer
la supériorit¢ de David et justifier sa nomination
comme le métropolitain de tous les évéques de
(Grande-)Bretagne. Mais dans le mythe qui lui sert de
support, cette voix de trompette doit étre comparée au
cor de Heimdallr annonc¢ant du haut du ciel la bataille
eschatologique, c’est-a-dire en langage chrétien ce
jour du Jugement dernier que nous avons vu plus
haut Gildas évoquer pour caractériser le privilége,

28 On sait par quelques archaismes (le chiffre quatre-vingts en
francais et I’hospice parisien des Quinze-vingts) que la numéra-
tion en base 20 était pratiquée en Gaule.

Chapitre 2

la monarchie et le gouvernement de David. Et nous
disposons a cet égard d’un indice supplémentaire, la
résurrection de Magnus, car si le monde ancien est
anéanti dans 1’eschatologie scandinave ou indienne,
un nouveau monde renaitra et dans le Mahabharata
elle s’exprime par la résurrection de Pariksit effectuée
par Krishna, I’incarnation de Visnu.

Ce dernier est le rénovateur de ce monde, celui
qui en développant ses trois pas pour occuper tout
I’espace vertical, se révele le sauveur. Et il posseéde
un ¢équivalent germanique qui explique peut-étre
I’incongru tas de vétement sur lequel saint David
refuse de monter, ce qui signifie que, dans le mythe
qui a servi a ¢élaborer son destin pseudo-historique,
ce motif ne relevait pas du guetteur qui lance le coup
de trompe annoncgant la bataille eschatologique, mais
bien de 1'équivalent celtique du dieu sauveur, Visnu
en Inde ou Vidarr chez les Scandinaves. Le motif des
trois pas définit un donneur d’espace. Ainsi Visnu
vint aupres de Bali, le roi des démons, sous I’aspect
du nain Vamana et lui demanda I’espace de trois pas.
Se gaussant du petit nain, Bali les lui accorda, mais,
se dilatant, Visnu enjamba le ciel, le firmament, la
Terre et tout I’univers en trois pas. Il déroba ainsi les
trois mondes, rejetant la puissance des démons aux
enfers. Le motif existait aussi chez les Celtes ou on en
connait au moins deux exemples. L’un a été appliqué
a D’irlandais saint Moling®. Ce dernier, qui n’était
encore qu’un moinillon portant le nom de Dairchill,
avait obtenu de son abbé¢ 1’autorisation de parcourir le
pays pour quéter des aumones. En chemin il rencontra
un horrible monstre, le Méchant Spectre, et son épouse
Fuath, laquelle menaga de lui percer le cceur de son
arme. Le jeune religieux demanda la faveur qu’on lui
laisse faire ses trois pas de pelerinage et de folie pour
se rapprocher du Roi du ciel et de la terre. 1 fit alors
de tels bonds qu’au premier, il ne leur paraissait pas
plus gros qu’une corneille, qu’au second il disparut
si bien qu’ils ne savaient pas s’il €tait monté au
ciel ou descendu sous la terre, et qu’au troisiéme il
atterrit sur le mur d’enceinte de son couvent. L’autre
version concerne Lancelot qui, dans Le chevalier a la
charrette, tarde a sauter dans la charrette d’infamie,
assez importante pour donner son nom au roman
de Chrétien de Troyes. L’insertion du motif dans ce
roman courtois ne s’est pas faite sans difficulté et les
trois pas ne sont pas accomplis verticalement pour
sauver le monde des démons mais horizontalement
pour sauver une souveraine aimée. Néanmoins, on
remarquera que la charrette est conduite par un nain.

Dans le scénario germanique de la bataille
eschatologique, le motif de la dilatation verticale

29 Sterckx, Sanglier, Pere et fils, 1998, pp. 132-134.

17



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

est attribu¢ a Vidarr. Quand le loup Fenrir s’avance,
les machoires ouvertes de la terre au ciel pour les
engloutir de la méme maniére qu’il vient de le faire
pour Odin, Vidarr intervient et disloque la gueule du
monstre par une technique assez extraordinaire : il
marche d’un pied dans la machoire inférieure du loup
préte a avaler la terre et d’une main saisit la machoire
supérieure préte a engloutir le ciel et ’arrache. Cette
ceuvre de salut qui va permettre a la terre, déja ravagée
par ’eau et le feu, de renaitre suppose comme pour
les trois pas de Visnu ou de Moling une puissance de
dilatation verticale assez extraordinaire qui est liée
a une chaussure trés épaisse et trés particuliére dont
dispose le dieu scandinave. Snorri Sturluson signale
en effet que cette chaussure a été fabriquée a 1’aide des
morceaux de cuir que les hommes rognent a la pointe
et au talon de leurs chaussures. Le tas de vétements
sur lequel David refuse de monter pour jeter son
message d’une voix de trompette pourrait bien étre
ici ’équivalent du tas de rognures de cuir qui doit étre
assemblé pour fournir a Vidarr la formidable chaussure
qui lui permettra de se distendre verticalement pour
sauver le monde attaqué par les monstrueux démons.
Ces derniers ont été ramenés par Rhygyvarch a une
dimension bien plus historique quand il affirme que le
synode a été réuni contre les hérésiarques pélagiens.

LA VISION DE SANCTUS

Dé¢s les premicres phrases de la Vita, le rédacteur
nous avertit que la renommée de David repose sur de
nombreux dons mystiques qui furent révélés trente
ans avant sa naissance, non seulement a saint Patrick,
mais aussi a son pere par ’entremise d’une vision
angélique :

« Demain, a ton réveil, tu iras a la chasse ; apres
avoir tué un cerf pres de la riviere, tu trouveras la
trois cadeaux pres de la riviere Teifi, a savoir le cerf
que tu poursuivras, un poisson et un essaim d’abeilles
installé dans un arbre a l’endroit appelé Llyn Henllan.
De ces trois objets, réserve un rayon de miel, une
partie du poisson et du cerf, qui seront conservés
pour un fils qui te naitra, au monastere de Meugan,
appelé jusqu’a présent le monastere du Dépot ». Ces
cadeaux annoncent sa vie : le rayon de miel proclame
sa sagesse, car, comme le miel dans la cire, il
possédait un esprit spirituel dans un corps temporel.
Et le poisson annonce sa vie aquatique, car de méme
qu ’'un poisson vit dans [’eau, de méme, rejetant le vin
et toutes les boissons qui peuvent enivrer, il mena une
vie bénie en Dieu, ne se nourrissant que de pain et
d’eau, c’est pourquoi David est aussi appelé « de la vie
aquatique ». Le cerf signifie son pouvoir sur le vieux

‘iaﬁﬁ-'ﬁi‘."i’,q_l‘,

Le cerf et le poisson au pied de l'arbre aux abeilles (pla-
fond peint de Saint-Divy).

serpent, car le cerf, apres avoir privé les serpents de
leur nourriture, cherche une fontaine d’eau et, ayant
gagné en force, se renouvelle comme dans la jeunesse,
ainsi lui, établi sur les hauteurs comme sur des pieds
de cerf, a privé le vieux serpent de la race humaine de
son pouvoir de lui nuire. Choisissant la source de la
vie par le flot continuel de ses larmes et se renouvelant
de jour en jour, il arriva que, par le nom de la Trinité,
il commenga a avoir la connaissance du salut et, par
la frugalité de sa trés pure nourriture, le pouvoir de
dominer les démons.

Les trois dons peuvent étre issus de l’ancienne
source mythique. On notera particulicrement 1’idée
de renouvellement répétée a deux reprises et qui
s’applique bien a I’idée d’un personnage-cadre qui
veille de siecle en siecle et de génération en génération
sur les rois qui se succédent. Cependant, comme en
témoigne le sens primitif du surnom aquatique, il ne
faut pas se fier a leur réinterprétation chrétienne. Nous
ne pouvons citer qu’un texte susceptible de nous aider
en la matiére, mais comme nous ne sommes pas un
éminent connaisseur de la littérature irlandaise et

18



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

galloise, il est possible qu’il en existe d’autres. Celui
auquel nous faisons allusion a été¢ publi¢ par Kuno
Meyer en 1904 dans la Revue celtique sous le titre :
Finn and the man in the tree. 11 appartient au cycle
de Finn et est généralement compris comme une
anecdote illustrant le don de connaissance procuré par
la technique de I’incantation par le pouce nommée
imbas forosnai (« science de 1’illumination ») :

Derg Corra s’exila alors et s’installa dans un bois
ou il se déplagait sur des jarrets de cerf (si uerum est)
en raison de sa légereté. Un jour que Finn le cherchait
dans les bois, il vit un homme au sommet d’un arbre,
un merle sur son épaule droite et dans sa main gauche
un vase blanc de bronze, rempli d’eau dans laquelle
se trouvait une truite craintive, et un cerf au pied de
["arbre. 1l donnait la moitié de |’amande d’une noix
au merle qui était sur son épaule droite et mangeait
lui-méme [’autre moitié. Il prenait une pomme dans
le vase d’airain qu’il tenait dans sa main gauche, la
partageait en deux, en jetait une moitié au cerf qui
était au pied de [’arbre et mangeait lui-méme [’autre
moitié. Il buvait ensuite une gorgée du récipient de
bronze qu’il tenait a la main, de sorte que la truite,
le cerf et le merle buvaient ensemble. Ses disciples
demanderent alors a Finn qui était celui qui était
dans l’arbre, car ils ne le reconnaissaient pas a cause
du capuchon de déguisement qu’il portait.

Ce texte a fait I’objet d’une étude récente par
W. Sayers*. Ce dernier note avec raison son caractére
allusif et y cherche une conception équilibrée du
cosmos celtique en essayant d’intégrer dans une grille
de correspondances ses trois ¢éléments (le monde
terrestre signifié par le cerf, le monde aquatique
symbolisé par la truite, le monde céleste illustré par
le merle) qu'il associe a des parties du corps, des
catégories sociales, des types de péchés royaux, des
couleurs ou des punitions. La liste des trois dons
déposés pour la naissance de David se rapproche
en effet beaucoup de la description de la scéne de
I’homme dans D’arbre identifié par Finn grace a
[’imbas forosnai comme le serviteur Corr Derga qu’il
a chassé pour des raisons de rivalit¢ amoureuse. Elle
comprend une part de cerf, une part d’ un poisson dont
I’espéce n’est pas précisée et un rayon du miel d’un
essaim d’abeilles, tous les trois placés a proximité
ou dans un arbre. Cela correspond de bien prés avec
la description du cycle de Finn ot un homme, non

30 W. Sayers, 2013, « Finn and the Man in the Tree Revisited »,
E-Keltoi : Journal of Interdisciplinary Celtic Studies, Vol. 8,
2013, article 2, pp. 37-55 (https://dc.uwm.edu/ekeltoi/vol8/
iss1/2). L’auteur y passe en revue plusieurs articles antérieure-
ment publiés dans The Gaelic Finn Tradition (dir. S.J. Arbuthnot
et G. Parsons), Dublin, Four Courts, 2012.

Chapitre 2

pas a naitre mais perché dans un arbre, est entouré
d’un cerf placé au bas de I’arbre et dont Corr Derga
utilise les pieds agiles pour se déplacer sur terre,
une truite dans un récipient rempli d’eau qui ne peut
que signifier le monde aquatique et un merle qui
appartient au monde céleste. On peut donc penser que
les trois catégories animales du don symbolisent les
trois types d’¢léments puisque le cerf et le poisson
sont accompagnés d’un essaim d’abeilles qui peut
facilement remplacer le merle comme créature
aérienne. Bien sir, I’interprétation de I’arbre dont
Sayers accepte le réle d’axis mundi, ce qui ’améne
a esquisser la comparaison avec 1’Yggdrasil des
Germains, peut aussi &tre reprise car nous avons vu que
I’image de I’arbre revient plus loin dans la Vie de saint
David et semble méme se doubler topographiquement
par la vallée du Teifi ou le patron du pays de Galles
progresse d’amont en aval jusqu’a venir trompetter
a Brefi, au haut de sa trajectoire, 1’avertissement du
début de la bataille eschatologique. Un dernier point
commun peut encore &tre relevé entre les deux scénes
examinées : un partage de nourriture, méme s’il
intervient dans deux problématiques différentes :

a) les trois dons de Sanctus consistent en une mise
en réserve de trois portions alimentaires (une partie de la
viande de cerf, une portion du poisson, un rayon de miel)
destinés a assurer le futur de David.

b) Corr Derga se soucie de nourrir ses trois animaux :
il partage la moitié de I’amande d’une noix avec le merle
et la moiti¢ d’'une pomme avec le cerf, et il partage 1’eau
avec I’oiseau, le poisson et le cerf, ce qui nous rappelle que
David est en connexion avec 1’eau du ciel (& sa naissance),
celle de la mer (la navigation vers 1’Irlande) et celle qui
s’écoule a la surface terrestre (les trois dons sont localisés
dans la vallée du Teifi), mais encore avec celle du monde
souterrain (le jaillissement des sources) dans lequel
I’arbre du monde (celui de Corr Derga, celui ou Sanctus
trouve I’essaim ou encore Yggdrasil dont les trois racines
proviennent de trois sources, notamment celle de Mimir
qui contient toute connaissance et sagesse) plonge ses
racines.

Les deux scenes sont en décalage temporel : celle
de la Vie de saint David se place trente ans avant sa
naissance, celle du cycle de Finn se situe au présent.
En effet, il y a une dimension qui a échappé a Sayers®!
et aux contributions qu’il analyse, ¢’est celle du temps

31 Ce dernier a d’ailleurs conscience que la dimension cosmolo-
gique n’explique pas tout quand il note, pp. 41-42, que les trois
niveaux cosmologiques symbolisés par les animaux ne sont pas
toujours pleinement cohérents avec les autres séries de motifs
(1a nourriture partagée ou les parties du corps évoquées, encore
qu’il oublie que Corr Derga se déplagait sur des jarrets de cerf,
ce qui a d’ailleurs une correspondance précise dans la vision
de Sanctus ou il est dit que David était établi sur les hauteurs
comme sur des pieds de cerf).

19



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

qui vient doubler celle de I’espace. Pourtant le cerf, la
truite ou plutdt le saumon duquel elle se différencie
faiblement et qui est indiscutablement li¢ aux noix ou
aux noisettes tombant de I’arbre de la connaissance
(et dont il se nourrit), le merle, et aussi I’arbre, surtout
s’il est un if particuliérement 4gé, un majestueux fréne
comme Yggdrasil ou quelque vénérable et puissant
chéne identifi¢ a 1’arbre du monde, figurent parmi
les créatures les plus anciennes du monde celtique.
C. Sterckx* a dressé le catalogue de ces computs qui
constituaient une tradition canonique en Irlande et
aussi au Pays de Galles. Le livre de Lismore déclinait
ainsi : « Trois vies d’homme pour le cerf, trois vies
de cerf pour le merle, trois vies de merle pour 1’aigle,
trois vies d’aigle pour le saumon, trois vies de saumon
pour I’if, trois vies d’if pour le monde ». Le Pays de
Galles connait une liste des plus vieux animaux du
monde cités lorsque Culhwch et Arthur recherchent
Mabon : un merle qui de son bec a usé chaque soir une
enclume de forgeron jusqu’a ce qu’il n’en reste plus
que la grosseur d’une noix, le cerf de Rhedynfre qui,
dans sa jeunesse, a connu comme plant un grand chéne
a cent branches qui n’est plus qu’une souche pourrie,
un hibou qui a connu un lieu couvert d’une forét qui
a ¢été trois fois défrichée et a trois fois repoussé, un
aigle qui a connu une roche élevée qui n’a maintenant
plus qu’une paume de hauteur, un saumon plus ancien
encore. La liste peut varier mais le merle et 1’aigle,
parfois le corbeau, le cerf ou le daim, le saumon ou la
truite et I’arbre du monde sont des valeurs slres. Les
abeilles n’apparaissent pas mais une tradition connue
dans une grande partie de I’Europe occidentale
(Irlande, Galles, Angleterre, France, Suisse, Bénélux,
Allemagne) veut qu’on les prévienne lors d’une
naissance, un mariage, un voyage et méme qu’on leur
fasse prendre le deuil a la mort d’un homme. Surtout,
I’Irlande leur accordait une certaine importance
légale pour signifier la plus ou moins grande distance
familiale. Les Irlandais distinguaient ainsi quatre
types de famille (fine) plus ou moins impliquées :
gelfine (« famille de la main ») soumise a 1’autorité
directe du chef de famille et s’étendant sur cinq
génération, derbfine, famille collatérale comprenant
le pere du chef et trois générations de ses descendants,
iarfine, famille lointaine correspondant au grand-pere
du chef et a trois générations, puis indfine a partir du
bisaieul et également comptée sur quatre générations,
le bisaieul compris. Au-dela, il n’y a plus de lien de
famille, donc plus aucune relation de solidarité en ce
qui concerne les dettes, les délits et les crimes commis
ou subis par les membres de la famille, mais aussi en
termes d’usage car les paturages et les terres désertes

32 Les dieux protéens des Celtes et des Indo-Européens, Mé-
moires de la SBEC, 4, Bruxelles, 1994, pp. 11-20.

Le jugement par les abeilles (Becbretha). Extrait du Sen-
chus Mor (VII-VIIF siecles).

appartiennent a la fine et les terres cultivées sont la
propriété indivise d’une subdivision de la fine. Et les
abeilles sont une représentation des générations de
la fine comme le montre le becbretha, le « jugement
par les abeilles » qui détermine a qui appartient un
essaim qui se pose sur le bord d’un cours d’eau® :
s’il se pose sur les bords de la source, il appartient
a la gelfine ; s’il se pose sur le canal d’amont, il
appartient a la derbfine ; sur les bords du bassin, il
releve de la iarfine et sur le canal d’aval a I’indfine.
Le probleme est ici plus théorique que pratique car
il s’agit ici probablement de I’eau d’un moulin donc
d’une propriété impossible a partager. Mais dans le
cas de Sanctus, I’arbre recelant 1’essaim se trouve
dans la partie aval de la vallée du Teifi, par opposition
a Brefi qui se situe trés en amont, et donc ’essaim fait
allusion a I’indfine, aux extrémes limites de la parenté,
celle qui couvre I’espace de temps le plus long, ce qui
correspond parfaitement a un personnage-cadre.

En fait, la séquence cerf, poisson, abeilles, doit
renvoyer a un type bien connu en Irlande sous les
traits de Fintan (Fionntan Finneolach) ou Tuan mac
Cairill, ou au pays de Galles sous ceux de Taliesin ou
de Merlin. Nous ne pouvons ici reprendre le détail de

33 Voir S. Czarnowski, Le culte des héros et ses conditions so-
ciales. Saint Patrick, héros médiéval de I’Irlande, Paris, 1919,
pp- 244-245 (et pp. 238-244 pour la fine).

20



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

chaque figure et on se reportera pour cela a I’ouvrage
déja cité de Sterckx. Il s’agit d’un personnage qui
possede le don de la connaissance, particuliérement
celle de I’histoire de ce monde depuis sa naissance,
parce qu’il est un étre primordial qui a vécu de
nombreuses vies sous des formes différentes (celles
que nous avons examinées plus haut, cerf, aigle,
merle ou corbeau, truite ou saumon...). Avec cette
définition, il n’y a guére de difficulté a reconnaitre
dans les trois dons de David aussi bien que dans la
scéne de Corr Derga perché dans 1’arbre une allusion
a un personnage €quivalent au Heimdallr scandinave
ou au Bhisma, incarnation du Dyu indien, qui
accompagne et protége tout au long d’innombrables
générations et de ’histoire du monde les rois de sa
lignée. Il reste néanmoins a comprendre pourquoi
les abeilles ont remplacé un plus classique oiseau.
Et il parait évident qu'il faut attribuer le fait a la
méthode de christianisation qui en a fait des offrandes
alimentaires : a l'inverse du cerf et du poisson, les
oiseaux disponibles (merle, aigle ou corbeau) peuvent
certes giter dans un arbre mais plus difficilement faire
l'objet d'une offrande alimentaire plausible.

L'EMPOISONNEMENT IMPOSSIBLE

L’histoire de David, dont les 147 ans ne sont
qu’un symbole trés amenuisé de la totalité du temps,
se situe entre la création du monde et le combat
eschatologique qu’il annonce d’une voix de trompette
proférée d’une hauteur qui s’est soulevée sous ses
pieds. Il faut maintenant s’intéresser au second arbre
qui apparait cette fois au milieu de sa vie, entre les
deux épisodes des dons qui préceédent sa naissance et
de I’avertissement qui précede de trés peu sa derniére
semaine.

Nous avons déja décrit ce miracle, une tentative
d’empoisonnement survenant aux parag. 37-38,
lorsque nous avons évoqué le rapport de David
a ’eau. Il se trouve en fait au confluent de trois
relations qui permettent de préciser sa signification.
La premiere le relie a un arbre et a deux animaux,
un chien et un corbeau, qui tous les deux meurent
de I’aliment empoisonné alors que David y résiste.
La seconde est une relation de maitre a disciple qui
s’étend sur une série de trois miracles ou Aidan et
David sont tous deux des participants. La troisiéme

34 Les dieux protéens des Celtes et des Indo-Européens, pp.
21-55. Pour Fintan, Tuan et Taliesin, nous renvoyons aussi aux
textes traduits par Ch.-J. Guyonvarc’h, Textes mythologiques
irlandais, 1, Rennes, Ogam-Celticum, 1980, pp. 145-148 (Scé!
Tuain maic Cairill do Fhinnén Maige Bile inso sis), 156-166
(Suidigud Tellaig Temra) et 149-152 (Kat Godeu et Hanes Ta-
liesin).

Chapitre 2

fait dériver le miracle d’un prototype connu par la
Vie de saint Samson*.

C’est de cette derniére relation qu’il faut
partir parce que le sens de I’empoisonnement y
est explicitement donné. Samson qui se trouve au
monastére d’Iltud ou il vient d’étre ordonné est
jalousé par un autre prétre et par son frére. Quand ce
dernier fut nommé cuisinier, il introduisit du poison
dans la boisson du saint et aprés 1’avoir essayé avec
succes sur un chat, il la présenta a Samson. Bien que
le crime lui ait été révélé par 1I’Esprit Saint, Samson
absorbe le poison et n’en ressent aucun mal. La raison
de cette tentative avortée est de nature pécuniaire car
les empoisonneurs étaient les neveux d’lltud et le
mauvais prétre craignait d’étre privé de son héritage,
le monastére qu’il espérait posséder apres son oncle,
au profit de Samson qui apparait comme le disciple
préféré d’Iltud.

La situation est assez proche au niveau de saint David
qui, selon le récit de Rhygyvarch, était de la famille
du fondateur du monastere de Vetus Rubus (parag. 14)
avant qu’il fonde son propre établissement. La, c’est
I’irlandais Aidan qui apparait comme le disciple favori,
notamment a travers le miracle déja examiné du livre
intouché des eaux qui se retrouve pour saint Malo,
disciple favori de Brendan, ou pour Flavard, disciple
de saint Céneri®. Il est aussi celui auquel David
confie sa cloche et surtout celui qui a la révélation du
crime et envoie un moine pour en prévenir David. Le
complot lie ici le diacre qui sert les aliments, le prieur
et le célérier. Mais malgré I’inversion des situations
(c’est le maitre et non le disciple qui est I’objet de
la tentative d’empoisonnement), la reprise du motif
de la Vie de saint Samson incite a y lire un conflit
de succession opposant des parents craignant d’étre
privés de leur héritage et un disciple.

On remarque néanmoins que Rhygyvarc'h a choisi
un systéme a trois termes (David, chien, corbeau) alors
que l'auteur de la Vie de saint Samson s'est contenté
de deux (Samson, chat). Nous voyons donc que
Rhygyvarch introduit ici le terme qu'il avait remplacé
par les abeilles dans la vision de Sanctus. Merle, aigle
ou corbeau pouvaient difficilement constituer une
part alimentaire mise en réserve dans le schéma des
trois dons du pere de David, mais notre auteur n'a pas
renoncé a associer l'arbre a un oiseau a longue vie et
il le fait ici de maniere trés évidente en choisissant
un oiseau plutdét mal considéré, le noir corbeau. En
se substituant au chat de la Vie de saint Samson, il
apporte davantage de sens. En effet, les deux derniers
animaux, a l’inverse du chat seulement compris
35 14-19, éd. Flobert, pp. 168-179.

36 Voir B. Robreau, « Saint Céneri et ’enfant Flavard », Mytho-
logie frangaise, n° 276, septembre 2019.

21



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

comme diabolique*” ou démoniaque en contexte
chrétien, figurent dans les computs qui meénent aux
plus vieux animaux du monde. A vrai dire, le chien
empoisonné a la porte du monastére ne compte que
trés secondairement : « Trois vies de chien pour le
cheval, trois vies de cheval pour I’homme, trois vies
d’hommes pour le cerf... » dit le Livre de Lismore
cité plus haut. Mais le corbeau établi dans un fréne, au
sud, du coté de la riviére, est beaucoup mieux placé.
Selon Sterckx?®, on lui accordait trois dges d’homme
en Basse Bretagne et Gautier Map, originaire des
marches galloises, déclarait vers 1180 : « Nous devons
croire ceux qui attribuent une vie de cent ans aux
corneilles, de mille ans aux cerfs et un age presque
invraisemblable aux corbeaux (De nugis curialium,
I, 1) ». Il faut sans doute comprendre ici que le
danger de mort, celui pour lequel David trompettera
au concile de Brefi, menace non seulement David et
ses familiers mais aussi I’ensemble des mondes que
relie I’arbre de vie. Et aussi que ce danger est li¢ a la
lignée familiale sur laquelle les personnages du type
de Heimdallr ou Bhisma ont pour charge de veiller
tout au long des siecles et qui est ici menacée par
I’intrusion d’un disciple.

Mais la longévité inégale des trois empoisonnés a
surtout valeur démonstrative de la catégorie du dieu
cadre. Le chien posséde une vie courte, sa mort est
inévitable, le corbeau peut vivre un age tres éleve
mais il finira néanmoins par mourir ; en revanche,
il est impossible d'empoisonner David, ou plutdt le
dieu cadre dont il suit le destin, car de toute fagon il
mourra le dernier, et méme, si I'on prend pour mod¢le
I'histoire de Bhisma, seulement quand il aura décidé
de mourir.

Le moment inverse, sa naissance en premier, sa
présence dés le moment de la création s’exprime sans
doute lors de son baptéme par 1’évéque Elvis (Ailbe)
au moyen de la guérison de I’aveugle Mobius qui
tenait ’enfant sur les fonts. Le miraculé était sorti
du ventre de sa mére sine nare et sine oculis, « sans
nez et sans yeux », autant dire qu’il avait été fagonné
incomplétement®. Et c’est en s’aspergeant trois
fois avec I’eau du baptéme de David qu’il fut donc
completement achevé car il regut alors 1’intégrité de
son visage. On peut donc dire que la naissance et le
baptéme de David achévent la création de Mobius.

37 1l est souvent I’animal que 1’on sacrifie au diable dans les
légendes de construction de pont (Sein, Beaugency...). Voir B.
Laurent, « Le pont Binot ou pont du diable, a Esse (Charente) »,
Mythologie frangaise, n° 283, juin 2021, p. 4.

38 Op. cit., pp. 13 et 15.

39 Wade-Evans, 1923, p. 77, cite la Vie galloise qui dit que Mo-

bius avait une « face plate » (wynebclawr).

LES DONS DE SAINT DAVID

Si nous résumons [’analyse de la vision de
Sanctus que nous venons d’effectuer, nous devons
d’abord rappeler I’interprétation chrétienne que fait
Rhygyvarch de la source légendaire qu’il suit. Selon
lui, le pére de David a, trente ans avant la naissance
de ce dernier, mis en réserve trois dons au monastére
de Maucannus (saint Maugan ?) :

a) un rayon de miel, symbole de sagesse et de
connaissance ;

b) une part de poisson, symbole de sobriété et de
frugalité ;

c) une part de venaison de cerf, symbole du
renouvellement de la jeunesse.

Mais, sous cette interprétation, une couche celtique
paienne se dissimule que nous pouvons résumer
ainsi :

a) un personnage mythique primordial nait au
confluent des trois éléments : I’eau symbolisée par le
poisson ; la terre symbolisée par le cerf dont David, pourtant
¢établi dans les hauteurs, comme sur des pieds de cerf (de
méme que Corr Derga se déplagait sur des jarrets de cerf),
emprunte néanmoins métaphoriquement les membres ;
I’air et le ciel symbolisés par I’essaim. Ces ¢léments sont
de plus parfaitement confirmés par la naissance de David
une nuit d’orage (ciel) et de pluies diluviennes en bord de
mer si 1’on en croit la localisation de la chapelle de sainte
Non (eau), entre deux pierres nouvellement apparues,
I’une pres de la téte de sa mére, I’autre a ses pieds (terre).
De cette redondance, il faut d’ailleurs probablement
conclure que David ne représente qu’une énieéme forme
dans I’existence protéiforme de cette figure-cadre ;

b) en effet, les formes animales du don renvoient
aussi a des étres primordiaux détenteurs de la connaissance
supréme du monde, parce qu’ils ont renouvelé leur
jeunesse en changeant de forme a plusieurs reprises. Pour
le cerf, il n’y a aucun doute car il est une des formes de
Tuan mac Cairill aussi bien que de Fintan ou Merlin. Pour
le poisson, Rhygyvarch ne précise pas I’espéce ; mais la
Vie galloise plus tardive est plus claire indiquant= karw a
gleisiat, a heit o wenyn y mywn prenn uch penn yr avon,
c’est-a-dire « un cerf, et un saumon (gleisiad) et un essaim
d’abeilles dans un arbre au-dessus de la riviere ». Or le
saumon, notamment le borgne d’Ess Ruadh qui fut une
forme de Fintan, est a la fois un animal primordial et un
symbole de la connaissance qui se nourrit des noisettes
tombant de I’arbre de vie. Quant aux abeilles, il faut les
mettre en lien a la fois avec la royauté (la ruche a sa reine)
et avec la famille plus ou moins ¢éloignée, c’est-a-dire les
quatre ou cinq générations qui peuvent encore exercer des
prétentions a la succession royale.

Mais David, bien qu’issu d’une lignée royale par sa
naissance (son pere est roi du Ceredigion et sa mere
rien moins que l’incarnation de la Terre) n’est pas

22



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

destiné a prolonger cette lignée. Il exerce certes « le
privilége, la monarchie et le gouvernement de tous les
saints » mais sa chasteté qui n’a d’égale que sa sobriété
empéche toute perspective de descendance selon la
chair. Les trois dons mis en réserve par son pere ne
peuvent donc étre transmis a un fils. Le miracle du
poison, tout en confirmant son caractére de divinité-
cadre qui, mourant la derniere et quand elle le désire, ne
peut que résister a I’empoisonnement, montre les deux
solutions possibles : le passage de la fonction a une
lignée collatérale (celle du diacre assassin approuveé
par le prieur et I’économe) selon la logique paienne ou
a un disciple aimé (Aidan) selon la logique chrétienne.

Les trois dons mis en réserve, une fois leur
signification symbolique ¢épuisée, paraissent en
apparence purement gratuits et ils ne réapparaissent
plus. Pourtant, une fois lemiracle deI’empoisonnement
terming, le théme du don fait sa réapparition a trois
reprises :

a) aux parag. 39-40, David fait cadeau a (saint
Finn)Barre de son cheval car cet abbé irlandais de retour
d’un pelerinage a Rome s’était arrété pour visiter son
collegue gallois et s’était trouvé immobilisé par des vents
contraires 1’empéchant de regagner son pays. Mais qu’a
cela ne tienne, I’Irlandais enfourche la monture de David,
va jusqu’au bord de la mer et y entre, usant de I’équidé
comme d’un navire, I’animal tragcant son chemin a travers
les vagues tumultueuses comme s’il parcourait un champ
plat.

b) Au parag. 42, nous apprenons que David a fait don
d’une clochette a saint Aidan mais que, lorsque ce dernier
est parti s’installer en Irlande, il a oublié 1’objet. Aussi
envoie-t-il un messager pour la rechercher auquel David
dit : « Retourne aupreés de ton maitre, mon garcon ». Et
voici que le lendemain, la petite cloche se trouvait a coté
du célebre Aidan, un ange la transportant a travers la mer
avant que son messager ne soit arrive.

¢) Enfin au parag. 43, il nous est rapporté que le
disciple Modomnoc retournant en Irlande vit s’embarquer
sur le bateau avec lui toute la multitude des abeilles qu’il
¢levait au monastére de David. Ne voulant pas voler le
monasteére qu’il abandonnait, il y revint. Mais a chaque
départ, les essaims 1’accompagnaient et au troisiéme
retour, David le renvoya définitivement avec les abeilles,
sachant pertinemment que ces dernieres déserteraient a
jamais son couvent mais se multiplieraient pour enrichir
I’Irlande d’une abondance de miel. Il suffirait pourtant de
jeter de la terre ou une pierre irlandaise au milieu d’elles
pour les faire fuir.

Nous pouvons ici observer :

a) que les trois dons, des abeilles qui enrichissent
I’Irlande, un cheval qui est un animal guerrier et royal, une
clochette® qui est un instrument religieux se distribuent

40 La clochette que Marc Conomor avait refusé a Paul Aurélien

Chapitre 2

selon les trois fonctions duméziliennes pour indiquer une
société complete dont le roi fait la synthése puisque 1’on
ne peut ignorer que I’abeille posséde autant que le cheval
un symbolisme royal, ’essaim composé d’ouvrieres et de
bourdons (guerriers) se structurant autour de la reine ;

b) que ces trois dons ne répétent que partiellement
les dons mis en réserve par Sanctus : les abeilles sont
communes, mais les trois premiers impliquaient une
dimension cosmologique (les trois éléments et 1’histoire
temporelle du monde depuis sa création) alors que les trois
donsde David possédentune dimension plus contemporaine
et sociale. Néanmoins si les essaims montrent une liaison
avec celui découvert par Sanctus dans un arbre, la clochette
qui sert a avertir en esquisse une autre avec le miracle de
David qui fait entendre son avertissement d’une voix de
trompette du haut d’une colline qui a surgi sous ses pieds ;

¢) que les trois dons possédent deux points communs,
ceux d’étre effectués a des religieux irlandais et de gagner
leur pays de maniére miraculeuse (le cheval traverse la
mer, les abeilles partent d’elles-mémes et la cloche est
transportée par un ange). Cependant I’Irlande, en tant
qu’ile située a 1’ouest du Pays de Galles, n’est peut-étre
ici que le substitut de 1’ Autre monde. On pourrait en voir
comme indice, d’une part, ’apparition de saint Brendan
juché sur son fameux cétacé (lequel fait aussi passer au
Pays de Galles le disciple d’Aidan chargé de prévenir
David de la tentative d’empoisonnement) qui, é&tonné par ce
curieux cavalier, vient bavarder avec (Finn)Barre, d’autre
part, le fait que les navigations irlandaises vers 1’Autre
monde montrent parfois des abeilles. Ainsi les Hui Corra
rencontrent une ile pourvue d’une belle prairie verte, ou il
y avait de la rosée de miel sur I’herbe, de petites abeilles
aimables et de blancs oiseaux a téte pourpre chantant une
délicieuse musique.

Au niveau du comparatisme indo-européen, il
nous faut maintenant rapprocher ces trois dons des
trois descentes d’Heimdallr sur terre. Le dieu-cadre
scandinave posséde lui aussi un rapport avec la
royauté qui s’exprime a travers un mythe au cours
duquel il prépare, suscite puis instruit le premier
roi*'. Sous le pseudonyme de Rigr, un nom étranger,
probablement irlandais, du roi, il se présente dans
une pauvre maison ou il est accueilli par le couple
Bisaieul/Bisaieule et y passe trois jours dans le lit
conjugal d’ou il repart apres avoir engendré un fils
qui sera appelé « Esclave » et passera pour I’enfant
légitime du couple. Puis I’histoire se répete dans
une maison plus cossue habitée par le couple Aieul/
Aieule a qui il laissera un fils appelé Karl (« Paysan
libre ») et enfin chez Pére et Mére qui logent dans une
maison luxueuse et le recoivent somptueusement. A
eux, il donne un fils nommé Jarl (« Noble ») dont il
se préoccupe de 1’éducation et qu’il finit par adopter.
Jarl n’engendre que des descendants méales qui vivent

est retrouvée par ce dernier en compagnie d'un saumon.
41 Voir Dumézil, op. cit., 1968, pp. 184-185.

23



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

en guerriers, comme leur pére. Le dernier de ces fils
devient le premier roi. Une royauté d’ailleurs surtout
caractérisée par la possession d’un savoir magique
fondé sur les runes.

On voit que Heimdallr fait lui aussi trois dons qui
sont des enfants qui, a eux trois, dessinent une société
compléte (les esclaves, les paysans libres, les guerriers
desquels émerge un roi) qui se forme sur quatre
générations. Les trois dons de Heimdallr se rapprochent
ducasde David dontleroi-pére amis trois dons enréserve
aupres d’un monastére pour avoir un seul fils (mais les
trois dons consistent chacun en une portion d’un tout)
qui fournira lui-méme trois dons emblématiques d’une
société trifonctionnelle a trois établissements religieux
irlandais. La différence entre Heimdallr et David, qui
doit avoir hérité ses traits mythiques de Nuada/Mars
Nodens, tient dans la composition du modéle social
(celui de la Vie de saint David ignore 1’esclavage,
celui du mythe scandinave concentre sur la noblesse
la premiere et la seconde fonction dumézilienne avec
un roi extrait de la classe guerriere et doté d’un savoir
magique). Elle réside aussi dans le rapport au temps.
Les trois dons de David sont hérités d’une longue mise
en réserve étalée sur une génération de trente ans et dont
la composition (cerf, poisson, abeilles) fait référence a
une treés longue durée de temps préalable. Mais les trois
dons accordés par David a des religieux irlandais sont
effectués dans un espace de temps trés proche qui n’est
pas réparti sur plusieurs générations comme celui du
dieu-cadre scandinave.

Malgré ces différences, qui sont légitimes compte
tenu des sociétés différentes dans lesquels les sources
de la Vie de saint David et le mythe de Heimdallr
ont été ¢laborés, il parait évident que nous sommes
en présence de deux mythes étroitement apparentés.
Cette parenté confirme d’une part que la biographie
de Rhygyvarch a fait appel a des sources mythiques,
vraisemblablement orales, et d’autre part que Nuada,
en Irlande, et Mars Nodens, en Bretagne insulaire,
sont des formes d’un dieu-cadre celtique équivalent
au Heimdallr scandinave.

Il est plus délicat de porter un jugement sur le
pelerinage de David a Jérusalem. Suite a la visite
nocturne d’un ange, il passe en Gaule en compagnie
de saint Teilo et de saint Padarn. David manifeste
un don exceptionnel pour les langues étrangeres et
tous trois poursuivent leur chemin jusqu’a la ville
sainte ou le patriarche est prévenu en songe de leur
arrivée et n’hésite pas a promouvoir notre saint abbé
a I’archiépiscopat. Puis il leur dit : « Obéissez a ma
voix et suivez mes instructions. La puissance des Juifs
s accroit contre les chretiens. lls nous alarment, ils
rejettent la foi. Soyez donc attentifs et allez précher

chaque jour, afin que leur véhémence, une fois réfutée,
se calme, sachant que la foi chrétienne est répandue
Jjusqu’aux confins de [’Occident et qu’elle retentit
jusqu’aux confins de la terre. » Fort content de leur
prédication, le Patriarche les renvoie en leur faisant
quatre cadeaux qu’ils n’auront d’ailleurs pas besoin
de transporter car, a la maniére de la cloche de David
qu’un ange améne en Irlande aupres de 1’oublieux
Aidan, les quatre objets gagneront le Pays de Galles
sans qu’ils aient besoin de s’encombrer.

On voit que, quoi que 1’on pense de la compétence
territoriale du patriarche de Jérusalem, 1’important
réside dans la nomination a I’archiépiscopat. Et tout le
voyage peut bien avoir été inventé dans cette intention,
les quatre cadeaux servant simplement a prouver sa
réalité. Rhygyvarch n’hésite d’ailleurs pas a tirer la
couverture a son héros. Assez contradictoirement, il
accorde les quatre dons a David mais parle de Teilo et
Padarn recevant aussi leur cadeau dans leur monastere
par la voie céleste. Wade-Evans rappelle que selon la
Vie de saint Teilo, David ne recoit que 1’autel, Teilo
une cloche et Padarn deux autres objets (un baton et
un habit de cheeur).

Cependant, nous avons déja vu qu’un theme de
propagande pouvait aussi cacher un réemploi, ainsi le
siége (probablement lithique et royal) pour 1’épisode
de saint Patrick laissant la place a David, la langue
de trompette nouée de saint Gildas et sans doute le
vétement de peau dissimulant 1’autel donné par le
patriarche de Jérusalem tout en préfigurant le premier
¢lément du tas de vétement du concile de Brefi ou
le rang archiépiscopal de David sera confirmé. On
observe aussi le motif de la voix (« Obéissez a ma
voix » ; « Allez précher afin que leur véhémence se
calme » ; « La foi chrétienne retentit jusqu’aux confins
de la Terre ») qui annonce la voix de trompette de
David a Brefi. Il faut sans doute aussi remarquer le
lien de Teilo (Théleau) avec le cerf (cf. la légende
de fondation de la procession de Landeleau en Petite
Bretagne) qui rappelle 1’image initiale des trois dons
mis en réserve par Sanctus au profit de David. Il existe
aussi un autre saint armoricain chevauchant un cerf,
c’est saint Edern (cf. gallois edyrn, « gigantesque »)
qui dérive fort probablement d’un personnage de
chevalier arthurien (Yder). Edern est dit fils de Nuz et
Yder fils de Nudd, c¢’est-a-dire Nuada/Mars Nodens,
ce qui nous maintient dans 1’héritage du dieu-cadre
celtique. Padarn n’est peut-étre pas moins marqué
mythiquement car son nom vient du latin Paternus, un
dérivé du nom du pére, ce qui nous raméne au couple
Pére-Mére visité par Heimdallr pour leur obtenir un fils
noble qui sera le pére du premier roi, Konungr. Mais
il faut plutdt regarder dans une autre direction, celle

24



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

de l'aigle ou plutét du milan, car il n’est pas certain
que la Vita composée au Pays de Galles, au XI° si¢cle
selon Merdrignac, n’aurait pas assemblé des données
locales et d’autres tirées de la Vie d’un autre Paterne,
évéque de Vannes. Le Padarn gallois serait en effet né
en Armorique, aurait voyagé au Pays de Galles ou il
fonda de nombreuses églises dans le Ceredigion, en
Irlande, a Jérusalem ou il accompagna David et Teilo,
et serait revenu mourir en Petite Bretagne un 15 avril.
L’important pour nous réside dans un premier miracle
survenu pendant la jeunesse du saint quand sa mere
ayant mis a la fenétre le tissu destiné a I’habillement de
son garcon, un milan I’emporta et en tapissa son nid.
Au bout de douze mois, 1’étoffe fut retrouvée indemne
et utilisée pour 1’'usage auquel elle était initialement
destinée*. Sa supposée date de mort nous ameéne a
considérer aussi un autre Paternus, saint Pair, installé
aux limites des dioceses d’Avranches et de Coutances
et censé étre décédé un 16 avril, dont la Vita est du
VI siecle et a sans doute aidé a donner de la matiere
a ses homonymes. Il compose avec saint Scubilion
un couple de moines tous deux prétendument nés en
Poitou et venus vivre en ermites dans la forét de Scissy.
Pair accomplit beaucoup de miracles, ce qui lui valut
d’étre choisi pour succéder a 1’évéque d’Avranches.
Mais sa proximité avec son inséparable compagnon
s’exprime notamment au moment de son décés car,
le pressentant, il demande d’avertir Scubilion de son
désir de le revoir. Ce dernier, retardé par une montée
des eaux meurt en chemin a la méme heure que Paterne
un 16 avril et ils sont tous deux enterrés ensemble dans
I’église de Scissy. C. Lemoine-Monnerie* propose de
rattacher le nom de Scubilion a une racine celtique

42 Baring-Gould S. et Fisher J., op. cit., 4, 1913, p. 40, attri-
buent ce miracle au Padarn gallois mais il ne semble pas avoir
¢été conservé dans toutes les manuscrits car nous ne 1’avons pas
retrouvé dans la Vie éditée (pp. 189-197) et traduite (pp. 502-
514) par le R. Rees dans ses Lives of the Cambro-British Saints,
Llandovery, 1853. En revanche, il est attribué a Paterne, évéque
de Vannes par Albert Le Grand, Les vies des saints de la Bre-
tagne Armorique, 1901, p. 142, et provient en fait de la Vie de
saint Pair d’Avranches (III, 11) par Venance Fortunat (M.G.H.,
A.A., 2, p. 34). Etant donné que le miracle de ’aigle se passe
dans la jeunesse de Padarn, ce tissu ne peut étre la belle tunique
que le patriarche de Jérusalem envoie au saint. Mais le fait révéle
qu’au moment de la rédaction des Vies de David et de Padarn, ce
dernier était déja crédité d’un vétement possédant une certaine
célébrité et donc, soit qu’il avait emprunté le détail a I’hagio-
graphie continentale, soit que la mythologie galloise connaissait
une tradition parallele a celle qui avait inspiré Fortunat. En pra-
tique, il semble que les divers saints homonymes ont ét¢ confon-
dus (ils sont tous fétés le 15, le 16 ou le 17 avril) et que le seul
qui puisse prétendre sans difficulté a une existence historique
soit le saint Pair d’Avranches connu de Fortunat.

43 « Saint Pair et les ermites de la forét de Scissy : un dieu aux
oiseaux gaulois ? », Mythologie frangaise, n° 280, septembre
2020, pp. 44-49.

Chapitre 2

*skub-I désignant des oiseaux de proie, notamment le
milan ou écoufle. La Vie de saint Paterne d’Avranches
évoque aussi la guérison d’un enfant, nommé¢ Milevus
(« milan ») dans des variantes conservées en note dans
I’édition des M.G.H., qui est empoisonné par le venin
d’un serpent et dans laquelle il faut certainement voir
une traduction hagiographique du motif du combat
du rapace et du serpent aupres de 1’arbre du monde.
Donc, si Paterne ne prit pas la forme d’un aigle, sa
proximité avec son compagnon aussi bien que les
miracles du tissu volé ou de I’enfant Milevus pourrait
bien amener a I’associer a un quelconque rapace. La
conclusion qui s’impose consiste a voir dans Teilo et
Padarn les héritiers de deux des animaux primordiaux
(le cervidé et I’aigle) dont la vision de Sanctus laissait
entendre qu’ils constituaient des formes sous lequel le
modele mythique de David avait antérieurement vécu.

Tous ces ¢léments, s’ils peuvent contribuer a
donner un sens a notre mythologie davido-celtique,
ne constituent pourtant que des détails qui laissent
la part belle a la propagande politico-religieuse de
Rhygyvarch. Pour imaginer davantage, il faut regarder
vers le Cyfranc Lludd a Llefelys, un conte gallois
du XII® ou XIII¢ siecles qui a conservé la mémoire
d’une autre aventure de Nuada/Mars Nodens car
on consideére de maniere quasi générale que Lludd
constitue une altération du nom de Nudd, 1’équivalent
gallois médiéval du Mars Nodens antique. Llefelys
serait quant a lui 1’équivalent du Lugh irlandais et
du Lleu médiéval gallois. Dans cette ceuvre galloise,
Lludd/Nuada est roi de Bretagne mais passe en Gaule
pour consulter son frere Llefelys/Lugh qui est roi de
France quand il est confronté a une triade de fiéaux
(soit I’inverse de dons) trifonctionnels :

a) D’apparition d’une race de magiciens a I’ouie tres
sensible qui entendent toutes les conversations ;

b) un cri horrible qui fait avorter les femmes et rend
stérile le pays, poussé chaque premier mai par le dragon de
(Grande-)Bretagne attaqué par un dragon étranger ;

c) la disparition de la nourriture des résidences
royales volée par un magicien qui a le pouvoir d’endormir.

Llefelys fournit a son frére de bons conseils qui
sont tous liés au pouvoir de la boisson : il doit se
débarrasser des magiciens auxquels le vent porte
toutes les conversations en les aspergeant d’une eau
empoisonnée ; faire mesurer la Bretagne afin d’en
trouver le centre et y creuser pour découvrir les
deux dragons et y placer un seau d’hydromel, ce qui
ameénera les deux bétes a se combattre dans le ciel,
puis a les capturer lorsqu’ils retomberont sous forme
de porcs ; enfin veiller sur les provisions royales en
se plongeant dans un baquet d’eau pour éviter de
s’endormir.

25



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Le passage en Gaule qui introduit le voyage a
Jérusalem constituerait-il le réemploi du début de
cette aventure dont les trois fléaux évoqueraient
la bataille eschatologique finale car les dragons
se battent sous terre aussi bien que dans le ciel, les
magiciens espions et voleurs sévissent sur terre, et la
résolution du probléme passe par 1’eau (I’aspersion,
le baquet) et ’hydromel ? Le surnom Aquaticus ne
serait pas ici immérité pour Lludd/Nuada. Mais
si le motif de la voix de trompette et le lien a I’eau
de David s’accordent bien avec le théme général,
I’épisode du voyage a Jérusalem ne comporte pas de
détail vraiment probant s’intégrant dans ce cadre et
il vaut mieux penser que ce développement dépend
essentiellement des motivations politico-religieuses
du biographe.

LA FIN D’UN AGE DU MONDE

Les analyses auxquelles nous venons de procéder
ont permis de comprendre que Rhygyvarch a bati
son récit d’un David (pseudo-)historique a partir
d’un récit mythique concernant une divinité bretonne
attestée au Bas Empire a I’embouchure de la Severn
sous le nom romanis¢ de Mars Nodens et qui était
I’équivalent celtique du Heimdallr et du Dyu védique.
Et il y a apparence que ce récit mythique était encore
structuré de fagon satisfaisante, notamment autour de
trois étapes :

a) D’existence d’un personnage, né¢ a l’origine du
monde, adoptant successivement plusieurs formes (cerf,
saumon, ...) et ayant la connaissance de toute I’histoire du
monde, lequel est symbolis€ par un arbre de la basse vallée
du Teifi (parag. 2) ;

b) ce personnage primordial est pourvu du privilége
de mourir le dernier, ce qui explique qu’il résiste au poison
qui provoque pourtant la mort d’un chien vivant a la
porte du monastére puis d’un corbeau, oiseau doté d’une
trés longue vie, établi prés de la riviére dans 1’arbre du
monde (37-38) ;

¢) ce personnage avertit de I’imminence de la fin du
monde en usant d’une voix de trompette au haut d’une
colline poussée sous ses pieds a proximité de la vallée du
Teifi (52).

Ce personnage d’ascendance royale (3-6) ne
régnera pas véritablement car s’il détient le privilege
(de ne pas mourir), la monarchie et la domination sur
les autres saints (5 et, a nouveau, 57), il n’exerce pas
réellement le pouvoir temporel d’un roi. Devenu un
puissant abbé-évéque, il doit renoncer a transmettre
son pouvoir a un fils (et méme aux parag. 37-38 a
un parent) et se contente a travers trois insignes dons
symboliques (cloche, cheval, abeilles) de fournir les
bases d’une société idéale (39-43).

La mort de saint David (plafond peint de Saint-Divy).

Toutes ces données sont communes avec celles
caractérisant les dieux-cadre scandinave (Heimdallr)
ou indien (Dyu et son incarnation Bhisma) et elles
surviennent dans un ordre logique respectant la
chronologie mythique. Nous savons donc d’avance
ce que contenait la source mythique de la dernicre
partie de la Vie de saint David, a savoir la destruction
du monde au cours de laquelle David doit mourir le
dernier, ce qui explique I’emphase extraordinaire qui
affecte cette derni¢re semaine de la biographie du saint.
Il n’est d’ailleurs guére surprenant que 1’abbé-évéque
soit prévenu de sa mort imminente puisque la voix de
trompette qu’il déploie lors du concile de Brefi était
mythiquement 1’avertissement de cette fin du monde.
Que cet avertissement survienne un mardi exactement
une semaine a I’avance n’est pas plus étonnant parce
que les jours de la semaine sont tous formés sur les
noms des dieux : Mercure, Jupiter, Vénus, Saturne, le
dieu Soleil, la déesse Lune et enfin Mars (Nodens) qui
selon la mythologie paienne indo-européenne meurt
le dernier au cours de cet apocalyptique affrontement
des dieux et des démons.

L’emphase qui saisit le rédacteur au cours de la
derniére semaine de David est certes essentiellement
chrétienne mais elle est marquée de deux éléments
importants.

26



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

Le premier est le plus explicite car la mort annoncée
de David est décrite de mani¢re métaphorique comme
une crainte de la fin du monde a travers ce passage du
parag. 62 :

« Alors la voix de tous les fidéles s’éleva en
lamentations et en gémissements, disant : «Oh ! que la
terre nous engloutisse, que le feu nous consume, que
la mer nous recouvre ! Que la mort nous surprenne
par une irruption soudaine ! Que les montagnes
tombent sur nous !» Presque tous ont cédé a la mort.
Du dimanche soir au quatrieme jour de la semaine
ou il est mort, tous ceux qui sont venus sont restés a
pleurer, a jeiiner et a veiller. »

Le second élément réside dans la totalité des étres
qui gémissent au moment de la mort de David comme
si cette derniére était aussi la mort de tout 1’ordre
social dominé par le roi.

« O, qui donc pourrait supporter les pleurs des
saints, les tristes soupirs des anachoretes, les
gémissements des prétres, les geignements des
disciples, qui s’écriaient : «Par qui par qui serons-
nous enseignés ?», la douleur des pélerins, qui
disaient, « par qui serons-nous aidés ?», le désespoir
des rois, qui disaient, « Par qui serons-nous nommés,
corriges, établis ?»

« Qui est un pere aussi doux que David ? Qui
intercédera pour nous aupres du Seigneury, les
lamentations des peuples, les gémissements des
pauvres, les cris des malades, les clameurs des moines,
les larmes des vierges, des mariés, des pénitents,
des jeunes hommes, des jeunes femmes, des (jeunes)
gargons, des (jeunes) filles, des nourrissons ?

Ai-je besoin de poursuivre ? La voix de tous était
celle des pleureuses, car les rois l’ont pleuré comme
un arbitre, les plus vieux [’ont pleuré comme un frere,
les plus jeunes [’ont honoré comme un pere, [’homme
que tous vénéraient comme un Dieu. »

Cette extréme emphase, y compris la comparaison
de David a Dieu, ne doit pas étre comprise comme
une exagération de I’auteur mais comme le résultat
de I’adaptation d’une source mythique qui décrivait
la fin d’un 4ge du monde. Il n’est pas tres fréquent en
hagiographie de voir la mort d’un saint assimilée a
une fin du monde ou le bienheureux mis en parall¢le
avec Dieu lui-méme, encore moins que les deux se
succédent. On notera la place des rois pour clore
une premiere énumération surtout consacrée aux
plus religieux et saints des hommes (saints, ermites,
prétres, disciples, pelerins), le fait que David est
présenté comme un pere au début de la seconde car
Dyu est en Inde le pitamaha, le (grand) pere de tous,

Chapitre 2

la place laissée a 1’age et au temps (reges, seniores,
iuniores) dans la hiérarchie de la troisiéme (car
Heimdallr et Dyu sont des dieux qui encadrent un age
de ce monde).

Hors de [I’hagiographie, I’Irlande connait un
texte qui présente un début et une fin du monde : le
Teanga Bithnua® (« la langue toujours renouvelée »).
Ce précieux document commence par une Voix
chrétiennement identifiée au fils unique du Créateur
supréme (parag. 1) et qui se fait entendre a une
nombreuse foule, les hommes du monde entier,
rassemblée (2). Cette voix, « la langue toujours
nouvelle », leur dit : « je suis né d’un homme et d’une
femme, et ma langue a ét¢ séparée trois fois de ma
téte et Dieu me 1’a renouvelée (3) ». Puis elle se met a
décrire la création : les matieres dont est fait le monde
(3-6), les sept cieux (7), les trois lignes de mer dont
la derniere ne cesse de monter du commencement du
monde jusqu’au Jugement dernier (8), les 72 espéces
de sources (9), les sept especes de pierres précieuses
(10), les quatre arbres (11), les 72 especes de grands
astres (14-15), les 72 especes d’oiseaux de I’air et
les 72 espéces d’animaux marins (16), les 72 races
humaines (17). On remarquera la présence de cette voix
qui parle depuis les hauteurs du ciel et qui raconte une
Genese chrétiennement acculturée mais aux racines
indiscutablement indigenes. Cette voix céleste doit
étre mise en rapport avec celle de David, encore simple
feetus dans le ventre de sa meére, qui empéche saint
Gildas de précher et qui elle-méme s’exprimera plus
tard du haut d’une colline magiquement surgie sous ses
pieds. La destruction du monde survient au parag. 20 et
peut étre mise en paralléle avec les plaintes s’¢élevant a
I’annonce de la mort de David : « Oh ! que la terre nous
engloutisse, que le feu nous consume, que la mer nous
recouvre ! » En effet, selon le Teanga Bithnua, 20, la
mer s’¢levera de 375 coudées au-dessus des montagnes
du monde, la terre briilera a la méme hauteur et elle
sera prise d’un tremblement insupportable. Les sept
cieux seront brisés et les astres tomberont.

Ce récit n’est pas fondamentalement différent de
celui du Ragnardk germanique ou le loup Fenrir
ouvrira son énorme machoire pour engloutir le ciel et
la terre, Odin et tout I'univers. Malgré I’intervention
de Vidarr, Heimdallr et Loki s’entretuent tandis que
Surtr couvre de feu et brile tout, et que la mer finit
par submerger le monde. Malgré ce désastre, I’action
de Vidarr et de sa chaussure permettront plus tard la
renaissance du monde. En fait, il s’agit non de la fin
du monde, seulement de la fin d’un 4ge du monde,
d’un yuga diraient les Indiens. La conclusion du
mythe celtique devait étre voisine. La langue toujours

44 G. Dottin, « Le Teanga Bithnua du manuscrit de Rennes »,
Revue Celtique, 24, 1903, pp. 369-403 (texte et trad. frangaise).

27



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

nouvelle a été renouvelée trois fois selon le 7eanga
Bithnua et la résurrection de Magnus par saint David
laisse présager une telle issue. Il y a peut-&tre aussi
une allusion chrétienne tout aussi transparente dans les
parag. 4 et 6 lorsque deux pierres apparaissent sur les
lieux de la conception puis de la naissance de David,
I’une a la téte et I’autre aux pieds de sa mére. D’apres
I’Evangile selon saint Jean, 20, 11-12, lorsque Marie-
Madeleine découvre le tombeau vide de Jésus, elle voit
deux anges assis [ 'un a la téte, I’autre au pied. Serait-
ce le signe de I’espoir de la renaissance du monde a
venir ? Ou seulement le constat d’une nouvelle forme
prise par le dieu protéen qui renait sous la forme
humaine du petit David ? La situation de cette allusion
dans la biographie de Rhygyvarch témoignerait plutot
pour la premiére solution mais 1’état de conservation
de la source mythique qu’il réemploie pour construire
son récit ne rend pas indéfendable I’autre solution
de la part d’un hagiographe qui utilise beaucoup les
messages angéliques.

Les équivalents celtiques de Baldr et Vidarr existent
mais ne semblent pas apparaitre ici. Néanmoins, on
peut s’interroger sur Lleu, qui fabrique des souliers
et dont Dumézil, Mythe et épopée, 1, note 1 p. 189
a relevé le regroupement de quelques motifs liés au
dieu-cadre temporel (notamment la neuvieme vague).

MARS OU MAI ?

Mars est un nom li¢ a la romanisation du dieu
celtique Nodens et c’est de cette interpretatio romana
que procede la date de culte de saint David, mais on
peut douter qu’elle prolonge directement une donnée
celtique. Le 1 mars aurait a époque trés ancienne
correspondu avec la premiére lune de printemps
et le début de ’année chez les Romains et il devait
son nom au fait qu’il marquait le début de la saison
militaire (de mars a octobre). Cette derniere s'ouvrait
par les Equirria du 27 février, qui se tenaient au
champ de Mars, et se concluait par I’October Equus,
aux ides d'octobre, ou la course se terminait par le
sacrifice du cheval de droite de ’attelage vainqueur.
Mais cette chronologie n’avait pas de signification
dans le calendrier celtique ou 1’année consistait en
deux semestres allant approximativement de début
novembre a fin avril (saison sombre) et de début mai
a fin octobre (saison claire). Pour les populations
des zones non méditerranéennes, en raison d’un
climat plus froid et plus humide et d’une cavalerie
plus nombreuse qu’il fallait ravitailler en fourrage,
la saison militaire commengait sans doute plus tard.
A 1’époque carolingienne, on connait des champs de
mai qui sont des rassemblements de troupes en début
de saison guerricre, I’équivalent des champs de mars

¥ 5 5
e

de I’antiquité romaine.

Les vestiges de la mythologie galloise que nous
conservons accordent une grande importance aux
calendes de mai. C’est notamment a cette date que
s’affrontent chaque année jusqu’au jour du Jugement
Gwyn (« blanc »), fils de Nudd et Gwythyr (probable
emprunt du latin Uictor). C’est aussi la nuit de ce
méme jour que, selon le Cyfranc Lludd a Llefelys, un
cri terrifiant poussé par un dragon souterrain placé au
centre de 1I’1le se faisait entendre au-dessus de chaque
foyer de (Grande-)Bretagne en causant une grande
frayeur et en provoquant la stérilit¢ du pays. Gwyn
est fils de Nudd, c’est-a-dire Nuada/Mars Nodens, et
nous avons dé¢ja dit que Lludd a été reconnu lui aussi
pour une altération Nudd. Autant dire que Nuada/Mars
Nodens est chargé de mythes dont la date d’attache
rituelle est placée au début de la saison claire celtique
et non, comme David, au début mars. La formule de
I’affrontementde Gwyn et Gwythyr jusqu’au Jugement
aussi bien que ce cri terrifiant qui menace d’anéantir
toute vie (les récoltes sont détruites, les femmes et les
animaux avortent) semblent en rapport avec un rituel
en liaison avec la préoccupation de la fin du monde
que seul un rituel approprié, celui qui sera christianisé
par les rogations de 1’Ascension au cours desquelles
le dragon et la cloche jouent un réle important, peut
empécher. Le Teanga Bithnua irlandais contient
aussi des allusions fort précieuses. C’est la nuit de
Paques (donc entre le 22 mars et le 25 avril) que la
foule rassemblée entend une voix venue du haut du
ciel pour raconter le récit de la création (parag. 2).
C’est I’apdtre Philippe (féte le 1" mai en Occident)
qui est la langue toujours nouvelle et c’est de sa téte
que [’on a coupé sa langue trois fois et elle lui a été
renouvelée (parag. 13). Si les mythes de Nuada/Mars
Nodens sont particulierement attachés aux calendes
de mai, ceux reliés a la fin du monde le paraissent
également. Quant a saint Gildas dont Rhygyvarch
nous apprend que la langue est liée durant la grossesse

28



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

Landévennec

Saint fété dans la premiére
quinzaine de mars.

Saint fété dans la premiére
quinzaine de mai.

de la mére de David, il est censé mourir le 29 janvier
a I’ile d’Houat (« canard »). Ses disciples voulurent
ramener son corps en Cornouaille, mais le bateau sur
lequel il avait été chargé fit naufrage. On retrouva
plus tard I’épave avec les reliques miraculeusement
intactes sur la plage du Crouesty (« la maison de
la croix ») dans la presqu’ile de Rhuys. Il faut sans
doute mettre ce toponyme en rapport avec la féte de
I’Invention de la Croix célébrée en Occident le 3 mai
car le corps fut peu apres enseveli par les moines de
Rhuys, ce qu’ils commémoraient le 11 mai. Cette date
est aussi, coincidence remarquable, la date de féte de
saint Mamert, I’inventeur des Rogations viennoises,
dont le nom est cependant en liaison avec le dieu ou le
mois de mars (Mamers est le nom osque de Mars et, a
Rome, I’expulsion du Mamurius Veturius, « le vieux
Mars » soit la vieille année, survenait ce mois-1a).
Bref, la date de féte chrétienne de saint David,
ne prolonge certainement pas un héritage celtique
mais correspond a une romanisation ou a une
christianisation. S’il s’agit d’une romanisation, il faut
la faire remonter au minimum a I’époque du sanctuaire
brito-romain de Lydney Park, soit au Bas Empire.
Mais il ne s’agit peut-étre que d’une christianisation
qu’il faut alors sans doute attribuer a Landévennec.
Nous avons en effet remarqué une curieuse
répartition des dates des fétes des (peu historiques)
saints du haut Moyen Age en Armorique occidentale®
autour de Landévennec. En effet, alors qu’ailleurs en
Gaule et méme dans les évéchés de Saint-Brieuc,

45 B. Robreau, « L’héritage celte dans 1’hagiographie médié-
vale », Iris, 29, 2005, pp. 9-50, particuliérement pp. 37-45.

Chapitre 2

Vannes ou Quimper, le sanctoral accorde peu
d’importance a mars et beaucoup plus a mai : saint
Brieuc est fété le 1 mai, Gildas le 29 janvier et le 11
mai, Paterne le 15 avril et le 1* novembre, Tudy le 9
mai (et le 30 novembre si I'on admet avec B. Tanguy
qu'il est identique au Tugdual de Tréguier), Corentin
le 12 décembre et le 1° mai, Melar le 1* (ou le 25
otobre) et le 14 mai pour la translation dans les monts
d'Arrée, il existe une zone voisine de Landévennec ou
c’est I’inverse (cf. carte ci-dessus) : saint Guénolé, le
fondateur, est honoré le 3 mars, Paul Aurélien évéque
du Léon dont la Vie a été écrite a Landévennec est
célébré le 12 mars et son prétendu successeur Jaoua
le 2 mars, saint Sané d’origine irlandaise qui s’installa
et mourut pres de Brest I’est le 6 mars. Or le culte de
David (1 mars) et celui de sa meére Nonne (3 mars)
semblent avoir été connu a Landévennec au [X°® siecle
quand Uurmonoc écrivit la Vie de saint Paul Aurélien
et les édifices les plus importants qui leur sont
dédiés en Armorique (2 Saint-Divy et Dirinon) sont
relativement proches de Landévennec. Il existe donc
une courte fenétre chronologique pour que le passage
d’une date celtique située en mai a une date romanisée
déplacée en mars se soit effectué¢ a Landévennec. En
effet, c’est en 818 que 1’abbé Matmonoc accepte de
se convertir aux usages romains (la régle de saint
Benoit) aux dépens des usages scotiques antérieurs
et seulement vers 830 que la date du 1 mars est
consignée dans le Martyrologe irlandais d’Oengus.

MELARIA et JUSTINIAN

Le nom de Non(ne) apparait comme une simple
désignation de son état de moniale. Une tradition dont
Nicolas Roscarrock se fait 1’écho dans la premicre
moitié du XVII¢ siecle veut que la mere de David se
soit appelée Melaria. Le nom semble remonter en fait
a une généalogie galloise, la Cognatio Brychan*® ou
Meleri est donnée pour la grand-mére du saint. La
confusion provient probablement d’une mauvaise
compréhension d’une formulation latine ainsi qu’il
a été proposé par B. Tanguy* et ses collégues.
Néanmoins, elle pose question parce que Melaria
semble le féminin de Mélar, un saint dont on a
remarqué que sa Vie comportait un motif légendaire
qui se retrouve dans la mythologie de I’irlandais
Nuada et aussi du Lludd gallois dont nous avons déja
dit qu’on le considérait de maniére quasi consensuelle

46 Elle a été éditée par le Rev. J. Rees dans ses Lives of the
Cambro British Saints, p. 604, le méme ouvrage ou il édita et
traduisit la Vie de saint David par Rhygyvarch et Bucched Dewi
Sant, 1a Vie galloise.

47 Y. Le Berre, B. Tanguy et Y.-P. Castel dans leur édition bi-
lingue franco-bretonne, Buez Santez Nonn. Mystere breton. Vie
de sainte Nonne, CRBC-Minihi Levenez,1999, p. 13).

29



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

comme une altération d’un Nudd, équivalent gallois
de Nuada. Il s’agit du motif du bras coupé et remplacé
par une prothése métallique, d’ou I’appellation de
Nuada Airgetlam (« a la main d’argent ») qui a son
équivalent au Pays de Galles dans la qualification
de Lludd Llawereint. Le jeune Melar avait eu la
main droite et le pied gauche tranchés par son oncle,
I’usurpateur Rivod, pour I’empécher de régner,
mais on lui fabriqua plus tard au monastére de saint
Corentin une main d’argent et un pied d’airain®.

La rencontre ne peut étre fortuite méme si elle est
problématique. D’une part en effet, nous avons dit que
ce motif, bien que li¢ a un personnage de la bataille
eschatotologique (en Scandinavie, ¢’est le loup Fenrir
qui coupe le bras du dieu Tyr alors que ce dernier,
la divinité du contrat, effectue un faux serment pour
sauver les dieux), n’apparait généralement pas dans
le répertoire des motifs spécifique du dieu-cadre.
De plus, Melar aggrave son cas en ajoutant un pied
d’airain a sa prothése du membre supérieur alors que,
généralement, le manchot indo-européen fait couple
avec un borgne. D’autre part, il se pourrait que tant le
saint personnage de Melar en Armorique que celui du
fils de Non(ne)-Melaria au Pays de Galles ne dérivent
pas d’un mythe celtique ancien mais de la diffusion
d’un modé¢le purement irlandais a une époque, le haut
Moyen Age, ou la verte Erin se trouvait a son apogée
culturel et militaire.

Néanmoins, 1’¢laboration du portrait de saint Melar
s’aveére certainement plus complexe, renvoyant
notamment a un motif de la téte coupée importé de la
Gaule. Cette connection est liée a deux personnages
qui jouent le role principal dans la décapitation
du martyr : Kerialtan et son fils Justan. D’abord,
on notera que nous ne sommes pas en présence
d’une classique céphalophorie, mais seulement du
portement de la téte que les deux assassins veulent
apporter a Rivod comme preuve de leur forfait. Mais
comme Justan se hatait de sortir la téte de Melar du
chateau ou le crime avait eu lieu, il se brisa le cou
en tombant du rempart et décéda d’une mort subite.
Kérialtan lui reprend la téte et s’¢loigne des lieux.
Cependant, comme il est bientot saisi d’une grande
soif, la té€te coupée de I’enfant Melar lui parle pour lui
indiquer de planter son baton dans le sol afin de faire
sourdre une fontaine. Apres diverses péripéties, il fut
enterré a Lanmeur dans I’ouest du Trégor, mais sa féte
solennelle du 14 mai est expliquée par une translation
au cours de laquelle le corps et la téte furent réunis
aux limites de la Cornouaille et de la Domnonée sur

48 L’ensemble des documents concernant saint Melar a été réuni
avec d’intéressants commentaires par A.-Y. Bourgés dans Le
dossier hagiographique de saint Melar, Britannia Monastica, V,
1997, auquel nous renvoyons.

la montagne d’ Arrée pour montrer leur volonté d’étre
rassemblés en un seul lieu.

Nous avons montré ailleurs* que cette histoire du
portement de téte de I’enfant Melar avait une étroite
correspondance dans une biographie touchant un
saint Just d’Auxerre qui était aussi un enfant. Le
héros serait le fils de Justin et de Felicia et il part avec
son pere pour Amiens afin d’en ramener son oncle
Justinien qui y est prisonnier de guerre chez un certain
Loup. L’affaire se passe bien, mais le retour des trois
hommes (Justin, Justinien et le jeune Just) est contrarié
par le tyran Rictiovarius qui lance des cavaliers a
leur poursuite. Arrivé a Sinomovicus (aujourd’hui
Saint-Just-la-Chaussée), les fugitifs s’arrétent pres
d’une source. L’enfant persuade ses compagnons de
se cacher dans une grotte, mais lui-méme fait front,
se déclare chrétien et est décapité par les soldats du
tyran. Mais Just ramasse sa téte et sa langue s’adresse
a Dieu, provoquant I’effroi et la fuite des cavaliers. Le
pére et I’oncle sortent de leur cachette, a temps pour
recevoir les volontés du défunt qui leur indique de sa
voix d’ensevelir son corps sur place et de porter sa
téte aupres de sa mere. On voit donc qu’ici I’histoire
présente un certain nombre d’inversions (Just est le
décapité alors que le Justan breton est le coupeur de
la téte de Melar) et que le motif du bras coupé est
absent (mais les motifs liés a I’ceil et a la voyance sont
nombreux). Cependant, les grands traits de 1’histoire
sont communs : le martyr est un enfant décapité, la
mort de ce dernier est en rapport avec une source et
sa téte est portée loin du corps apres sa mort. Il serait
sans doute difficile de trouver en Europe beaucoup
d’autres saints réunissant ces divers traits sinon ceux,
comme le saint Justin de Louvres ou le Tremeur
breton, qui sont de pales copies de Just ou Melar. Et
de plus, nous trouvons ce radical Just- qui tient un
role de premier plan, méme s’il est différent, dans les
deux histoires.

Or ce Just nous complique considérablement les
perspectives car il n’est certainement pas d’origine
irlandaise, mais bien plutot gauloise. Outre le contexte
géographique général (I'Auxerrois, le Beauvaisis
et I'Amiénois) et la datation précoce (VII® siecle ?),
le lieu ou le saint donna I’instruction d’inhumer
son corps se trouve a proximité immédiate d’un
sanctuaire protohistorique de 4 ha ou il fut découvert
en 2007 huit sépultures assises que les archéologues
considérent aujourd’hui comme des inhumations
druidiques. Bref, I’histoire de saint Just plongerait
fort probablement ses racines dans la pensée mythico-
rituelle des Gaulois.

49 B. Robreau, « De I’hagiographie a I’archéologie : la téte Iu-
mineuse de saint Just », Mythologie frangaise, n° 280, septembre
2020, pp. 50-60.

30



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

L'ile de Ramsey (Sant Dewi en gallois) ou Justinian vé-
cut en ermite et le détroit qu'il traversa en portant sa téte
apres sa décapitation (d'aprés Mcintyre).

Dans ces conditions, il nous faut maintenant nous
pencher sur un autre bienheureux qui intervient
tardivement mais pleinement dans le dossier de
saint David. Saint Justinan (ou Stinan) : selon Jean
de Tynemouth qui écrivit sa vie vers 1350, ce serait
un Armoricain passé dans un pays appelé Chormeum
puis & Limeneia (ile Ramsey) ou il fut accueilli par
Honorius, fils du roi Thefriaucus, qui lui fit don des
lieux, ce qu’il accepta a condition que sa sceur et sa
servante soient ¢loignées. Sa renommée grandit et
David le prend comme confesseur. Assailli par de
mauvais esprits (cinq marins qui le préviennent que
saint David est malade et a besoin de son aide) sur
un canot au milieu de la mer, il s’en tire en chantant
le psaume 79 car les esprits se transforment alors
en noirs corbeaux qui s’évanouissent. Il est alors
porté sur un rocher qui s’éléve au-dessus de la mer
et retrouve David sain et sauf et non malade. Il est
tué par trois de ses serviteurs inspirés par le diable
qui lui coupent la téte et, 1a ou elle tombe, il jaillit
du rocher une fontaine d’eau claire guérisseuse® ;
Justinan prit sa téte et marcha sur la mer traversant le
détroit jusqu’a un lieu ou une chapelle lui est consacré
et ou il mérita d’étre enterré. Des malades furent aussi
guéris en ce lieu. Averti par une révélation divine,
saint David vint avec son clergé chercher le corps de
son ami et le placa dans I’église de Menevia dans un
nouveau sarcophage.

Ce Justinan est comme Just un décapité, mais il n’est
pas un jeune enfant et bénéficie d’une céphalophorie
plus classique. Il est vrai qu’a I’époque tardive de
Jean de Tynemouth, le rare motif du portement de téte
qui remonte au haut Moyen Age n’est plus guére en
vogue. Il n’empéche que la rencontre du nom renforce
I’improbabilité d’un simple hasard. Le lien de Melar

50 On cite une guérison survenue en ce lieu, celle d’un certain
Jonas a qui on avait administré du poison dans un verre de lait,
ce qui lui fit gonfler le ventre. Ayant bu I’eau, il rejeta une gre-
nouille vivante et son enflure disparut. D’autres devenus Iépreux
de par leurs péchés vinrent au Rocher des 1épreux (sans doute
voisin). Mais s’étant amendés par des austérités, ils obtinrent
leur pardon a la fin de leur vie par les mérites de saint Justinan

Chapitre 2

avec David semble tardif et approximatif, mais peut-
étre pas dénué de toute logique. On remarquera ainsi
que la source guérisseuse liée a la mort de Justinan
(et qui a son paralléle dans celle que fait jaillir la téte
décollée et parlante de Melar ou celle prés de laquelle
Just d’Auxerre est décapitée) ne fait que doubler
celle qui jaillit dans la Vie de saint David lors de
I’égorgement de Dunawd par la femme de Baia. Si
nous revenons a cet épisode (par. 18), nous pouvons
nous pencher sur les circonstances de cet assassinat
aussi trouble qu’énigmatique.

Ce jour-la, la femme de Baia dit a sa belle-fille,
« Allons ensemble dans la vallée de [’Alun et
cherchons ses concombres afin d’y trouver des noix a
l’inteérieur. » Et elle répondit humblement a sa belle-
mere : « Voici, je suis préte. » Elles allerent ensemble
aufondde laditevallée et lorsqu elles y furent arrivées,
la maratre s’assit et parla doucement a sa belle-fille,
nommée Dunawd : « Mets ta téte sur mes genoux,
car je veux examiner tranquillement tes méches
de cheveux ». Et la jeune fille sans ruse, qui depuis
son enfance avait vécu pieusement et chastement au
milieu de la foule des pires femmes, penche sa téte
inoffensive sur les genoux de sa mardtre. Mais cette
mardtre sauvage sortit rapidement son couteau, et
trancha la téte de cette vierge tres heureuse. Son sang
coula sur la terre, et il jaillit de cet endroit une source
limpide qui a guéri en abondance de nombreuses
maladies humaines ; cet endroit est appelé aujourd’hui
Merthyr Dunod.

La these de Baring-Gould est que nous sommes
en présence d’un sacrifice aux dieux paiens. Mais
Rhygyvarch n’est pas trés explicite la-dessus et
il est vrai que Daffaire parait bien étrange. Pour
avancer dans la compréhension de 1’épisode, il faut
revenir au texte et a ce qui précede. Au parag. 17,
la femme de Baia vient de terminer une premiére
manceuvre pour décourager David et ses moines de
s’installer sur les lieux. Elle a envoyé ses servantes
se baigner nues dans la riviere a la vue des religieux
en espérant qu’ils demanderont a David de partir
ailleurs pour éviter de succomber a la tentation. Mais
David persévere. On voit donc que la tactique de la
maratre est sexuelle. Alors que faut-il comprendre
quand elle suggére a sa belle-fille d’aller chercher
des concombres (cucumeros) afin d’y trouver des
noix ? Le concombre actuel, dont la forme pourrait
fournir une allusion sexuelle, n’est pas alors connu en
Occident. Il est d’origine asiatique et aurait pénétré
I’Europe depuis 1’Espagne musulmane au cours du
bas Moyen Age. Auparavant, cucumis semble avoir
désigné chez les Romains le concombre arménien

31



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Koch.
Larthuut, Prgnut,

Les noix de terre (racine d'une plante ombellifere) d'apreés
la British Flora.

qui est une sorte de melon et pour Sharpe’!, ce serait
plutoét un conopode ou noisette de terre qui est un
tubercule comestible que 1’on trouve dans les bois et
les prés de lisiére. Conopode est un nom descriptif
(un pied en forme de cone). Certains tubercules
peuvent effectivement avoir une forme conique de
petit concombre, mais la plupart du temps la racine
se termine par un bulbe de forme arrondie de 1 ou 2
cm de diamétre appel€ noisette et ayant un gott épicé.
La plante se dit kelloc’h ou kellec’h en plusieurs lieux
d’ Armorique, ce qui a été rapproché du breton kellou
(« testicules »). S’il s’agit bien d’eux, les conopodes
peuvent donc bien se terminer par des noisettes, ce a
quoi ne peuvent convenir nos melons ou concombres.
Mais il pourrait éventuellement, s’agir des noisettes de
la connaissance, ces métaphoriques fruits bien connus
de la mythologie irlandaise. Pourtant, il y a une piéce
hagiographique, nous n’en connaissons qu’une seule
car les passages lestes sont assez rares dans ce type de
littérature, qu’il faut verser a ce dossier et qui ajoute a
notre perplexité car elle est issue a nouveau de la Vie
de saint Melar.

L’¢épisode se place au moment ou le saint enfant
vient de recevoir sa prothése de main alors qu'il se
trouve chez Kerialtan, son pére nourricier. Un jour
d’été, a midi, les serviteurs de ce dernier ramenérent

51 Op. cit., 2007, p. 125, note 56.

de la forét quantité de noix propres a étre mangées
qu’ils présentérent a Melar comme s’il était leur
seigneur. Ce dernier les rassembla de sa main d’argent
et prenant un plein pot de noix, il les lanca par le
trou ouvert de la tariere dans la barre de la porte,
ce que beaucoup voyant, certains dont l’esprit était
malade, firent des plaisanteries...’* La le contexte est
clair. Nous sommes le midi au milieu du jour, en été,
probablement donc au milieu de la saison claire, aux
alentours du début aolit au moment donc de la grande
féte appelée Lugnasad, féte royale qui se tenait en
Irlande prés d’un tumulus de femme (Tailtiu, Carman).
Il est vraisemblable aussi que ces noix rapportées de
la forét soient bien des conopodes, des noisettes de
terre, qu’elles aient une valeur royale (on les présente
a Melar comme a leur seigneur) et que leur lancer
préte a des plaisanteries grivoises. Cela nous ramene
a une interprétation sexuelle des noisettes recelées par
les concombres de la Vie de saint David, interprétation
qui nous explique pourquoi Rhygyvarch a soin
de nous dire que la jeune fille avait jusque la vécu
pieusement et chastement au milieu de la foule des
pires femmes, interprétation qui cadre bien aussi avec
le fait que saint David ait pour embléme le poireau qui
a une forme phallique et était réputé aphrodisiaque.
L’explication qui semble la plus vraisemblable
serait donc celle qui veut faire de David 1’époux de
Dunawd, fille du chef de la contrée, mariage que la
maratre empéche en égorgeant la femme dépositaire
de la souveraineté. Parce qu’il est I’héritier du dieu-
cadre dans sa version celtique, Nuada/Mars Nodens
est, comme le roi pécheur mehaigné du Graal, un roi
impuissant qui doit laisser son si¢ge a Lugh/Lleu. La
mort énigmatique de Dunawd® n’a mythiquement de
sens que si I’on voit en elle la souveraine que le destin
de David, hérit¢ du Mars Nodens breton, empéche
d’épouser.

Le détour par Melar permet donc de comprendre
plus clairement un des passages les plus ténébreux de
la Vie de saint David. 11 y a donc bien des chances
que saint Justinian, dont la mort répéte celle de
Dunawd, et aussi Melaria comme nom de sainte Non
n’apparaissent pas totalement par hasard et donc
que, d’une certaine facon, les dossiers de Melar et
de David soient liés bien que nous ne puissions dire
véritablement ni comment, ni dans quelle mesure.

(a suivre)

52 Bourges, op. cit., p. 64 et p. 69.

53 Est-ce un hasard si Dunawd (Dunaut) porte un nom qui est
aussi celui du fondateur d'un royaume gallois (le Dunoding) qui
exista de la fin du V¢ siecle au IX® ou il fut absorbé par celui de
Gwynnedd ? D'ailleurs, dans sa Vita de David du XII° siecle, Gi-
raud de Cambrie en fait un homme ressuscité par saint Patrick.

32



Petit traité de mythologie celtique Ill. Etudes Chapitre 2

L'église de sainte Nonne a Dirinon.

33



