
PETIT TRAITÉ DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 3 : ÉTUDES

CHAPITRE 2 :  DE MARS NODENS À SAINT DAVID 
LE DIEU CADRE CELTIQUE

Bernard ROBREAU

David, en effet, n'est pas monté au ciel, bien qu'il dise lui-même : Le Seigneur a dit à mon 
Seigneur : "Siège à ma droite jusqh'à ce que j'aie placé tes ennemis comme un escabeau sous 
tes pieds" (Actes 2, 32-36).

La chasse du roi Sanctus, père de David (plafond peint de l'église de Saint-Divy).



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

CHAPITRE 2 DE MARS NODENS À SAINT 
DAVID : LE DIEU CADRE CELTIQUE

Saint David est au Pays de Galles ce que Patrick 
est à l’Irlande. Mais à vrai dire, il est difficile de dire 
pourquoi il est devenu le patron du Pays de Galles. 
Une analyse mythologique de sa plus ancienne Vie 
suggérerait que cette promotion s’appuie sur un 
rapprochement avec un très vieux roi des dieux du 
paganisme celtique.

L’aspect historique du personnage est très mal 
documenté et ce ne sont pas les analyses de datation 
radiométriques effectués sur des ossements issus de 
l’actuelle cathédrale de Saint-David qui peuvent nous 
rassurer là-dessus1. Plusieurs siècles s’étendent entre 
le temps supposé de son existence et les premiers 
témoignages de son culte aux VIIIe et IXe siècles en 
Irlande, notamment dans le Martyrologe d’Oengus 
daté par P. O’Riain2 des environs de 830. Le saint est 
aussi connu sur le continent à Landévennec à la fin 
du même siècle quand Uurmonoc rédige sa Vie de 
saint Paul Aurélien. A cette époque, Asser, le célèbre 
auteur3 de la Vita Aelfredi regis Angul Saxonum, 
pourrait avoir été évêque de Saint-David, même si la 
localisation du lieu concerné sur le site actuel n’est 
pas véritablement assurée. Quant à la plus ancienne 
Vita de David, rédigée par Rhygyvarch à l’extrême 
fin du XIe siècle, il n’y a aucune raison de réviser le 
jugement de Duine4 : « La vie du héros est tissée de 
fables et elle poursuit un but de polémique  ». Son 
contenu historique peut être négligé car, même si un 
personnage du nom de David a réellement existé, 
on ne peut rien en dire de véritablement historique 
et l’intérêt de l’ouvrage tient seulement en deux 
éléments  : les données qui témoignent de l’époque 
du rédacteur, notamment ses préoccupations en 
matière politique et religieuse, et les éléments 

1 T.F.G. Higham, C. Bronk Ramsey et Lined M. Nokes, « AMS 
Radiocarbon Dating of Bones from St Davids Cathedral  », St 
David of Wales, Cult, Church and Nation, ed. by J. Wyn Evans et 
Jonathan M. Wooding, The Boydell Press, Woodbridge-Roches-
ter, 2007, pp. 282-286.
2 Voir ses Feastdays of the Saints. A History of Irish Martyrolo-
gies, Bruxelles, Soc. des Bollandistes, 2006.
3 Nous n’entrerons pas dans les polémiques de Galbraith et 
Smyth visant à retirer à Asser la paternité de la biographie d’Al-
fred et qui n’ont pas de véritable influence sur notre interpréta-
tion de la Vita de David par Rhygyvarch. Ce que nous intéresse 
est d’origine bien plus ancienne et ne dépend guère du lieu exact 
où Asser exerçait ses fonctions.
4 Duine F. M., Mémento des sources hagiographiques de l’His-
toire de Bretagne, 1918, n° 107, p. 123. Nous n’envisageons ici 
que la Vita de Rhygyvarch, les suivantes, notamment celles de 
Giraud de Barri, n’apportant guère de faits nouveaux, surtout 
dans nos perspectives d’une recherche mythologique.

légendaires qu’il remploie. Nous nous intéresserons 
essentiellement aux derniers. En conséquence, nous 
n’examinons pas cette œuvre comme un historien 
mais comme un mythologue, même s’il s’agit d’une 
mythologie érodée par la christianisation. La méthode 
est celle que nous avons mise au point à partir des 
années 1985-88 pour la réalisation de notre thèse5.

UNE BIOGRAPHIE MYTHIQUE

Divers indices témoignent du caractère légendaire 
du récit, et nous noterons d’abord les 147 ans de vie 
que Rhygyvarch a attribuées à saint David et qui 
ont plaisamment fait dire à Duine6 que les péchés 
de cet hagiographe «  n’étaient pas ceux des esprits 
critiques  ».  Mais il y en a bien d’autres. Ainsi les 
magiciens qui renseignent le tyrannus au sujet d’un 
enfant à naître (David) qui viendrait s’emparer de la 
contrée sentent encore un peu le druide, surtout si on 
les met en relation non avec Hérode, comme certains 
commentateurs7, mais avec un autre épisode où David 
vient s’installer à Vallis Rosina (Glyn Rosyn). Là, la 
fumée du feu qu’il a allumé en l’honneur de Dieu avec 
ses disciples inquiète Baia, le chef irlandais qui domine 
la région et qui était lui-même un magicien (magus). 
Elle monte très haut et paraît s’étendre sur toute l’île (la 
Grande-Bretagne) et aussi l’Irlande. Baia en tremble 
tellement qu’il en oublie son dîner. A sa femme qui 
s’en étonne, il explique qu’il est certain que celui qui 
a allumé ce feu surpassera en pouvoir et en gloire tout 
homme partout où cette fumée parvient, et son épouse 
l’invite à faire tuer cet impudent qui a osé allumer un 
feu sur ses terres sans sa permission. Ici, il semble 
que, d’une part, le passage réunit sur la même tête le 
magicien et le tyran et qu’il constitue la suite logique 
de la naissance de David et, d’autre part, que l’examen 
à des fins divinatoires de la fumée d’un feu soit tout 
à fait dans les aptitudes d’un druide8. On tirera aussi 
les mêmes conclusions du principal miracle de saint 
David par lequel il met un point d’orgue à sa présence 
au synode de Brefi. Après s’être fait désiré, car il refuse 
d’abord de venir jusqu’à ce qu’on délègue Daniel et 

5 Robreau B., La mémoire chrétienne du paganisme carnute, 2 
tomes, 1996-97, Chartres, SAEL.
6 Op. cit., p. 124.
7 Mc Intyre R., In the Footsteps of the Holy : Sacred Lanscapes 
and the Cult of the Saints in the Anglo-Normand World (1066-
1220), Thèse, University of York, p. 143.
8 Selon le Dindshenchas, Mide (« le milieu ») aurait le premier 
allumé un feu en Irlande. Les druides d’Irlande dirent alors  : 
« Voilà une mauvaise fumée (Mi-dé) pour nous » (Voir J. Loth, 
« L’omphalos chez les Celtes », Revue des Etudes anciennes, t. 
17, 1915, pp. 295-306). L'explication renvoie d'ailleurs à la Vie 
de saint Patrick par Muirchu où ses druides exhortent le roi Lao-
ghaire à éteindre le feu allumé à Pâques par Patrick, sinon celui 
qui l'a allumé régnera pour l'éternité.



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

3

Dubrice auprès de lui, il commence, ému par les pleurs 
de la mère, par ressusciter un jeune garçon. Puis, 
après avoir dédaigné de monter sur le tas de vêtement 
accumulé pour permettre aux orateurs de mieux se 
faire entendre de la foule présente, il se contente de 
faire placer un mouchoir sous ses pieds. Et pour que 
tous l’entendent d’une voix claire tout le temps qu’il 
prêcha, la terre se souleva sous lui pour former une 
colline et tous l’apercevaient en position élevée comme 
s’il se tenait sur un mont, exaltant sa voix presque 
comme une trompette (quasi tuba). Au sommet de 
cette colline, une église sera ultérieurement établie 
(probablement celle de Llandewi Brefi). L’hérésie est 
expulsée, la foi catholique confirmée et, plus tard, un 
autre synode est tenu cui nomen Victorie. On voit que 
le dernier toponyme est tout un programme. Mais le 
choix de Brefi n’est pas plus innocent car il est situé 
dans la partie amont de la vallée du Teifi alors qu’au 
début du récit la vision de Sanctus, le père de David, 
préalablement à la conception du saint, se situait dans 
la partie aval. En même temps que sa vie progresse vers 
les sommets de la renommée, la topographie reflète le 
miracle. Ce dernier ne fait sans doute que perpétuer des 
données antérieures. On se rappellera l’irlandais Siège 

de Druim Damhghaire9. Au parag. 42, le roi Cormac 
juge que le lieu où son armée est installée est trop bas et 
celui où sont ses adversaires trop haut. Mais ses druides 
élevèrent de 150 coudées la colline où ses troupes 
étaient campées. Ce n’était qu’une illusion druidique 
mais elle fit assez d’effet pour que ses ennemis, les 
gens du Munster, sollicitent le grand druide Mog Ruith 
et celui-ci promit de l’abaisser (parag. 77). Il tourna son 
visage vers la colline et invoqua son dieu. Sa tête devint 
aussi grande qu’une grosse colline couverte d’un bois 
de chênes. A ce moment, son confrère Gadhra vint à 
son aide et fit trois fois le tour de la colline en poussant 
trois cris assourdissants. Puis Mog Ruith souffla 
sur la colline de Cormac. Cette dernière, qui n’était 
qu’une apparence, disparut enveloppée dans des nuées 
sombres et un tourbillon de brouillard (parag. 81) et 
l’armée du Munster ne tarda pas à l’emporter face à 
des adversaires épouvantés qui tentèrent en vain leur 
dernière chance dans une bataille, tout aussi magique, 
de feux druidiques.

Il est plus délicat de comprendre pourquoi c’est sur un 
tas de vêtements si peu vraisemblable que les orateurs 
du concile doivent monter pour se faire entendre. Pour 
l'instant, on peut seulement rappeler quelques éléments 
de la Vie de saint Malo10. Ce dernier, réputé aussi être 
originaire du Pays de Galles (plus précisément du 
Gwent), aurait été baptisé par saint Brendan dont il 
aurait été un disciple. Tout jeune, alors qu’une force 
intense brûlait en lui, il enlevait son manteau alors que 
les autres disciples claquaient des dents et il sentait en 
lui une si forte chaleur que des gouttelettes coulaient 
sur son front et son visage. Etant sorti jouer sur le 
rivage, il s’endormit au milieu de la plage sur un tas 
d’algues pendant que les autres enfants s’enfuyaient 
devant la marée montante. Le tas d’algues devint une 
île qui s’éleva sur les flots pendant son sommeil. On le 
croit mort et cherche son cadavre sur la plage mais on 
ne voit qu'une île inhabituelle au loin. Brendan et ses 
disciples rentrent néanmoins au monastère et célèbrent 
l’office funèbre. Cependant, au chant du coq, un ange 
avertit Brendan que l’enfant a été préservé des eaux 
et élevé sur une île où aucun homme ne pourra aller à 
pied, seulement en barque. Mais Malo demande à rester 
là encore au moins un jour pour mieux se conformer 
au modèle de la résurrection de Lazare et il demande 
qu’on lui amène son psautier et, si on ne peut faire 
autrement, qu’on le mette à la mer et que Dieu le lui 
envoie intouché par les eaux. Pendant qu’on va chercher 
le livre le tas d’algue (sur lequel le jeune garçon s’était 
endormi) accourt de lui-même, prend le psautier et 
9 Nous utilisons l’édition de M.L. Jonval-Sjoestedt, Revue cel-
tique, 43, 1926, pp. 1-123.
10  Nous évoquons bien sûr, la plus ancienne rédigée par le 
diacre Bili au IXe siècle et éditée par G. Leduc.

Saint David sur sa bannière de l'église de sainte Nonne à 
Dirinon (Finistère) 



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

l’apporte à Malo. Ici l’élévation est conçue en mode 
maritime, avec l’île remplaçant la colline, alors  que 
le tas de vêtement est remplacé par un tas d’algues. 
Du point de vue symbolique, l’île ne modifie que 
faiblement le sens car nous avons pu indiquer que le 
Vierbergelauf, le « pèlerinage des quatre montagnes » 
du Norique, devait correspondre aux quatre îles du 
nord du monde d’où provenaient les talismans des 
Tuatha Dé Danann irlandais11. La question du tas de 
vêtement traduisant le tas d’algues ne pose aussi que 
peu de problèmes puisque, d’une part, la quatrième 
branche du Mabinogi gallois nous montre Gwyddion 
utilisant des algues pour fabriquer magiquement une 
grande quantité de cuir, matériau qui peut servir à la 
confection de souliers mais aussi de vêtements12, et 
que, d’autre part, la Vie de saint Malo fait enlever son  
manteau à saint Malo antérieurement à son élévation 
sur le tas d’algues. On y ajoutera l’apport du psautier 
intouché des eaux qui apparaît à première vue comme 
un enjolivement sans utilité dans le cas de Malo, mais 
qui trouve pourtant sa contrepartie dans l’histoire de 
David puisqu’au long prêche doctrinal de ce dernier 
effectué sur sa merveilleuse colline répond la longue 
lecture du psautier sur le tas d’algues élevé sur les 
flots et transformé en île. Le motif adjacent du livre 
intouché des eaux est d’ailleurs également connu de 
Rhygyvarch qui l’a replacé en l’attribuant au pouvoir 
de David dans le cadre d’un autre miracle survenu à 
son disciple Aidan (parag. 35).

D’autres silhouettes secondaires entrevues au cours 
du récit pourraient aussi correspondre à des souvenirs 
de personnages de l’ancien paganisme. On songe 
notamment au colérique ouvrier réprimandé par le 
disciple irlandais Modomnoc qui lève sa hache bipenne 
pour tuer ou blesser à la tête Modomnoc quand, d’un 
signe de croix, David lui dessèche le bras. Il rappelle 
le géant Cúroí en Irlande ou l’arthurien Chevalier vert 
menaçant Cúchulainn ou Gauvain et dont la hache 
pourvue de deux extrémités, une pour tuer et l’autre 
pour ressusciter, évoque bien sûr le bâton dont use 
le Dagda lors de l’histoire de la résurrection de son 
fils Cermait. On a d’ailleurs parfois soupçonné ce 
dernier de n’être que le même personnage que Conan 
à la bouche de miel, ce qu’il faut peut-être rapprocher 

11 B. Robreau, « Archéologie du rituel : processions chrétiennes 
et investiture royale celtique  », Mythologie française, n° 284, 
septembre 2021, p. 37.
12  On notera que le tas de vêtements destiné à rehausser le pré-
dicateur pour qu’il soit mieux entendu apparaît au parag. 49. Or 
au paragraphe précédent, il est question d’un vêtement de peau 
(pelleis velaminibus) destiné à dissimuler un autel miraculeux 
donné à David par le Patriarche de Jérusalem. Il n’est pas im-
possible, et nous en verrons d’autres exemples, que Rhygyvarch 
dédouble un même élément issu d’une source mythique en le 
réutilisant dans deux épisodes successifs.

du fait que Modomnoc a une prédisposition pour 
élever les abeilles qui le suivent lorsqu’il rentre en 
Irlande. Dans l’épisode mentionné, Modomnoc 
surveille les ouvriers qui procèdent à la construction 
d’une route ; cela ne va pas si mal avec la qualité du 
Dagda de constructeur de forteresse, ce qui veut dire 
surtout creuseur de fossés dans le cadre de l’Irlande 
protohistorique ou haut médiévale. Il est moins certain 
qu’il faille aussi rapprocher Aidan d’Ogma. Dans 
l’épisode du livre intouché des eaux, cet autre disciple 
irlandais de David conduit une charrette de bois qui, 
du haut d’un précipice, tombe dans les eaux de la mer. 
Cela rappelle que, lorsque l’oppression de Bres réduit 
le Dagda au rôle de constructeur de forteresses, Ogma 
est chargé de transporter des fagots depuis les îles de 
Mod. Mais, à cause de sa faiblesse, la mer entraînait 
les deux tiers de son fagot et il ne pouvait en livrer 
qu’un tiers.

DÉCANTATION PSEUDO-HISTORIQUE

Il n’est pas nécessaire de poursuivre plus longuement 
sur ce point pour l’instant. Les vestiges légendaires 
foisonnent dans l’œuvre que nous parcourons. Mais 
nous ne savons pas a priori si nous sommes en présence 
d’une collection de motifs dépareillés arbitrairement 
réunis ou, comme pour la Vie de saint Paul Aurélien13, 
d’un mythe dont les éléments sont certes christianisés 
mais dont la structure et la typologie sont encore 
reconnaissables. Il nous faut donc d’abord dégager la 
Vita de la reconstruction que l’on peut, elle, qualifier 
d’historique ou plutôt de pseudo-historique et qui est 
attribuable à Rhygyvarch14. Elle ne nous apprendra 
rien sur l’existence réelle du saint mais elle nous aidera 
à extraire les éléments légendaires de manière à mieux 
comprendre leur sens et leur état de conservation. 
Pour cela, il nous faut déjà brosser à grands traits un 
résumé d’un texte que nous ne connaissons que par 
des manuscrits nettement plus tardifs que la rédaction 
primitive et qui a été repris ultérieurement sans trop 
de modifications par Giraud de Cambrie ainsi que par 
une Vie en gallois (Buchedd Dewi Sant) qui l’a abrégé 
(le texte est deux fois moins long).

	 La Vie rédigée par Rhygyvarch peut être 
divisée en cinq parties :

a)	 une ouverture assez longue (parag. 1-7 soit 5 p. 
dans l'édition de Sharpe) consacrée à la conception et à la 
naissance de David. Elle se termine par le récit du baptême 
du saint marquée par la guérison d’un aveugle qui sert de 
13 Voir B. Robreau, « Saint Paul Aurélien », Mythologie fran-
çaise, 290, mars 2023, pp. 13-19.
14 Comme R. Sharpe et J.R. Davies, 2007, dont nous suivons 
l’édition fondée sur le Ms Cotton Vespasian A XIV, nous consi-
dérons que ce manuscrit latin est le meilleur témoin de l’œuvre 
de Rhygyvarch.



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

5

transition avec la partie suivante où David guérit les yeux 
de son maître Paulinus ;

b)	 l’œuvre de David formé d’abord par Paulinus mais 
très vite émancipé de sa tutelle, qui fonde de nombreux 
monastères et particulièrement celui de Vallis Rosina (par. 
7-35 soit 8 p.). Elle se termine par un miracle lié à son 
disciple Aidan, d’origine irlandaise ;

c)	 une troisième partie plus courte débute, en grande 
partie absente de la Vie galloise abrégée qui n’a retenu 
qu’un épisode lié à Aidan, où sont assez longuement 
mentionnés les liens du monastère de David avec l’Irlande 
et un voyage accompli par le saint à Jérusalem (par. 36-48, 
soit 5 p.) ;

d)	 les synodes de Brefi et de Victoire qui voient 
l’apogée de la renommée et du pouvoir d’un David qui 
survécut jusqu’à sa 147e année (parag. 49-58, soit environ 
4 p.) ;

e)	 la dernière semaine de vie de David, prévenu le 
dernier mardi de février de ce qu’il décèderait le premier 
mardi de mars, laquelle s’étale sur 9 paragraphes et 3 
pages, en incluant la rapide conclusion où l’auteur dévoile 
son identité. Il est assez rare qu’une Vita insiste aussi 
longuement sur cette période même dans le cas, nullement 
exceptionnel sans être très fréquent, où le héros est prévenu 
de sa mort prochaine. 

Nous noterons déjà l’importance relative à la fois 
de l’épisode d’ouverture précédant la naissance du 
saint et de celui de fermeture narrant la dernière 

semaine de vie du saint. A eux deux, ils représentent 
environ 30% du texte. A titre de comparaison, on peut 
mentionner la Vie de saint Samson, la plus ancienne 
et renommée des vies armoricaines, où la stérilité 
de sa mère explique un assez long développement 
de l’ouverture (5 pages de l’édition Flobert15 sur un 
total de 44 p. hors prologue et livre II qui sont des 
ajouts «  d’un style élaboré et prétentieux, à finalité 
littéraire et apologétique  » (P. Flobert dixit), mais 
où la mort du saint est expédiée en une dizaine de 
lignes). A l’opposé, la Vie de saint Paul Aurélien de 
Uurmonoc ne consacre, prologue exclu, qu’une page 
aux origines du saint et s’attarde plus longuement 
(4 p. en incluant l’explicit d’une demie page) sur la 
fin du pontife mourant lui aussi à un âge avancé (140 
ans). Dans l’édition de dom Plaine16 (46 p.), cela ne 
représente quand même que 10% du texte total.

Cette importance des épisodes d’ouverture et de 
fermeture peut encore être examinée d’une autre 
manière moins littéraire. La Bretagne armoricaine 
connaît le culte de saint David depuis la période 
carolingienne puisque Uurmonoc présente David 
comme un condisciple de Paul Aurélien au monastère 
de saint Iltud. Cette mention ne peut en effet qu’être 
mise en relation avec l’existence, à une quinzaine 
de kilomètres de Landévennec, d’une paroisse 
(Saint-Divy) dédiée à saint David et d’une chapelle 
consacrée à sa mère sainte Nonne à Dirinon, ancien 
prieuré de l’abbaye de Daoulas. Les deux édifices se 
localisent de part et d’autre de l’Elorn à l’ouest de 
Landerneau, l’église de Saint-Divy à 4 km au nord de 
la rivière, en Léon, la chapelle de Dirinon à 4 km au 
sud, en Cornouaille. L’église de Saint-Divy possède 
la particularité de posséder un splendide plafond peint 
daté de 1676 rapportant en six panneaux la vie de saint 
David et on note que quatre d'entre eux (la vision du 
roi Sanctus, l’avertissement donné à saint Patrick de 
laisser la place à David, la conception et le baptême 
de ce dernier sont consacrés aux épisodes d’ouverture, 
deux autres aux épisodes du miracle du synode de 
Brefi et à la mort du saint. On voit donc que l’artiste 
ou son commanditaire n’ont rien retenu de la partie 
la plus longue de sa vie, depuis sa sortie de l’école 
de Paulin jusqu’à la réunion du synode de Brefi. Il 
faut en déduire, soit que les Bretons d’Armorique 
possédaient une version plus courte, contenant moins 
de détails sur la longue partie centrale, soit que 
par son merveilleux plus poussé, l’ouverture et la 
fermeture de la biographie recelaient ce qui paraissait 
le plus important dans le texte et que les épisodes qui 

15 Flobert P., La Vie ancienne de saint Samson de Dol, Paris, 
CNRS éditions, 1997.
16 Dom F. Plaine, « Vita sancti Pauli… », Analecta Bollandia-
na, t. I, 1882, pp. 211-258.

Saint David rendant la lumière à son maître Paulin (Lam-
bris peints de l'église de Saint-Divy (Finistère)



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

louange (intéressée dans la mesure où l’auteur appartient 
à une famille épiscopale de Saint-David) du héros de 
l’histoire (saint Patrick abandonne les lieux au profit d’un 
David dont la naissance est encore à venir, la langue de 
Gildas est nouée par l’enfant alors qu’il est encore dans le 
sein de sa mère, le baptême est l’occasion de la guérison 
d’un aveugle). Il faut cependant se méfier que ces derniers 
motifs trouvent des résonances dans d’autres épisodes. 
Ainsi le motif du  passage en Irlande appliqué à saint 
Patrick au parag. 3 revient à trois reprises dans la troisième 
partie : départ d’Aidan pour l’Irlande (36), retour à cheval 
de Finbarr en Irlande (39-40), Modomnoc ramenant les 
abeilles en Irlande, lequel voyage est même triplé à cause 
des scrupules de conscience de l’Irlandais (43)  ;

b)	 la seconde partie paraît être celle qui a le plus 
bénéficié de l’invention de Rhygyvarch. Il attribue la 
formation de David à un maître du nom de Paulin (parag. 
10) alors qu’Uurmonoc en faisait un disciple d’Iltud, 
se contente d’une redondance du miracle du baptême 
en prêtant à David la guérison d’une affection oculaire 
survenue à son maître (11), puis l’envoie immédiatement 
fonder de très nombreux monastères (12-13) en divers lieux 
surtout dans le sud du pays de Galles et en Herefordshire 
(Leominster), mais parfois bien plus éloignés comme 
Croyland dans le Lincolnshire, Repton dans le Derbyshire 
ou Glastonbury en Somerset. Il va de soi que ces éléments 

Saint Patrick averti par un 
ange de laisser les lieux à 
l'apostolat d'un enfant à 
naître dans trente ans (lam-
bris peints de Saint-Divy).

se voulaient les plus historiques étaient aussi ceux qui 
paraissaient de moindre intérêt. La situation est assez 
voisine dans la Vie galloise où, à quelques détails près, 
il manque l’équivalent des parag. 20-36 et 39-48.

Cependant, le plus important consiste à retirer le 
commentaire politique contemporain de l’auteur, qui 
a pu amener ce dernier à utiliser, remanier ou même 
inventer  certains épisodes, pour mieux atteindre les 
éléments mythiques susceptibles de remonter au 
paganisme celtique. Là encore, la courte synthèse de 
Duine17 est décapante : « Il (Rhygyvarch) a adapté à la 
gloire de son saint les légendes d’autres bienheureux, 
il a groupé autour de son nom des noms qui s’inclinent 
devant le sien, il s’est inspiré de Cassien ou de lectures 
similaires pour dresser le portrait d’un monastère dont 
il ne connaissait rien, il a travaillé ses métaphores, 
s’est souvenu de Virgile… ». Sans y consacrer trop 
d’énergie puisque cela ne nous concerne que par 
défaut, il faut néanmoins examiner l’ensemble du 
récit de ce point de vue :

a)	 l’ouverture paraît unir des passages légendaires 
(la vision de Sanctus, la conception de David, la naissance 
du futur saint) à d’autres plus christianisés qui sont à la 

17 Op. cit., p. 124.



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

7

sont de pures inventions à la gloire du saint tout comme la 
longue description (20-31) du monastère idéal qu’il aurait 
fondé et dont Duine nous disait déjà que Rhygyvarch n’en 
connaissait rien. La même conclusion pouvait d’ailleurs 
être tirée de la rapide et peu consistante description de 
la formation de David auprès de Paulin. En revanche, il 
faudra sans doute examiner de plus près l’épisode de la 
rencontre de Baia et de sa femme avec David (15-19) ainsi 
que le miracle de la charrette de bois et du livre intouché 
des eaux de son disciple Aidan (35) ;

c)	 nous avons déjà évoqué les retours d’Aidan, 
Finnbarr et Modomnoc en Irlande qui sont le moyen 
de placer des miracles à la gloire de David (transport 
merveilleux d’une cloche donnée par le saint, passage 
de la mer par Finnbarr à l’aide du cheval de David au 
cours duquel saint Brendan lui-même apparaît sur son 
fameux cétacé, embarquement miraculeux des abeilles 
du monastère qui introduit pour la première fois cette 
richesse en Irlande) et éventuellement de justifier de 
prétendus droits. Car le texte dit clairement : Verum pene 
tertia pars, vel quarta Hibernie servit David et ces trois 
passages servent d’introduction au morceau de bravoure 
de la partie  : le voyage de David escorté d’Eliud (Teilo) 
et Padarn, ses faire-valoir, à Jérusalem (44-48) où le 
Patriarche lui confère le titre d’archevêque. Il faudra 
cependant envisager que certains détails des miracles ou 
certaines métaphores puissent dissimuler des vestiges 
significatifs d’une strate plus ancienne d’origine moins 
pseudo-historique et plus mythique ;

d)	 les deux synodes tiennent une place essentielle 
qui amorce la longue progression vers l’épisode de la 
mort du saint. Nous ne perdrons pas notre temps à discuter 
de l’historicité de ce synode qui, s’il a existé (beaucoup 
doutent de ses motivations anti-pélagiennes), s’est 
certainement déroulé de toute autre manière que ce qui 
nous en est dit. Le but semble une fois encore politique. 
Il s’agit de promouvoir la place du clergé de Saint-David 
comme métropole d’une Église bretonne opposée à 
l’Église anglo-normande. Aussi est-il normal que David 
se fasse prier pour venir, n’acceptant que lorsque Daniel 
et Dubrice, deux prélats des plus notables, viennent 
le supplier après plusieurs refus et que son arrivée se 
traduise par des miracles d’ampleur à classer parmi les 
plus invraisemblables, la résurrection de Magnus puis la 
surrection d’une colline sous ses pieds. Ce dernier que 
nous avons déjà reconnu comme d’origine mythique 
celtique tiendra un rôle particulièrement important dans 
notre argumentation et ne peut qu’appartenir au fonds le 
plus archaïque des sources de Rhygyvarch. Mais du point 
de vue de la propagande, nous sommes entrés dans une 
dernière phase qui nous montre un David à la renommée 
inégalée dans toute la Bretagne insulaire. Non seulement 
David vient à bout de l’hérésie pélagienne mais il est 
consacré comme métropolitain pour tout le pays. Le nom 
du second synode, Victoire, est plus une célébration de sa 
gloire qu’un nom de lieu. Et les Églises bretonnes auraient 
alors reçu leurs règles institutionnelles, lesquelles étaient 
en étroite conformité avec celles des autorités romaines, 

et cela antérieurement à l’envoi en (Grande-)Bretagne 
d’Augustin de Cantorbéry par le pape Grégoire ; 

e)	 la dernière semaine de David fournit une 
impression comparable. L’extraordinaire emphase qui la 
caractérise avec cet avertissement à huit jours de distance 
d’un décès survenant à un âge excessivement avancé et 
donc invraisemblable, cet extraordinaire rassemblement 
de peuple, ce concours de gens de toutes conditions venus 
se lamenter, tout suggère que le rédacteur en fait trop. 
Aussi faudra-t-il ici aussi se demander s’il ne suit pas ou 
ne décalque pas un modèle relevant plus du mythe que de 
l’histoire.

De ce qui précède, nous pouvons déduire la 
représentation (pseudo-)historique que veut imposer 
Rhygyvarch (il n’est pas certain qu’il croit lui-même à 
tout ce qu’il raconte) : David est le fils d’un ancien roi du 
Ceredigion nommé Sanctus et d’une moniale du nom 
de Non(ne). Il fut un abbé-évêque qui avait été formé 
par un disciple de saint Germain d’Auxerre nommé 
Paulin et il a fondé un grand nombre de monastères 
au pays de Galles et au-delà. Revenu dans son pays 
natal, il s’installa plus longuement dans un nouveau 
monastère qu’il créa dans la vallée de l’Alun (l’actuel 
lieu de Saint-David) et où il résida jusqu’à la fin de 
son existence. Sa renommée fut importante en Irlande 
et il fit un voyage à Jérusalem en compagnie d’autres 
abbés (Teilo et Padarn) au cours duquel le Patriarche 
le sacra archevêque et lui fit quatre précieux cadeaux 
qui en témoignent. A l’occasion des conciles de Brefi 
et de Victoire, il fut reconnu comme le plus grand des 
dignitaires religieux celtiques de (Grande-)Bretagne, le 
métropolite, et c’est en son temps et sous son influence 
que furent élaborés les principes institutionnels de 
l’Église celtique bretonne en conformité avec les 
règlements romains et antérieurement à la création du 
métropolitain anglo-saxon de Canterbury.

Le site de la Capel-y-pistill à Porth Clais, désigné par Gi-
raud de Cambrie pour être le lieu du baptême de David. 
Mais Rhygyvarch semble indiquer que le futur évêque au-
rait été baptisé à la chapelle de Sainte-Non qui est aussi 
considérée comme son lieu de naissance.



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Il va de soi que cette reconstruction est 
essentiellement une fable. Le nom des parents 
de David, qui sont ceux d’un état (le «  saint  », la 
« nonne ») suffiraient à le montrer tout comme celui 
de Victoire (et même probablement celui de Brefi, 
comme nous le verrons plus loin) pour la tenue 
d’un synode. Son voyage à Jérusalem et sa qualité 
de métropolitain d’une Église celtique bretonne 
paraissent plus relever d’une propagande destinée à 
défendre la renommée et les intérêts de son clergé 
que d’une réalité historique. Rhygyvarch y croyait-il 
lui-même  ? Il est possible que ses recherches aient 
fini par l’en persuader car pour lui le merveilleux 
n’était pas un instrument de doute mais au contraire 
de confirmation de sa reconstruction. Quant au fait 
que David ait eu un rayonnement en Irlande, cela 
est montré par les documents irlandais qui sont les 
premiers à nous avoir conservé sa prétendue date 
de décès. Il ne faut cependant pas surestimer cette 
importance, sans doute de second ordre à l’échelle de 
la verte Erin, mais il faut bien penser qu’elle s’inscrit 
dans un contexte où, du IVe au VIIIe siècle, l’île se 
trouva dans une situation intellectuelle, politique et 
militaire exceptionnelle qui la vit rayonner sur toute 
l’Europe occidentale (les missionnaires comme 
Colomban, Fursy et bien d’autres) et notamment sur 
les contrées britanniques les plus proches (l’Écosse 
par exemple). Le Pays de Galles ne fut pas épargné 
et connut des colonies irlandaises, particulièrement 
dans le Dyfed (en gros le Pembrokeshire où se situe 
Saint-David) qui correspond à une zone où le passage 
maritime de l’Irlande à la Bretagne est des plus courts 
et aisés. La mention du chef irlandais Baia gouvernant 
la vallée du Hoddnant (ici assimilée à l’Alun) pourrait 
éventuellement en constituer un souvenir. Et le fait que 
David naisse trente ans (en gros une génération) après 
Patrick constituerait cependant une reconnaissance de 
la plus grande ancienneté de l’Église irlandaise par 
rapport à la galloise.

CARACTÉRISATION DU PLUS ANCIEN DAVID

Un mythe est comme un oignon, composé de 
plusieurs couches successives d’âges différents. 
Sous la couche pseudo-historique chrétienne de 
Rhygyvarch, d’autres plus anciennes se dissimulent. 
Ainsi notre biographe évoque le scribe Paulin dont les 
yeux furent guéris par David alors qu’Uurmonoc nous 
confie, deux siècles plus tôt, que le maître de David 
était saint Iltud. Paul Aurélien apparaît aussi bien sous 
les formes Paulennanus puis Paulinus que Paulus et 
ce dès le IXe siècle et il peut avoir été, dès cette époque, 
confondu avec Paulinus, le saint du Carmarthenshire, 
que les commentateurs gallois pensent avoir été le 

maître de David18. Une fois de plus, nous observons 
qu’en matière d’histoire, les données de Rhygyvarch 
sont bien médiocres et discutables.

Le mythe n’a pas le même inconvénient ; ni le doute, 
ni l’invraisemblance ne gênent son fonctionnement et 
il s’accommode facilement de ce qui constitue un fait 
fréquent en hagiographie : la connaissance précise du 
jour de l’année où meurt le saint alors que l’on ignore 
l’année où se situe ce décès. Cela constitue l’indice 
que le mythe se relie à un événement que l’on peut 
qualifier de rituel dans la mesure où il est accroché 
à une cérémonie qui se répète régulièrement à un 
moment précis du calendrier annuel. Toute analyse 
mythologique d’une vie de saint doit donc partir de 
cette donnée, qui est presque toujours disponible, si 
bien d’ailleurs que les collections de vies de saints, 
à commencer par les plus prestigieuses, celles 
des Bollandistes ou des Bénédictins, sont presque 
toujours classées dans l’ordre du calendrier. Celle de 
saint David recèle d’ailleurs le plus ancien fait connu 
à son sujet : il était fêté le 1er mars, date qu’on a voulu 
parfois discuter parce qu’elle paraissait trop parfaite. 
Les tenants de l’historicité ont beau jeu de répondre 
que cela n’empêche personne de mourir ce jour-là. 
Mais le mythe se dénonce toujours par sa redondance. 
David ne se contente pas de décéder le 1er mars, il part 
vers le ciel un mardi 1er mars, ce qui a amené nombre de 
chercheurs à passer illusoirement en revue la liste des 
années où cette date tomba un mardi dans la période 
où l’on plaçait approximativement son décès19. Le 
mythe est même parfois très lourd  : David est mort 
un mardi 1er mars et Dieu a poussé la complaisance 
de l’avertir une semaine à l’avance, le dernier mardi 
de février. L’invraisemblance ne gêne pas le mythe, 
mais l’insistance confirme la redondance  : ce qui 
est important, ce n’est pas la date du premier mars 
mais le nom d’un dieu païen : le mardi est le « jour 
de Mars » comme Mars est « le mois de Mars ». Cela 
militerait d’ailleurs plutôt pour l’adéquation du scribe 
Paulin avec Paul Aurélien, honoré le quatre des ides 
de mars, qu’avec Paulin du Carmarthenshire qui l’est 
le 22 novembre. Mais ce serait sans doute aller bien 
trop loin dans la spéculation.

Retenons seulement pour l’instant cette insistance 
sur Mars et dirigeons-nous vers le nom de notre saint. 
A ces époques, le nom d’un héros parle. Il est l’indice 
d’un destin, une sorte de prophétie caractérisant la 
personnalité de l’enfant. David est fils de Sanctus 

18 B. Merdrignac,  « Des origines insulaires de saint Paul Au-
rélien », Sur les pas de saint Paul Aurélien (dir. B. Tanguy et T. 
Daniel), Actes du colloque international de Saint-Pol-de-Léon 
(7-8 juin 1991), Brest-Quimper, 1997, p. 70-72. 
19 Par exemple S. Baring-Gould et J. Fischer, The Lives of the 
British Saints, vol. 2, 1908, p. 306.



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

9

et de Non(ne), ce qui lui ouvre déjà un chemin vers 
un avenir ecclésiastique hors pair. Le nom n’est pas 
celtique mais biblique. Il n’est pas isolé en la matière 
puisque, selon Uurmonoc, David aurait eu pour 
condisciple à l’école d’Iltud le plus prestigieux des 
saints gallois, même s’il a acquis une part essentielle 
de sa gloire sur le continent, saint Samson. Le nom 
de David est celui d’un roi, sans doute un des plus 
considérables de l’Ancien Testament, même si on 
peut lui préférer son fils, le sage Salomon.

Ce caractère royal du personnage peut expliquer 
certains aspects du lyrisme avec lequel Rhygyvarch 
célèbre David au parag. 57 après les synodes de 
Brefi et Victoire et avant l’avertissement de sa mort 
prochaine. Dederuntque universi episcopi manus et 
monarchiam et bragminationem David agio, ce que 
nous traduirons  « Tous les évêques sans exception 
remirent à saint David l’autorité et la monarchie et 
la domination ». Outre l’usage du grec (h)agios pour 
«   saint », Duine a fait remarquer celui du mot rare 
bragmaticus qu’il traduit comme « le maître » quand 
il apparaît un peu plus bas  : quia ipse est caput et 
previus ac bragmaticus omnibus Britonnibus  : 
«  parce qu’il est la tête, le premier et le maître de 
tous les Bretons ». David reçoit la monarchie sur tous 
les Bretons. La formule paraît forte et quelque peu 
inadaptée pour décrire le pouvoir d’un simple abbé-
évêque, même promu métropolitain. Ce n’est que de la 
littérature, mais l’hagiographe semble pourtant savoir 
parfaitement distinguer pouvoir temporel et spirituel 
quand il emploie entre nos deux citations deux autres 
formules triples à savoir « qu’il ne faut laisser aucun 
roi, ancien ou gouverneur (nulli reges, neque seniores, 
neque satrape), ni même aucun évêque, supérieur ou 
saint (neque episcopi principesve ac sancti), oser 
donner le droit d’asile », lequel revient en premier à 
saint David. De même, lorsqu’au paragraphe 5 Gildas 
révèle que sa langue a été empêché de s’exprimer 

parce qu’il a été donné au fils de la nonne monarchia 
super omnes homines istius insule, et qu’il doit donc 
quitter la Bretagne pour un autre lieu, il est question 
d’une monarchie sur les autres saints. Mais la formule 
reste quand même ambiguë. On notera encore que 
David dispose d’un cheval, monture royale, alors que 
l’on accorde généralement (mais seulement sur le 
continent  ?) une mule à un évêque. C’est d’ailleurs 
semble-t-il le seul cheval évoqué dans le texte.

En sus de son nom, David dispose encore d’un 
surnom que le biographe tente de justifier à plusieurs 
reprises. Dès le second paragraphe lorsqu’il expose 
le sens de la vision de Sanctus, il justifie le don d’une 
partie du poisson au monastère de Maugan en disant :

« Le poisson résonne (sonat) de la vie aquatique ; 
en effet, comme un poisson qui vit dans l’eau, rejetant 
le vin et la bière et tout ce qui peut enivrer, il mène 
une sainte vie en Dieu en se contentant seulement 
de pain et d’eau ; de là David a aussi été surnommé 
Aquaticus. »

Une formule voisine, David Aquilentus, apparaît 
encore au paragraphe 42 où Rhygyvarch évoque son 
disciple irlandais Aidanus. La tradition est ancienne 
puisque le surnom d’Aquaticus est déjà connu 
d’Uurmonoc à la fin du IXe siècle. En gallois, la 
formule Dewi dyfyrwr («  David le buveur d’eau  ») 
apparaît à plusieurs reprises, ajouté dans le titre d’un 
manuscrit de sa Vita ou mentionné, plus tardivement, 
dans des poèmes de Ieuan ap Rhydderch et de Dafydd 
Nanmor. L’explication est soutenue par plusieurs 
passages de la Vita. Ainsi, nous apprenons (parag. 
4) qu’à partir du moment de la conception de son 
fils Nonne ne vécut que de pain et d’eau  ; même 
durant sa vie prénatale, David pouvait donc être dit 
« Aquatique » ! Lorsque la perfection du monastère 
fondé par David dans la vallée du Hoddnant est 
longuement décrite, on n’oublie pas de rapporter 
que les moines apaisaient leur soif par des boissons 
qui ne nuisaient pas à leur tempérance (24). Même 
en matière sacramentelle (l’Eucharistie), le saint ne 
prend que de l’eau changée en vin pour célébrer le 
sacrifice du sang du Christ (33). On remarque encore 
qu’au moment de la tenue du synode de Brefi lorsque 
son don divinatoire l’avertit de la visite de Daniel et 
de Dubrice, il indique à ses moines de préparer un plat 
de poisson avec du pain et de l’eau (50). Mais avec 
raison, J. Vendryès20 juge que cette explication est peu 
vraisemblable, car cela ne devait guère différencier 
David de la plupart des ascètes et des saints de son 
époque, ni même de la majorité de la population 
rurale. En effet, la formule du « buveur d’eau » par 
laquelle on traduit souvent le surnom Aquaticus 
20  « Saint David l’Aquatique », Etudes celtiques, 7, 1956, pp. 
340-347.

La fontaine de saint Divy (Saint-Divy, Finistère).



10

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

paraît trop catholique pour être honnête  ; elle sent 
la christianisation superficielle et Vendryès n’a pas 
été le seul à le percevoir, puisqu’il nous cite Egerton 
Phillimore et aussi J.E. Lloyd dans son History of 
Wales. Pour lui, l’explication doit être cherchée dans 
le motif qui oppose Patrick, sommé de laisser les 
lieux, à David. Patrick est en effet caractérisé par son 
pouvoir magique sur les eaux21 et son heureux rival se 
devait de manifester sa supériorité en la matière. Cela 
paraît certes un progrès, mais nous verrons qu’il est 
encore insuffisant car il nous maintient encore dans 
une couche chrétienne de notre oignon.

L'explication de Vendryès est sujette à caution parce 
que les pouvoirs de Patrick sur le feu semblent à 
peine inférieurs. Pour aller plus profondément, il faut 
commencer par regarder comment se manifeste le 
lien entre David et les eaux. Selon les enseignements 
de Cl. Lévi-Strauss, un mythe se présente comme une 
collection de fiches redondantes, et la relation à l’eau 
de saint David peut être ordonnée en quatre séries :

a)	 la première concerne sa capacité à faire jaillir les 
sources. Son baptême est la première occasion (7) et son 
caractère est doublement miraculeux puisqu’il permet à la 
fois le baptême de David (jaillissement d'une source) et 
la guérison de l’aveugle Mobius. (qui s'asperge les yeux 
de l'eau du baptême). Un peu plus loin, au cours de ses 
voyages de fondation (13), l’hagiographe nous précise 
que, lors de son passage la mortiferam aquam de Bath (où, 
pourtant, il existait déjà un important sanctuaire païen à 
l’époque romaine) devint salutaire. Une autre fois, David 
n’est qu’un assistant puisque la source guérisseuse naît du 
prétendu martyre d’une certaine Dunawd, fille de Baia, 
égorgée par sa belle-mère (18). Mais si la naissance de la 
fontaine et sa vertu thérapeutique sont attribuées au sang 
de la victime, l’épisode intervient dans le contexte de la 
fondation de son monastère, lequel l’oppose au précédent 
maître des lieux, le gouverneur et magicien irlandais Baia. 
Si nous n’étions pas dans un texte chrétien, ce meurtre 
pourrait facilement faire figure de sacrifice de fondation 
et, en tout cas, ce jaillissement accompagne la fixation 
au sol gallois de David dans son propre monastère et 
Rhygyvarch s’attarde désormais (20-32) sur la description 
de ce couvent aux mœurs parfaites inspirées des moines du 
désert égyptien. Mais il ne peut s’empêcher d’y ajouter que 
David y a fait jaillir deux fontaines. La première fois (33), 
c’est sur la sollicitation de ses moines qui firent remarquer 
que, si les eaux du lieu étaient abondantes l’hiver, en été 
elles se réduisaient à un maigre ruisseau. Sa prière suffit 
à faire surgir une source limpide dont l’eau fut changée 
en vin pour l’usage du sacrifice parce que le pays n’était 
pas fertile en vignes. La seconde fois (34), c’est pour 
faciliter la vie des ruraux des environs qui devaient faire 
un long chemin pour s’approvisionner : « S’étant donc mis 
en route et ayant ouvert un peu la surface du sol avec la 

21  Par exemple, Patrick change de l’eau en miel pour guérir 
toute les maladies dans la Vie Tripartite (éd. Stokes, I, 14, 17).

pointe de son bâton, il en jaillit une fontaine très claire qui, 
bouillonnant de manière continuelle, fournit l’eau la plus 
froide en temps de chaleur » ;

b)	 nous aborderons maintenant deux passages où l’eau 
apparaît sous la forme catastrophique de pluies diluviennes. 
La première fois, il s’agit de la naissance de David (6), 
moment particulièrement important sur lequel il nous 
faudra bientôt revenir. Elle prend place lors d’une violente 
tempête accompagnée d’éclairs, du vacarme du tonnerre et 
de pluies excessivement fortes qui provoquent l’inondation 
et empêche quiconque de sortir de chez lui, ce qui semble 
vouloir expliquer l’impuissance du tyran à empêcher la 
naissance du futur saint. Cette dernière se manifeste ainsi 
comme une épiphanie très parlante, l’enfant semblant ainsi 
gouverner les puissances aqueuses du ciel dès l’instant de 
son apparition. La seconde fois, l’inondation se manifeste 
à l’occasion d’un double miracle survenu à Aidan. Celui-ci 
reçoit l’ordre de ramener au monastère un chargement de bois 
(35). Sans même s’arrêter pour fermer le livre qu’il méditait, 
il se rend vers le lieu où était le fret. Sur le chemin du retour, 
la route qu’il suivait longe un précipice abrupt et les bœufs 
sont précipités dans la mer avec le véhicule. Pendant qu’ils 
tombent, il fait le signe de la croix sur eux, et c’est ainsi qu’il 
récupère les bœufs sains et saufs, ainsi que le véhicule, et 
poursuit joyeusement son chemin. Pendant son voyage, il y 
a un tel déluge de pluie que les fossés coulent à torrents. Une 
fois le trajet terminé et les bœufs rentrés, il revient à l’endroit 
où il avait laissé le livre et le retrouve ouvert et intact, tel 
qu’il l’avait laissé. Nous avons déjà évoqué le parallèle du 
livre intouché des eaux de la plus ancienne Vie de saint Malo. 
La formule est ici plus complexe et travaillée. Malo s’élevait 
sur un tas d’algues dans les eaux littorales alors que les bœufs 
d’Aidan sont menacés de tomber dans la mer. Mais cela ne 
change pas la situation de disciple instruit au monastère qui 
définit les deux jeunes gens, ni la nature du miracle associé : 
la protection d’un saint livre vis-à-vis des eaux ;

Le baptême de saint David par saint Ailbe est l'occasion 
de la guérison de Mobius qui le tient sur les fonds baptis-
mau (lambris peints de Saint-Divy).



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

11

c)	 plus complexe et très envahissant se révèle le 
motif du passage de la mer. Celui-ci revient à pas moins 
de six reprises. Au début de notre Vita, il concerne deux 
concurrents chrétiens qui sont obligés de quitter les lieux 
en passant la mer  : Patrick (3) qui prétend pourtant à 
l’antériorité sur David et Gildas (5) qui ne peut parler en 
présence du fils de la nonne et doit partir dans une autre 
île : « je ne suis pas capable, frères et sœurs, de résider ici 
à cause du fils de la sainte nonne… et il est nécessaire pour 
moi d’aller dans une autre île et de laisser la Bretagne toute 
entière à son fils  ». Plus loin, ce sont les circonstances 
du retour dans leur île de trois Irlandais qui fournissent 
le thème d’un miracle (37-43). Enfin, c’est David lui-
même qui est concerné quand il se rend à Jérusalem (45-
48). L’important est d’ailleurs là encore son retour qui 
s’accompagne d’un transfert miraculeux de cadeaux qui 
rappelle un des miracles précédents, celui de la cloche 
d’Aidan, mais renvoie peut-être également aux trois dons 
de la vision initiale de Sanctus (les trois dons faits pour 
l’avenir de son fils à naître trouvent leurs contre-dons dans 
les quatre présents faits par le Patriarche qui vient de faire 
de David le chef de l’Église bretonne) ;

d)	 la quatrième série relie les grandes étapes de sa 
vie avec un fleuve. Elle se décline en trois épisodes dont 
deux ont pour cadre la vallée du Teifi au Ceredigion. 
Le troisième se place dans la vallée d’un fleuve non 
précisé mais qui, en bonne logique, devrait être l’Alun 
vu que l’épisode est situé dans le monastère du saint. 
Il faut cependant envisager l’idée que la situation de 
cet établissement constitue une localisation secondaire 
consécutive aux intérêts de Rhygyvarch et de son clergé 
du Pembrokeshire, hypothèse notamment reprise par R. 
McIntire22, et qu’antérieurement le couvent de David se 
situait dans le Ceredigion (et donc possiblement dans la 
vallée du Teifi). Peu importe d’ailleurs pour notre propos. 
Le premier épisode concerne la vision miraculeuse (2) 
qui ordonne à Sanctus, le père de David, de donner au 
monastère de Maucannus, trois cadeaux (viande de cerf, 
poisson et rayon de miel) qu’il trouvera dans la vallée du 
Teifi à Linhenlanum.  Le second, déjà évoqué se place vers 
la fin de la Vita au paragraphe 51, au moment du synode de 
Brefi dont nous avons dit qu’il se tenait dans la vallée d’un 
petit affluent du Teifi. Mais le texte fait volontairement 
22  Op. cit., pp. 126-129. La localisation ancienne, haut-médié-
vale, du culte de David pourrait avoir été le Ceredigion dont le 
père de David est censé être le roi et où les dédicaces à saint 
David paraissent, notamment à LlandewiBrefi, parmi les plus 
anciennes. La région de l’actuel Saint-David, exposée par sa si-
tuation proche de la mer, a connu des attaques incessantes des 
Vikings, des Saxons, des Anglais et des barons locaux entre 810 
et 1080, dont deux (999 et 1080) avaient entraîné la mort de 
l’évêque, sans compter un grand raid viking en 1091. La Vita 
(XIIe siècle) de Saint Caradog, dont les reliques seront acquises 
par la cathédrale de Saint-David peu après sa mort, dit même 
explicitement (mais certainement avec une exagération dont la 
redondance du chiffre sept dénonce l’aspect mythique) que l’un 
de ces raids avait laissé les lieux presque complètement aban-
donnés pendant sept ans, à tel point qu’il fallait parfois jusqu’à 
une semaine (sept jours) pour couper à travers les ronces et les 
épines pour atteindre la tombe. 

effectuer un arrêt à notre saint. En effet, alors que Daniel 
et Dubrice sont pressés de le faire intervenir dans le débat, 
David prend le temps de faire un miracle important (c’est sa 
seule résurrection23) dans la vallée du Teifi parce qu’il vient 
d’entendre les cris de lamentation d’une mère qui vient 
de perdre son garçon. Il faut encore ajouter le troisième 
passage, probablement démarqué de la Vie ancienne de 
saint Samson, I, 17-1824, et retravaillé, qui concerne une 
tentative déjouée d’empoisonnement de notre abbé (37-
38). La raison qui nous amène à relier cette mention d’une 
vallée à la partie moyenne de l’existence de David tient à 
la mention d’un arbre situé entre le réfectoire du couvent 
et le fleuve du côté sud. Il abrite un nid dont l’oiseau reçoit 
un tiers de la nourriture empoisonnée. L’ayant touché du 
bout du bec, il tombe mort de l’arbre alors que David, qui 
en a volontairement consommé un autre tiers, n’éprouve 
pas le moindre mal. Cet arbre paraît posséder une valeur 
religieuse qui répond à celle dont est doté le frêne où 
Sanctus découvre l’essaim fournisseur du miel du don. La 
vision de Sanctus précède la naissance de David. Elle en 
est même la condition. L'arbre du monastère aurait pu voir 
la mort du saint mais n’indique que le milieu de sa vie. 
Le concile de Brefi qui se situe à la fin de la Vita, un peu 
avant la naissance au ciel de l’évêque à l’âge de 147 ans, 
est marqué non par un arbre mais par une colline qui joue 
le même rôle dans la mesure où elle s’élève d’elle-même 
comme un arbre pour permettre de dominer le paysage 
environnant et ceux qui y sont rassemblés.

e)	 Un autre cas, plus isolé, signale encore, mais de 
manière inversée (il assèche, donc retire l’eau), le pouvoir 
de David sur l’eau. Il s’agit du miracle du parag. 41 où 
le saint dessèche le bras de l’ouvrier qui veut frapper son 
disciple Modomnoc.

On voit donc que le lien de David à l’eau est riche 
et complexe. Il est un maître des sources, notamment 
guérisseuses, et aussi de la pluie tombée du ciel, ce 
23 Ce miracle lui permet d'égaler Patrick qui en quittant le Pays 
de Galles avait ressuscité un homme  enterré depuis 12 ans sur le 
bord de la mer, près de Portus Magnus. Le toponyme du parag. 3 
est devenu le nom du miraculé du parag. 51 !
24  Ed. Flobert, pp. 174-177.

Portus Maugan où saint Patrick s'embarque pour évangé-
liser l'Irlande (lambris peints de Saint-Divy).



12

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

qu’il manifeste dès sa naissance et plus tard dans 
sa vie. Mais cela va plus loin, car il s’intéresse 
également beaucoup à la circulation maritime et, plus 
mystérieusement, son destin semble en prise avec une 
capacité à s’élever (arbres ou hauteur) à proximité ou 
au long (opposition aval/amont ?) d’une vallée.

La légende du buveur d’eau ne constitue certainement 
qu’une réinterprétation chrétienne secondaire et de 
peu d’importance. Nous ne nions pas non plus que 
la concurrence entre David et Patrick (lui aussi fêté 
en mars) ait influé sur la compréhension, mais elle 
ne fournit pas une explication très archaïque, ni très 
cohérente avec l’ensemble de la Vita et, également, 
avec les deux autres caractères que nous avons dégagés 
concernant le nom royal et la date de culte de David. 
Or les trois éléments que nous venons de rassembler 
correspondent au signalement le plus ancien de David 
puisque le nom et la date de culte sont au Martyrologe 
d’Oengus et que Uurmonoc connaît son surnom deux 
siècles avant Rhygyvarch. Ils préexistent à l’œuvre de 
ce dernier qui n’a pu les inventer et donnent donc les 
traits les plus archaïques qui définissent la structure 
mythologique qui s’est agrégée autour de notre saint. 
Car cet état-civil minimal du saint correspond trait 
pour trait aux caractéristiques d’un dieu préchrétien 
appelé Nuada dans les textes médiévaux irlandais et 
Mars Nodens dans les inscriptions bretonnes de la fin 
de l’Antiquité.

Nuada est un des dieux les plus considérables des 
textes mythologiques irlandais, notamment ceux 
concernant les batailles de Mag Tured où il apparaît 
comme le roi des Tuatha Dé Danann. Mais sa 
royauté paraît mal assurée puisqu’il doit céder une 
première fois sa place à Bres après avoir perdu son 
bras dans un combat singulier, puis à Lugh. Il est 

généralement admis qu’il correspond au Lludd Llaw 
Eraint («  Lludd au bras d’argent  ») des documents 
gallois qui en font un roi de l’île de Bretagne. Son 
nom a été rapproché de celui d’une divinité antique 
connue par plusieurs inscriptions : Mars Nodens. Ce 
dernier disposait particulièrement d’un sanctuaire 
situé à Lydney Park sur un promontoire dominant 
l’embouchure de la Severn où on a remarqué la 
place importante tenue par l’eau dans le culte du 
dieu. Le site permettait sans doute d’observer le 
phénomène du mascaret remontant l’estuaire. Il était 
surtout doté d’une mosaïque à décor marin, avec une 
inscription D(eo) N(oenti) T(itus) Flavious Senilis, 
pr(aepositus) rel(oqiatopmo), ex stipibus possuit o 
[pus cur]ante Victorio inter[pret]e dédiée par un 
officier chargé de l’approvisionnement du dépôt de la 
flotte et mentionnant un devin (interprète des rêves). 
La présence de ce dernier et celle d’une importante 
hôtellerie laissent penser qu’il s’agissait d’un 
sanctuaire où l’on venait pour bénéficier de visions. 
Une plaque de bronze, peut-être un diadème destiné à 
être porté par un prêtre, représentait un dieu couronné 
portant un sceptre (ou une épée ?) dans la main droite 
dans un chariot tiré par quatre chevaux marins. Un 
serpent de mer était enroulé autour de son bras gauche 
et à ses côtés sont figurés deux esprits du vent ailés et 
deux icthyocentaures, avec des têtes et des poitrines 
d’hommes, des sabots avant de chevaux et des queues 
de poissons. Ils portent des marteaux et des ancres. On 
trouve aussi un autre icthyocentaure avec un marteau 
et un ciseau, ainsi qu’un pêcheur  pourvue d’une 
queue plus courte en train d’accrocher un poisson, qui 
pourrait être un saumon. Une réévaluation récente du 
site suggère qu’il s’agissait d’un lieu de pèlerinage 
populaire dès le deuxième siècle, mais surtout actif 

La mosaïque à décor marin du sanctuaire de Lydney Park.



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

13

entre 250 et 350. Les offrandes y sont nombreuses : 
8000 monnaies, 320 fibules, 300 bracelets, des cachets 
d’oculistes et neuf chiens de pierre ou de cuivre.

La présence de Mars Nodens en limite de l’actuel 
Pays de Galles doit amener à reconsidérer les 
données anciennes concernant David. Son nom est 
en adéquation avec la qualité royale du dieu Nodens/
Nuada, le fait qu’il soit mort un mardi premier mars 
rappelle l’interpretatio romana en Mars, le surnom 
Aquaticus correspond autant à l’importance que l’eau 
tient dans le décor du sanctuaire qu’à la place qu’elle 
occupe dans la Vie de Rhygyvarch.

Ainsi, il faut probablement constater que les 
éléments anciens que l’on a appliqué à saint David 
sont les mêmes que ceux qui caractérisaient Mars 
Nodens dans un sanctuaire assez éloigné du Saint-
David de la vallée de l’Alun (près de 200 km) mais 
néanmoins bien proche du Pays de Galles. Certaines 
des données plus détaillées fournies par la Vita de 
Rhygyvarch s’intègrent d’ailleurs assez bien dans 
ce cadre. La vision de Sanctus (2) qui inaugure la 
Vita s’accorde avec un dieu pourvu d’un sanctuaire 
à incubation, la présence de saint Patrick (3) et la 
fumée qui vient circonscrire l’île et s’étend même 
sur une partie de l’Irlande (15) avec un dieu attesté 
à la fois en Grande-Bretagne et dans la Verte Erin, 
les guérisons de Mobius (7) et Paulinus (11) avec la 
présence de cachets d’oculistes, la source guérisseuse 
née du martyre de Dunawd (18) et l’accouchement 
de Non (6) avec la présence d’offrandes de chiens (à 
Epidaure, on gardait les chiens sacrés d’Asclépios 
qui léchaient les parties affectées) et de bracelets (en 
Grèce offerts par les femmes pour leurs couches ou 
dans des sanctuaires de guérison). Il serait téméraire 
d’y voir des souvenirs d’une époque aussi lointaine 
pour Rhygyvarch, mais ils laissent l’impression que le 
culte médiéval de David baigne dans une atmosphère 
finalement assez voisine de celle qui enveloppait le 
culte tardo-antique de Mars Nodens.

DAVID, LE ROI ET LA PIERRE

Chez les Celtes, la pierre avait un certain pouvoir 
pour faire les rois. Ainsi en Irlande, il existait la 
célèbre Lia Fail, la pierre de Fal, qui se trouvait à 
Tara et qui criait sous les pieds du roi. C’était, de 
même que l’épée de Nuada, un des quatre talismans 
des Tuatha Dé Danann. Selon le Dindshenchas, 
« elle avait l’habitude de mugir sous les pieds de tout 
roi qui voulait prendre possession de l’Irlande  » et 
tout candidat à la royauté se devait de l’éprouver. 
Cúchulainn, le prestigieux héros guerrier, en fit la 
cuisante expérience lorsqu’il réclama la royauté 
légitime pour lui et pour son fils adoptif Lugaid, fils 
des Finds d’Emain. La pierre ne poussa aucun cri 
sous lui, ni sous son fils adoptif, et de dépit il la brisa 
de son épée.

En (Grande-)Bretagne, l’épopée arthurienne nous 
raconte une histoire assez différente mais qui lie 
également la fonction royale à la pierre. Elle figure 
dans le roman de Merlin sous la forme d’une épreuve 
envoyée par le ciel pour désigner le futur roi. A Noël, 
un bloc de pierre dans lequel se trouve une enclume 
où est fichée une épée apparaît sur la place de l’église 
de Logres. Une phrase est inscrite sur l’arme : « Celui 
à qui appartient cette épée et qui sera capable de la 
retirer sera le roi choisi par Jésus-Christ ». Seul Arthur 
s’avère capable de retirer l’épée du perron. Si la pierre 
ne crie plus, nous retrouvons ici, fort christianisés, 
les équivalents de l’épée de Nuada, son talisman 
spécfique, et de la pierre de Fal, les deux talismans 
qui faisaient le roi irlandais.

La Vie de saint David de Rhygyvarch est beaucoup 
moins symbolique. Elle insiste lourdement sur les 
liens entre la pierre, le son et la naissance de David. 
Le biographe en (pseudo-)historien chevronné 
s’applique à suivre le fil chronologique et il a découpé 
son récit en quatre épisodes :

a)	 le premier (3) se place trente ans avant la naissance 
et concerne saint Patrick sommé de laisser la place à 
David ;

b)	 le second (4) narre la conception de David pour 
laquelle « la divine providence (virtus divina) » envoie le 
roi Sanctus violer Non ;

c)	 le troisième (5) intervient durant la grossesse 
quand, au temps du roi Triuphun, saint Gildas ne put 
prêcher à cause de la présence de David dans le ventre de 
sa mère ;

d)	 enfin le rédacteur en vient logiquement à nous 
relater les circonstances de ce terrible accouchement qui 
met au monde un enfant à la destinée extraordinaire (6).

On a l’impression que deux épisodes ont été 
intercalés artificiellement, ceux de Patrick et de 

Plaque de bronze de Lydney Park montrant le char de 
Mars Nodens.



14

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Gildas, pour donner plus de poids au récit et surtout 
à la gloire de David, mais il faut cependant observer 
comment ils s’insèrent dans le récit et s’ils ne laissent 
pas subsister une continuité. 

La pierre joue un rôle dans trois de ces épisodes. La 
première fois, elle semble sans lien avec la naissance 
à venir puisque l’ange qui invite l’apôtre de l’Irlande 
à abandonner la région à la gloire d’un enfant encore 
à naître l’emmène en un lieu, ultérieurement appelé 
le Siège de Patrick, d’où il peut voir l’Irlande. Il n’est 
pas tout-à-fait certain ce siège soit royal, ni même de 
pierre. En ce qui concerne l’aspect lithique, Baring-
Gould considère que ce siège se trouvait à quelques 
kilomètres au nord-ouest de Saint-Davids, au Carn 
Llidi, dont les roches cambriennes violettes s’élèvent 
au-dessus des pentes de bruyère et où les montagnes 
de Wicklow sont clairement visibles. Wade-Evans, 
1923, p. 68, évoque une pierre (lapis) mentionnée au 
XIVe siècle par Jean de Tynemouth et qui se dressait 
devant la porte d’une ancienne chapelle. Pour le 
caractère royal, nous noterons que la fureur verbale 
qui saisit Patrick et nous paraît quelque peu exagérée 
dans la bouche d’un saint est cependant plus mesurée 
que la réaction de Cúchulainn cassant la pierre de 
Tara.

Les seconde et troisième occurrences sont beaucoup 
plus explicites. A l’endroit où Non fut violée (4), il y 
avait un espace plat, agréable, gratifié par la rosée, 
où, au moment de la conception de David, apparurent 
deux grandes pierres, l’une auprès de la tête et l’autre 
à ses pieds, que l’on n’avait pas vues auparavant. 
Car la terre, se réjouissant de sa conception, ouvrit 
son sein pour préserver la pudeur de la jeune fille et 
prédire la solidité de sa descendance. Le passage doit 
être rapproché de celui relatant la naissance de David 
(6) : La mère, dans son travail d’accouchement, avait 
près d’elle une certaine pierre sur laquelle, poussée 
par la douleur, elle s’était appuyée avec ses mains, 
raison pour laquelle la pierre montre à ceux qui 
l’examinent des traces imprimées comme sur de la 
cire. La pierre, compatissant aux souffrances de la 
mère, se casse en son milieu, une partie sautant par-
dessus la tête de la religieuse jusqu’à ses pieds alors 
qu’elle donnait naissance à l’enfant. A cet endroit se 
trouve une église et cette pierre est dissimulée dans le 
socle de son autel.

Les deux passages se contredisent quelque peu 
même si, dans les deux cas, il est question de deux 
pierres. Le premier, relatif à la conception, met 
en liaison une des pierres avec la tête de la mère, 
l’autre avec ses pieds, mais toutes deux sortent de 
terre en même temps pour exprimer l’importance de 
l’événement. Le second, relatif à la naissance, réalise 

la même liaison de manière différente au moyen d’une 
seule pierre qui se partage en deux, l’une des moitiés 
conservant les traces des mains de la mère restant en 
place tandis que l’autre saute par-dessus la tête pour 
tomber à ses pieds. Malgré cet apparent désordre, les 
deux passages fournissent une même et très cohérente 
explication où :

 

a)	 Non est assimilée à la Terre-Mère qui ouvre son 
sein et le manifeste lors de la conception par le signe 
constitué par l’apparition des deux pierres ;

b)	 la pierre étreinte par Non répète l’identification 
puisqu’en se brisant en deux morceaux elle manifeste une 
ouverture comparable à celle de la mère qui libère le petit 
David.

Il est donc clair que David naît de l’union (la 
hiérogamie ?) du roi Sanctus avec la Terre-Mère, ce 
qui explique la virtus divina appliquée au viol de Non 
qui choquait Baring-Gould et Fischer, 1908, p. 289, 
quand ils jugeaient que Rhygyvarch avait a peculiar 
notion of inspiration. Du point de vue mythique, la 
naissance de David est une lithophanie prouvée par 
des reliques de pierre, celles qui accidentent le lieu 
de la conception et celle où sont imprimées les mains 
de la mère et qui se trouvait selon Rhygyvarch sous 
l’autel de la chapelle de sainte Non. La nature royale 
de David et son identification à Nuada/Mars Nodens 
en sort confirmée. Sa naissance du sein d’une Non 
assimilée à la Terre-Mère en fait l’équivalent de 

Les deux pierres qui apparaissent après la conception de 
saint David (lambris peints de Saint-Divy).



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

15

l’épée (le talisman spécifique de Nuada) retirée par 
Arthur du perron et aussi, nous allons maintenant le 
dégager, du roi sous lequel la pierre de Tara crie.

Il faut en effet revenir maintenant à l’épisode 
de saint Gildas venant prêcher alors que Non est 
enceinte. A priori, comme pour Patrick et son siège, 
on peut n’y voir que le désir de transformer un 
concurrent plus titré en faire-valoir de David. Mais il 
faut aussi regarder en quoi l’épisode fait progresser le 
thème de la lithophanie sans renoncer à la cohérence 
du fil chronologique. Coincé entre le temps de la 
conception marquée par l’apparition de deux pierres 
mystérieuses (4) et celui de la naissance marqué par 
la scission d’une pierre (6), ce miracle nous fournit 
l’occasion d’un test sur le degré de structuration des 
motifs de notre Vita, car en cas de bonne conservation 
de la structure mythique il serait bien étonnant que le 
miracle effectué par le fœtus depuis le ventre de sa 
mère (5) soit sans lien avec la mythologie des pierres. 

Reprenons donc le déroulement des faits. Non vint 
dans une église où saint Gildas avait l’habitude de 
venir prêcher. Mais, quand Non entra, Gildas devint 
soudain muet, comme s’il avait la gorge serrée, et 
resta silencieux. Il demande à l’assistance de sortir, 
mais Non se cache entre la porte et le mur et lorsque 
Gildas essaie à nouveau de parler, il n’y parvient 
pas. Effrayé, il adjure une éventuelle personne, si 
quelqu’un est caché devant moi, de se montrer. Non se 
manifeste et il lui ordonne de sortir. Il parvient enfin à 
prêcher devant son auditoire habituel et s’aperçoit que 
c’est à cause de la présence de l’enfant dans le ventre 
de sa mère qu’il n’a pu le faire auparavant. Alors, il 
s’écrie que l’enfant aura privilegium et monarchiam 
ac bragminationem omnium sanctorum Brittaniae 
in eternum ante et post iudicium, le privilège, la 
monarchie et le gouvernement de tous les saints 
de (Grande-)Bretagne à jamais, avant et après le 
Jugement dernier. Et lui-même, Gildas, doit lui laisser 
la place et partir pour une autre île.

Notons en passant cette formule qui accorde un 
pouvoir éternel, avant et après le Jugement dernier, 
car nous aurons plus tard plus de latitude pour mieux 
la comprendre. Ce qui nous importe ici, c’est la raison 
pour laquelle Gildas doit partir, à savoir que David 
lui enlève la parole. Nous retrouvons le verdict de la 
Pierre de Fail. Quand David, même sous la forme d’un 
humble fœtus, est présent dans le ventre de sa mère, 
la Terre-Mère, Gildas perd le pouvoir de sa langue. 
Cela ne peut, par opposition, que signifier que c’est à 
David que la Terre-Mère réserve son cri royal. Gildas 
se retrouve dans la position de Cúchulainn sous lequel 
Lia Fail, l’incarnation de la Terre d’Irlande, refuse de 
mugir. Quand Non et David sortent de l’église, Gildas 

prêche d’une voix claire et forte comme une trompette 
(quasi de buccina) ce qui anticipe l’archevêque David 
prêchant d’une voix de trompette (quasi tuba) lors du 
synode de Brefi (52). Mais quand David est présent 
dans le ventre de sa mère, Gildas ne peut se faire 
entendre de la foule rassemblée dans l’église.  Et 
cette impossibilité l’oblige à s’exiler. On note bien 
sûr la volonté de Rhygyvarch de faire de David le 
plus grand des saints de l’île de Bretagne, notamment 
vis-à-vis de Gildas qui dispose déjà d’une biographie 
depuis le milieu du XIe siècle (avant 1060). Mais 
on remarque surtout que cette impossibilité de la 
parole qui exprime la suprématie de David intervient 
très exactement entre les deux lithophanies de la 
conception et de la naissance. Ce motif de la langue 
nouée se retrouve de façon voisine (Ailbe entre dans 
une église où la sainte messe ne peut être dite et repère 
que cela est lié à la présence d’une femme enceinte de 
David de Cill Muni, car ce dernier deviendra évêque 
et un prêtre ne peut dire la messe devant un évêque 
sans son consentement) dans certains manuscrits de 
la Vie de saint Ailbe où Rhygyvarch l’a sans doute 
découvert, mais il l’associe non à Ailbe, qui apparaît 
un peu plus loin pour baptiser David, mais à Gildas. 
L’hagiographe montre ainsi sa capacité à disqualifier 
ce dernier tout en respectant le sens royal du mythe 
puisqu’il accorde à l’enfant à naître la monarchie à 
jamais. Cela indique aussi que le rédacteur travaille 
à partir de sources orales possédant encore une 
structure assez solide mais qu’il remanie dans un 
sens pseudo-historique. Le siège du haut duquel il 
montre à Patrick l’Irlande est fort probablement une 
pierre, emblème de la royauté galloise quand elle 
crie, mais elle refuse Patrick, courroucé mais dérouté 
vers l’Irlande, aussi bien que Gildas dont la langue se 
tait et qui s’enfuit vers d’autres lieux. Non s’identifie 
à cette pierre symbolique de la Terre-Mère qui fait 
les rois, ce qui explique la monarchie accordée à 
David. Ce dernier est d’ailleurs pleinement légitime 
puisqu’il est le produit de la hiérogamie entre le roi 
du Ceredigion et la Terre-Mère ce qui ramène à de 
saintes proportions le viol de la moniale qui incarne 
la Terre. Cela ne peut choquer que des commentateurs 
déjà très christianisés. D’ailleurs chez les Celtes, il 
est bien connu que la déesse souveraine se donne 
facilement au violent qui s’en empare. La fameuse 
reine Medb n’est jamais sans l’ombre d’un homme. 
Blodeuwedd, l’épouse de Lleu fabriquée à partir de 
fleurs, tout autant que l’épique reine Blanchefleur 
n’hésitent pas davantage devant l’adultère et il faut 
une nonne pour que la hiérogamie se transforme en un 
viol permis par une virtus divina.



16

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

L’AVERTISSEUR DES DIEUX

Le caractère royal et aquatique d’un saint David 
légendaire dont l’historicité ne repose que sur 
l’imagination de Rhygyvarch permet de constater 
l’étroite parenté qui unit son dossier et celui d’un 
Mars Nodens que la littérature irlandaise établit aussi 
sous le nom de Nuada comme une importante divinité. 
Mais nous pouvons déjà remarquer que notre constat 
laisse encore de côté d’importantes parties de la Vie de 
saint David.

Cet excédent documentaire est précieux car il va 
nous permettre deux découvertes importantes. La 
première se situe entièrement au niveau de notre Vita 
en nous montrant quel mythe encore bien structuré se 
cache derrière l’histoire de saint David. La seconde 
concerne la théologie de Nuada/Mars Nodens au 
niveau indo-européen. En effet, ce dieu n’a guère été 
jusqu’ici l’objet d’études comparatives convaincantes 
à cette échelle et nous y incluons notre propre tentative 
de 200625 où nous l’avions rapproché du germanique 
Tyr à cause notamment de son bras coupé. Mais 
nous verrons que ce bras n’est probablement qu’une 
illusion car, d’une part, le motif n’apparaît pas dans 
la Vie de saint David par Rhygyvarch, d’autre part, 

25 B. Robreau, Les divinités des Celtes. Définition et position, 
Mémoires de la Société belge d’études celtiques, 26, Bruxelles, 
2006, pp. 50-51.

comme le dit B. Sergent26, il n’apparaît pas non plus 
dans le dossier des dieux d’eau parmi lesquels se range 
Nuada, comme nous avons pu le constater plus haut.

En fait, le matériel excédentaire invite plutôt 
à comparer Nuada/Mars Nodens au germanique 
Heimdallr et à l’indien Dyu, hypothèse qui m’est 
venue à la relecture d’une conversation échangée avec 
Valéry Raydon il y a quelques années. Il faut donc lui 
rendre justice car je dois avouer que je n’avais jamais 
pensé jusque là à travailler dans cette direction.

Heimdallr et Dyu, ce dernier mal connu, mais 
heureusement suppléé par Bhisma, sa transposition 
épique dans le Mahabharata, ont été définis par 
G. Dumézil27 comme des dieux cadre. Ce sont 
des figures traversant toutes les générations, nées 
avant les autres et mourant après les autres dans la 
grande bataille eschatologique. Heimdallr est le plus 
ancien des dieux, né à l’aube des temps et ancêtre 
de l’humanité. Lors du Ragnarökr il livre le dernier 
duel et succombe en dernier en même temps que son 
adversaire. Dyu est le père de l’Aurore et Bhisma, son 
incarnation épique, ne mourra que lorsqu’il le voudra, 
au moment de l’apocalyptique bataille de Kuruksetra. 
La fonction de ces figures-cadre est d’assurer dans la 
société ou dans la lignée l’existence d’un roi, mais 
ces jeunes rois ne sont pas leurs enfants. Heimdallr 
descend sur terre à trois reprises sous le pseudonyme 
de rigr, probablement le nom irlandais du roi, pour 
procréer les classes de l’humanité et, la troisième fois, 
il adopte le fils qui n’aura que des enfants mâles dont 
le dernier, Konungr,  sera le premier roi. Bhisma, qui a 
accepté de ne pas régner et de ne pas se marier, assure 
de génération en génération la survie de la dynastie. 
Contrairement à ce que l’on pourrait croire, il s’agit 
de dieux du ciel, mais condamnés à naître dans le sein 
des eaux. Heimdallr, qui se livrera plus tard à un duel 
avec Loki sous forme de phoques, naît aux confins 
du ciel, de la terre et de la mer de une et huit mères 
qui sont les vagues  ; Bhisma naît dans le sein de la 
Ganga, la déesse-fleuve qui est la plus prestigieuse 
des divinités aquatiques indiennes.

Que la légende de David soit en accord avec cette 
typologie divine, nous en avons déjà quelques indices. 
D’abord la place qu’y tiennent les paragraphes 
d’ouverture et de fermeture car ils sont nécessaires 
dans le cas d’une figure censée traverser les siècles et 
les générations et dont il a fallu comprimer le résumé 

26 « Elcmar, Nechtan, Oengus : qui est qui », Ollodagos, XIV-2, 
2000, p. 270.
27 G. Dumézil, « Remarques comparatives sur le dieu germa-
nique Heimdallr  », Etudes celtiques, 8, 1959, pp. 263-283  ; 
Mythe et épopée, I, L’idéologie des trois fonctions dans les épo-
pées des peuples indo-européens, Paris, Gallimard, 1968, pp. 
176-190, 

Le miracle de la colline de Brefi qui s'élève sous les pieds 
de saint David (lambris peints de Saint-Divy).



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

17

sur la durée d’une seule vie lorsque Rhygyvarch a 
prétendu écrire la biographie d’un évêque historique. 
Cela n’a d’ailleurs pas suffi puisqu’il a encore éprouvé 
le besoin de faire vivre son héros 147 ans. Il lui fallait 
sans doute rapprocher ses sources du vraisemblable 
mais il ne s’est pas résolu à aller jusqu’au bout et à 
lui attribuer 77 ans car, après tout, 147 soit 7x20 + 
7, ne représente qu’une variante en base 2028, plus 
emphatique et moins vraisemblable, de 77 (7x10 + 
7). Peut-être Rhygyvarch, sachant les caractéristiques 
mythiques de son héros, a-t-il voulu renchérir sur 
saint Paul Aurélien auquel Uurmonoc avait accordé 
140 ans (7x20) de vie.

	 Mais il existe un épisode plus convaincant dont 
Heimdallr est le héros, celui qui annonce le drame qui 
va anéantir le monde car il est le guetteur, l’avertisseur 
des dieux. Il est le gardien du pont Bifrost, de l’arc-
en-ciel qui relie le monde des hommes à celui des 
dieux. C’est au haut du monde, au sommet de l’axe 
central symbolisé par l’arbre cosmique Yggdrasil, 
qu’il réside dans Himinbjorg (« le château du ciel »). 
Du veilleur, il a toutes les qualités : il ne dort pas, voit 
la nuit comme le jour, dispose d’une acuité auditive 
prodigieuse et c’est lui qui par le son de sa trompe 
avertit de l’arrivée des géants et de l’imminence du 
Ragnarök. De cet épisode, la Vie de saint David nous 
propose une version galloise : le miracle du synode de 
Brefi. Ayant refusé de monter sur la pile de vêtements 
sur lequel les orateurs prêchent afin de se faire entendre 
du maximum de gens et se contentant de faire jeter un 
mouchoir sous ses pieds, David claironne d’une voix 
haute et claire, comme une trompette, alors que les 
autres parviennent à peine à se faire entendre des plus 
proches. Le nom de Brefi pour la tenue du synode est 
lui-même significatif. Selon Wade-Evans, p. 108-109, 
il faut l’expliquer par brefu qui exprime the act of 
lowing, bellowing or bleating, (« l’action de meugler, 
de mugir ou de bêler »). L’élévation surprenante de 
cette colline, de surplus dans la partie amont de la 
vallée du Teifi, place David dans la même position 
que Heimdallr. Dans sa version pseudo-historique, 
Rhygyvarch utilise cette voix puissante de trompette 
émise depuis une miraculeuse hauteur pour démontrer 
la supériorité de David et justifier sa nomination 
comme le métropolitain de tous les évêques de 
(Grande-)Bretagne. Mais dans le mythe qui lui sert de 
support, cette voix de trompette doit être comparée au 
cor de Heimdallr annonçant du haut du ciel la bataille 
eschatologique, c’est-à-dire en langage chrétien ce 
jour du Jugement dernier que nous avons vu plus 
haut Gildas évoquer pour caractériser le privilège, 
28 On sait par quelques archaïsmes (le chiffre quatre-vingts en 
français et l’hospice parisien des Quinze-vingts) que la numéra-
tion en base 20 était pratiquée en Gaule.

la monarchie et le gouvernement de David. Et nous 
disposons à cet égard d’un indice supplémentaire, la 
résurrection de Magnus, car si le monde ancien est 
anéanti dans l’eschatologie scandinave ou indienne, 
un nouveau monde renaîtra et dans le Mahabharata 
elle s’exprime par la résurrection de Pariksit effectuée 
par Krishna, l’incarnation de Visnu.

Ce dernier est le rénovateur de ce monde, celui 
qui en développant ses trois pas pour occuper tout 
l’espace vertical, se révèle le sauveur. Et il possède 
un équivalent germanique qui explique peut-être 
l’incongru tas de vêtement sur lequel saint David 
refuse de monter, ce qui signifie que, dans le mythe 
qui a servi à élaborer son destin pseudo-historique, 
ce motif ne relevait pas du guetteur qui lance le coup 
de trompe annonçant la bataille eschatologique, mais 
bien de l'équivalent celtique du dieu sauveur, Visnu 
en Inde ou Vidarr chez les Scandinaves. Le motif des 
trois pas définit un donneur d’espace. Ainsi Visnu 
vint auprès de Bali, le roi des démons, sous l’aspect 
du nain Vamana et lui demanda l’espace de trois pas. 
Se gaussant du petit nain, Bali les lui accorda, mais, 
se dilatant, Visnu enjamba le ciel, le firmament, la 
Terre et tout l’univers en trois pas. Il déroba ainsi les 
trois mondes, rejetant la puissance des démons aux 
enfers. Le motif existait aussi chez les Celtes où on en 
connaît au moins deux exemples. L’un a été appliqué 
à l’irlandais saint Moling29. Ce dernier, qui n’était 
encore qu’un moinillon portant le nom de Dairchill, 
avait obtenu de son abbé l’autorisation de parcourir le 
pays pour quêter des aumônes. En chemin il rencontra 
un horrible monstre, le Méchant Spectre, et son épouse 
Fuath, laquelle menaça de lui percer le cœur de son 
arme. Le jeune religieux demanda la faveur qu’on lui 
laisse faire ses trois pas de pèlerinage et de folie pour 
se rapprocher du Roi du ciel et de la terre. Il fit alors 
de tels bonds qu’au premier, il ne leur paraissait pas 
plus gros qu’une corneille, qu’au second il disparut 
si bien qu’ils ne savaient pas s’il était monté au 
ciel ou descendu sous la terre, et qu’au troisième il 
atterrit sur le mur d’enceinte de son couvent. L’autre 
version concerne Lancelot qui, dans Le chevalier à la 
charrette, tarde à sauter dans la charrette d’infamie, 
assez importante pour donner son nom au roman 
de Chrétien de Troyes. L’insertion du motif dans ce 
roman courtois ne s’est pas faite sans difficulté et les 
trois pas ne sont pas accomplis verticalement pour 
sauver le monde des démons mais horizontalement 
pour sauver une souveraine aimée. Néanmoins, on 
remarquera que la charrette est conduite par un nain.

Dans le scénario germanique de la bataille 
eschatologique, le motif de la dilatation verticale 

29 Sterckx, Sanglier, Père et fils, 1998, pp. 132-134.



18

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

est attribué à Vidarr. Quand le loup Fenrir s’avance, 
les mâchoires ouvertes de la terre au ciel pour les 
engloutir de la même manière qu’il vient de le faire 
pour Odin, Vidarr intervient et disloque la gueule du 
monstre par une technique assez extraordinaire  : il 
marche d’un pied dans la mâchoire inférieure du loup 
prête à avaler la terre et d’une main saisit la mâchoire 
supérieure prête à engloutir le ciel et l’arrache. Cette 
œuvre de salut qui va permettre à la terre, déjà ravagée 
par l’eau et le feu, de renaître suppose comme pour 
les trois pas de Visnu ou de Moling une puissance de 
dilatation verticale assez extraordinaire qui est liée 
à une chaussure très épaisse et très particulière dont 
dispose le dieu scandinave. Snorri Sturluson signale 
en effet que cette chaussure a été fabriquée à l’aide des 
morceaux de cuir que les hommes rognent à la pointe 
et au talon de leurs chaussures. Le tas de vêtements 
sur lequel David refuse de monter pour jeter son 
message d’une voix de trompette pourrait bien être 
ici l’équivalent du tas de rognures de cuir qui doit être 
assemblé pour fournir à Vidarr la formidable chaussure 
qui lui permettra de se distendre verticalement pour 
sauver le monde attaqué par les monstrueux démons. 
Ces derniers ont été ramenés par Rhygyvarch à une 
dimension bien plus historique quand il affirme que le 
synode a été réuni contre les hérésiarques pélagiens.

LA VISION DE SANCTUS

Dès les premières phrases de la Vita, le rédacteur 
nous avertit que la renommée de David repose sur de 
nombreux dons mystiques qui furent révélés trente 
ans avant sa naissance, non seulement à saint Patrick, 
mais aussi à son père par l’entremise d’une vision 
angélique :

«  Demain, à ton réveil, tu iras à la chasse ; après 
avoir tué un cerf près de la rivière, tu trouveras là 
trois cadeaux près de la rivière Teifi, à savoir le cerf 
que tu poursuivras, un poisson et un essaim d’abeilles 
installé dans un arbre à l’endroit appelé Llyn Henllan. 
De ces trois objets, réserve un rayon de miel, une 
partie du poisson et du cerf, qui seront conservés 
pour un fils qui te naîtra, au monastère de Meugan, 
appelé jusqu’à présent le monastère du Dépôt ». Ces 
cadeaux annoncent sa vie : le rayon de miel proclame 
sa sagesse, car, comme le miel dans la cire, il 
possédait un esprit spirituel dans un corps temporel. 
Et le poisson annonce sa vie aquatique, car de même 
qu’un poisson vit dans l’eau, de même, rejetant le vin 
et toutes les boissons qui peuvent enivrer, il mena une 
vie bénie en Dieu, ne se nourrissant que de pain et 
d’eau, c’est pourquoi David est aussi appelé « de la vie 
aquatique ». Le cerf signifie son pouvoir sur le vieux 

serpent, car le cerf, après avoir privé les serpents de 
leur nourriture, cherche une fontaine d’eau et, ayant 
gagné en force, se renouvelle comme dans la jeunesse, 
ainsi lui, établi sur les hauteurs comme sur des pieds 
de cerf, a privé le vieux serpent de la race humaine de 
son pouvoir de lui nuire. Choisissant la source de la 
vie par le flot continuel de ses larmes et se renouvelant 
de jour en jour, il arriva que, par le nom de la Trinité, 
il commença à avoir la connaissance du salut et, par 
la frugalité de sa très pure nourriture, le pouvoir de 
dominer les démons.

Les trois dons peuvent être issus de l’ancienne 
source mythique. On notera particulièrement l’idée 
de renouvellement répétée à deux reprises et qui 
s’applique bien à l’idée d’un personnage-cadre qui 
veille de siècle en siècle et de génération en génération 
sur les rois qui se succèdent. Cependant, comme en 
témoigne le sens primitif du surnom aquatique, il ne 
faut pas se fier à leur réinterprétation chrétienne. Nous 
ne pouvons citer qu’un texte susceptible de nous aider 
en la matière, mais comme nous ne sommes pas un 
éminent connaisseur de la littérature irlandaise et 

Le cerf et le poisson au pied de l'arbre aux abeilles (pla-
fond peint de Saint-Divy).



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

19

galloise, il est possible qu’il en existe d’autres. Celui 
auquel nous faisons allusion a été publié par Kuno 
Meyer en 1904 dans la Revue celtique sous le titre : 
Finn and the man in the tree. Il appartient au cycle 
de Finn et est généralement compris comme une 
anecdote illustrant le don de connaissance procuré par 
la technique de l’incantation par le pouce nommée 
imbas forosnai (« science de l’illumination ») :

Derg Corra s’exila alors et s’installa dans un bois 
où il se déplaçait sur des jarrets de cerf (si uerum est) 
en raison de sa légèreté. Un jour que Finn le cherchait 
dans les bois, il vit un homme au sommet d’un arbre, 
un merle sur son épaule droite et dans sa main gauche 
un vase blanc de bronze, rempli d’eau dans laquelle 
se trouvait une truite craintive, et un cerf au pied de 
l’arbre. Il donnait la moitié de l’amande d’une noix 
au merle qui était sur son épaule droite et mangeait 
lui-même l’autre moitié. Il prenait une pomme dans 
le vase d’airain qu’il tenait dans sa main gauche, la 
partageait en deux, en jetait une moitié au cerf qui 
était au pied de l’arbre et mangeait lui-même l’autre 
moitié. Il buvait ensuite une gorgée du récipient de 
bronze qu’il tenait à la main, de sorte que la truite, 
le cerf et le merle buvaient ensemble. Ses disciples 
demandèrent alors à Finn qui était celui qui était 
dans l’arbre, car ils ne le reconnaissaient pas à cause 
du capuchon de déguisement qu’il portait.

Ce texte a fait l’objet d’une étude récente par 
W. Sayers30. Ce dernier note avec raison son caractère 
allusif et y cherche une conception équilibrée du 
cosmos celtique en essayant d’intégrer dans une grille 
de correspondances ses trois éléments (le monde 
terrestre signifié par le cerf, le monde aquatique 
symbolisé par la truite, le monde céleste illustré par 
le merle) qu'il associe à des parties du corps, des 
catégories sociales, des types de péchés royaux, des 
couleurs ou des punitions. La liste des trois dons 
déposés pour la naissance de David se rapproche 
en effet beaucoup de la description de la scène de 
l’homme dans l’arbre identifié par Finn grâce à 
l’imbas forosnai comme le serviteur Corr Derga qu’il 
a chassé pour des raisons de rivalité amoureuse. Elle 
comprend une part de cerf, une part d’un poisson dont 
l’espèce n’est pas précisée et un rayon du miel d’un 
essaim d’abeilles, tous les trois placés à proximité 
ou dans un arbre. Cela correspond de bien près avec 
la description du cycle de Finn où un homme, non 

30  W. Sayers, 2013, « Finn and the Man in the Tree Revisited », 
E-Keltoi  : Journal of Interdisciplinary Celtic Studies, Vol. 8, 
2013, article 2, pp. 37-55 (https://dc.uwm.edu/ekeltoi/vol8/
iss1/2). L’auteur y passe en revue plusieurs articles antérieure-
ment publiés dans The Gaelic Finn Tradition (dir. S.J. Arbuthnot 
et G. Parsons), Dublin, Four Courts, 2012. 

pas à naître mais perché dans un arbre, est entouré 
d’un cerf placé au bas de l’arbre et dont Corr Derga 
utilise les pieds agiles pour se déplacer sur terre, 
une truite dans un récipient rempli d’eau qui ne peut 
que signifier le monde aquatique et un merle qui 
appartient au monde céleste. On peut donc penser que 
les trois catégories animales du don symbolisent les 
trois types d’éléments puisque le cerf et le poisson 
sont accompagnés d’un essaim d’abeilles qui peut 
facilement remplacer le merle comme créature 
aérienne. Bien sûr, l’interprétation de l’arbre dont 
Sayers accepte le rôle d’axis mundi, ce qui l’amène 
à esquisser la comparaison avec l’Yggdrasil des 
Germains, peut aussi être reprise car nous avons vu que 
l’image de l’arbre revient plus loin dans la Vie de saint 
David et semble même se doubler topographiquement 
par la vallée du Teifi où le patron du pays de Galles 
progresse d’amont en aval jusqu’à venir trompetter 
à Brefi, au haut de sa trajectoire, l’avertissement du 
début de la bataille eschatologique. Un dernier point 
commun peut encore être relevé entre les deux scènes 
examinées  : un partage de nourriture, même s’il 
intervient dans deux problématiques différentes :

a)	 les trois dons de Sanctus consistent en une mise 
en réserve de trois portions alimentaires (une partie de la 
viande de cerf, une portion du poisson, un rayon de miel) 
destinés à assurer le futur de David.

b)	 Corr Derga se soucie de nourrir ses trois animaux : 
il partage la moitié de l’amande d’une noix avec le merle 
et la moitié d’une pomme avec le cerf, et il partage l’eau 
avec l’oiseau, le poisson et le cerf, ce qui nous rappelle que 
David est en connexion avec l’eau du ciel (à sa naissance), 
celle de la mer (la navigation vers l’Irlande) et celle qui 
s’écoule à la surface terrestre (les trois dons sont localisés 
dans la vallée du Teifi), mais encore avec celle du monde 
souterrain (le jaillissement des sources) dans lequel 
l’arbre du monde (celui de Corr Derga, celui où Sanctus 
trouve l’essaim ou encore Yggdrasil dont les trois racines 
proviennent de trois sources, notamment celle de Mimir 
qui contient toute connaissance et sagesse) plonge ses 
racines.

Les deux scènes  sont en décalage temporel : celle 
de la Vie de saint David se place trente ans avant sa 
naissance, celle du cycle de Finn se situe au présent. 
En effet, il y a une dimension qui a échappé à Sayers31 
et aux contributions qu’il analyse, c’est celle du temps 

31 Ce dernier a d’ailleurs conscience que la dimension cosmolo-
gique n’explique pas tout quand il note, pp. 41-42, que les trois 
niveaux cosmologiques symbolisés par les animaux ne sont pas 
toujours pleinement cohérents avec les autres séries de motifs 
(la nourriture partagée ou les parties du corps évoquées, encore 
qu’il oublie que Corr Derga se déplaçait sur des jarrets de cerf, 
ce qui a d’ailleurs une correspondance précise dans la vision 
de Sanctus où il est dit que David était établi sur les hauteurs 
comme sur des pieds de cerf).



20

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

qui vient doubler celle de l’espace. Pourtant le cerf, la 
truite ou plutôt le saumon duquel elle se différencie 
faiblement et qui est indiscutablement lié aux noix ou 
aux noisettes tombant de l’arbre de la connaissance 
(et dont il se nourrit), le merle, et aussi l’arbre, surtout 
s’il est un if particulièrement âgé, un majestueux frêne 
comme Yggdrasil ou quelque vénérable et puissant 
chêne identifié à l’arbre du monde, figurent parmi 
les créatures les plus anciennes du monde celtique. 
C. Sterckx32 a dressé le catalogue de ces computs qui 
constituaient une tradition canonique en Irlande et 
aussi au Pays de Galles. Le livre de Lismore déclinait 
ainsi  : « Trois vies d’homme pour le cerf, trois vies 
de cerf pour le merle, trois vies de merle pour l’aigle, 
trois vies d’aigle pour le saumon, trois vies de saumon 
pour l’if, trois vies d’if pour le monde ». Le Pays de 
Galles connaît une liste des plus vieux animaux du 
monde cités lorsque Culhwch et Arthur recherchent 
Mabon : un merle qui de son bec a usé chaque soir une 
enclume de forgeron jusqu’à ce qu’il n’en reste plus 
que la grosseur d’une noix,  le cerf de Rhedynfre qui, 
dans sa jeunesse, a connu comme plant un grand chêne 
à cent branches qui n’est plus qu’une souche pourrie, 
un hibou qui a connu un lieu couvert d’une forêt qui 
a été trois fois défrichée et a trois fois repoussé, un 
aigle qui a connu une roche élevée qui n’a maintenant 
plus qu’une paume de hauteur, un saumon plus ancien 
encore. La liste peut varier mais le merle et l’aigle, 
parfois le corbeau, le cerf ou le daim, le saumon ou la 
truite et l’arbre du monde sont des valeurs sûres. Les 
abeilles n’apparaissent pas mais une tradition connue 
dans une grande partie de l’Europe occidentale 
(Irlande, Galles, Angleterre, France, Suisse, Bénélux, 
Allemagne) veut qu’on les prévienne lors d’une 
naissance, un mariage, un voyage et même qu’on leur 
fasse prendre le deuil à la mort d’un homme. Surtout, 
l’Irlande leur accordait une certaine importance 
légale pour signifier la plus ou moins grande distance 
familiale. Les Irlandais distinguaient ainsi quatre 
types de famille  (fine) plus ou moins impliquées : 
gelfine (« famille de la main ») soumise à l’autorité 
directe du chef de famille et s’étendant sur cinq 
génération, derbfine, famille collatérale comprenant 
le père du chef et trois générations de ses descendants, 
iarfine, famille lointaine correspondant au grand-père 
du chef et à trois générations, puis indfine à partir du 
bisaieul et également comptée sur quatre générations, 
le bisaïeul compris. Au-delà, il n’y a plus de lien de 
famille, donc plus aucune relation de solidarité en ce 
qui concerne les dettes, les délits et les crimes commis 
ou subis par les membres de la famille, mais aussi en 
termes d’usage car les pâturages et les terres désertes 
32 Les dieux protéens des Celtes et des Indo-Européens, Mé-
moires de la SBEC, 4, Bruxelles, 1994, pp. 11-20.

appartiennent à la fine et les terres cultivées sont la 
propriété indivise d’une subdivision de la fine. Et les 
abeilles sont une représentation des générations de 
la fine comme le montre le becbretha, le « jugement 
par les abeilles  » qui détermine à qui appartient un 
essaim qui se pose sur le bord d’un cours d’eau33  : 
s’il se pose sur les bords de la source, il appartient 
à la gelfine  ; s’il se pose sur le canal d’amont, il 
appartient à la derbfine  ; sur les bords du bassin, il 
relève de la iarfine et sur le canal d’aval à l’indfine. 
Le problème est ici plus théorique que pratique car 
il s’agit ici probablement de l’eau d’un moulin donc 
d’une propriété impossible à partager. Mais dans le 
cas de Sanctus, l’arbre recelant l’essaim se trouve 
dans la partie aval de la vallée du Teifi, par opposition 
à Brefi qui se situe très en amont, et donc l’essaim fait 
allusion à l’indfine, aux extrêmes limites de la parenté, 
celle qui couvre l’espace de temps le plus long, ce qui 
correspond parfaitement à un personnage-cadre.

En fait, la séquence cerf, poisson, abeilles, doit 
renvoyer à un type bien connu en Irlande sous les 
traits de Fintan (Fionntan Finneolach) ou Tuan mac 
Cairill, ou au pays de Galles sous ceux de Taliesin ou 
de Merlin. Nous ne pouvons ici reprendre le détail de 

33 Voir S. Czarnowski, Le culte des héros et ses conditions so-
ciales. Saint Patrick, héros médiéval de l’Irlande, Paris, 1919, 
pp. 244-245 (et pp. 238-244 pour la fine).

Le jugement par les abeilles (Becbretha). Extrait du Sen-
chus Mor (VIIe-VIIIe siècles).



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

21

chaque figure et on se reportera pour cela à l’ouvrage 
déjà cité de Sterckx34. Il s’agit d’un personnage qui 
possède le don de la connaissance, particulièrement 
celle de l’histoire de ce monde depuis sa naissance, 
parce qu’il est un être primordial qui a vécu de 
nombreuses vies sous des formes différentes (celles 
que nous avons examinées plus haut, cerf, aigle, 
merle ou corbeau, truite ou saumon…). Avec cette 
définition, il n’y a guère de difficulté à reconnaître 
dans les trois dons de David aussi bien que dans la 
scène de Corr Derga perché dans l’arbre une allusion 
à un personnage équivalent au Heimdallr scandinave 
ou au Bhisma, incarnation du Dyu indien, qui 
accompagne et protège tout au long d’innombrables 
générations et de l’histoire du monde les rois de sa 
lignée. Il reste néanmoins à comprendre pourquoi 
les abeilles ont remplacé un plus classique oiseau. 
Et il paraît évident qu'il faut attribuer le fait à la 
méthode de christianisation qui en a fait des offrandes 
alimentaires : à l'inverse du cerf et du poisson, les 
oiseaux disponibles (merle, aigle ou corbeau) peuvent 
certes gîter dans un arbre mais plus difficilement faire 
l'objet d'une offrande alimentaire plausible.

L'EMPOISONNEMENT IMPOSSIBLE

L’histoire de David, dont les 147 ans ne sont 
qu’un symbole très amenuisé de la totalité du temps, 
se situe entre la création du monde et le combat 
eschatologique qu’il annonce d’une voix de trompette 
proférée d’une hauteur qui s’est soulevée sous ses 
pieds. Il faut maintenant s’intéresser au second arbre 
qui apparaît cette fois au milieu de sa vie, entre les 
deux épisodes des dons qui précèdent sa naissance et 
de l’avertissement qui précède de très peu sa dernière 
semaine.

Nous avons déjà décrit ce miracle, une tentative 
d’empoisonnement survenant aux parag. 37-38, 
lorsque nous avons évoqué le rapport de David 
à l’eau. Il se trouve en fait au confluent de trois 
relations qui permettent de préciser sa signification. 
La première le relie à un arbre et à deux animaux, 
un chien et un corbeau, qui tous les deux meurent 
de l’aliment empoisonné alors que David y résiste. 
La seconde est une relation de maître à disciple qui 
s’étend sur une série de trois miracles où Aidan et 
David sont tous deux des participants. La troisième 

34  Les dieux protéens des Celtes et des Indo-Européens, pp. 
21-55. Pour Fintan, Tuan et Taliesin, nous renvoyons aussi aux 
textes traduits par Ch.-J. Guyonvarc’h, Textes mythologiques 
irlandais, I, Rennes, Ogam-Celticum, 1980, pp. 145-148 (Scél 
Tuain maic Cairill do Fhinnén Maige Bile inso sis), 156-166 
(Suidigud Tellaig Temra) et 149-152 (Kat Godeu et Hanes Ta-
liesin).

fait dériver le miracle d’un prototype connu par la 
Vie de saint Samson35.

	 C’est de cette dernière relation qu’il faut 
partir parce que le sens de l’empoisonnement y 
est explicitement donné. Samson qui se trouve au 
monastère d’Iltud où il vient d’être ordonné est 
jalousé par un autre prêtre et par son frère. Quand ce 
dernier fut nommé cuisinier, il introduisit du poison 
dans la boisson du saint et après l’avoir essayé avec 
succès sur un chat, il la présenta à Samson. Bien que 
le crime lui ait été révélé par l’Esprit Saint, Samson 
absorbe le poison et n’en ressent aucun mal. La raison 
de cette tentative avortée est de nature pécuniaire car 
les empoisonneurs étaient les neveux d’Iltud et le 
mauvais prêtre craignait d’être privé de son héritage, 
le monastère qu’il espérait posséder après son oncle, 
au profit de Samson qui apparaît comme le disciple 
préféré d’Iltud.

La situation est assez proche au niveau de saint David 
qui, selon le récit de Rhygyvarch, était de la famille 
du fondateur du monastère de Vetus Rubus (parag. 14) 
avant qu’il fonde son propre établissement. Là, c’est 
l’irlandais Aidan qui apparaît comme le disciple favori, 
notamment à travers le miracle déjà examiné du livre 
intouché des eaux qui se retrouve pour saint Malo, 
disciple favori de Brendan, ou pour Flavard, disciple 
de saint Céneri36. Il est aussi celui auquel David 
confie sa cloche et surtout celui qui a la révélation du 
crime et envoie un moine pour en prévenir David. Le 
complot lie ici le diacre qui sert les aliments, le prieur 
et le célérier. Mais malgré l’inversion des situations 
(c’est le maître et non le disciple qui est l’objet de 
la tentative d’empoisonnement), la reprise du motif 
de la Vie de saint Samson incite à y lire un conflit 
de succession opposant des parents craignant d’être 
privés de leur héritage et un disciple. 

On remarque néanmoins que Rhygyvarc'h a choisi 
un système à trois termes (David, chien, corbeau) alors 
que l'auteur de la Vie de saint Samson s'est contenté 
de deux (Samson, chat). Nous voyons donc que 
Rhygyvarch introduit ici le terme qu'il avait remplacé 
par les abeilles dans la vision de Sanctus. Merle, aigle 
ou corbeau pouvaient difficilement constituer une 
part alimentaire mise en réserve dans le schéma des 
trois dons du père de David, mais notre auteur n'a pas 
renoncé à associer l'arbre à un oiseau à longue vie et 
il le fait ici de manière très évidente en choisissant 
un oiseau plutôt mal considéré, le noir corbeau. En 
se substituant au chat de la Vie de saint Samson, il 
apporte davantage de sens. En effet, les deux derniers 
animaux, à l’inverse du chat seulement compris 
35  14-19, éd. Flobert, pp. 168-179.
36 Voir B. Robreau, « Saint Céneri et l’enfant Flavard », Mytho-
logie française, n° 276, septembre 2019.



22

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

comme diabolique37 ou démoniaque en contexte 
chrétien, figurent dans les computs qui mènent aux 
plus vieux animaux du monde. A vrai dire, le chien 
empoisonné à la porte du monastère ne compte que 
très secondairement  : «  Trois vies de chien pour le 
cheval, trois vies de cheval pour l’homme, trois vies 
d’hommes pour le cerf… » dit le Livre de Lismore 
cité plus haut. Mais le corbeau établi dans un frêne, au 
sud, du côté de la rivière, est beaucoup mieux placé. 
Selon Sterckx38, on lui accordait trois âges d’homme 
en Basse Bretagne et Gautier Map, originaire des 
marches galloises, déclarait vers 1180 : « Nous devons 
croire ceux qui attribuent une vie de cent ans aux 
corneilles, de mille ans aux cerfs et un âge presque 
invraisemblable aux corbeaux  (De nugis curialium, 
I, 1) ». Il faut sans doute comprendre ici que le 
danger de mort, celui pour lequel David trompettera 
au concile de Brefi, menace non seulement David et 
ses familiers mais aussi l’ensemble des mondes que 
relie l’arbre de vie. Et aussi que ce danger est lié à la 
lignée familiale sur laquelle les personnages du type 
de Heimdallr ou Bhisma ont pour charge de veiller 
tout au long des siècles et qui est ici menacée par 
l’intrusion d’un disciple.

Mais la longévité inégale des trois empoisonnés a 
surtout valeur démonstrative de la catégorie du dieu 
cadre. Le chien possède une vie courte, sa mort est 
inévitable, le corbeau peut vivre un âge très élevé 
mais il finira néanmoins par mourir ; en revanche, 
il est impossible d'empoisonner David, ou plutôt le 
dieu cadre dont il suit le destin, car de toute façon il 
mourra le dernier, et même, si l'on prend pour modèle 
l'histoire de Bhisma, seulement quand il aura décidé 
de mourir.

Le moment inverse, sa naissance en premier, sa 
présence dès le moment de la création s’exprime sans 
doute lors de son baptême par l’évêque Elvis (Ailbe) 
au moyen de la guérison de l’aveugle Mobius qui 
tenait l’enfant sur les fonts. Le miraculé était sorti 
du ventre de sa mère sine nare et sine oculis, « sans 
nez et sans yeux », autant dire qu’il avait été façonné 
incomplètement39. Et c’est en s’aspergeant trois 
fois avec l’eau du baptême de David qu’il fut donc 
complètement achevé car il reçut alors l’intégrité de 
son visage. On peut donc dire que la naissance et le 
baptême de David achèvent la création de Mobius. 

37 Il est souvent l’animal que l’on sacrifie au diable dans les 
légendes de construction de pont (Sein, Beaugency…). Voir B. 
Laurent, « Le pont Binot ou pont du diable, à Esse (Charente) », 
Mythologie française, n° 283, juin 2021, p. 4.
38 Op. cit., pp. 13 et 15.
39  Wade-Evans, 1923, p. 77, cite la Vie galloise qui dit que Mo-
bius avait une « face plate » (wynebclawr).

LES DONS DE SAINT DAVID

Si nous résumons l’analyse de la vision de 
Sanctus que nous venons d’effectuer, nous devons 
d’abord rappeler l’interprétation chrétienne que fait 
Rhygyvarch de la source légendaire qu’il suit. Selon 
lui, le père de David a, trente ans avant la naissance 
de ce dernier, mis en réserve trois dons au monastère 
de Maucannus (saint Maugan ?) :

a)	 un rayon de miel, symbole de sagesse et de 
connaissance ;

b)	 une part de poisson, symbole de sobriété et de 
frugalité ;

c)	 une part de venaison de cerf, symbole du 
renouvellement de la jeunesse.

Mais, sous cette interprétation, une couche celtique 
païenne se dissimule que nous pouvons résumer 
ainsi :

a)	 un personnage mythique primordial naît au 
confluent des trois éléments  : l’eau symbolisée par le 
poisson ; la terre symbolisée par le cerf dont David, pourtant 
établi dans les hauteurs, comme sur des pieds de cerf (de 
même que Corr Derga se déplaçait sur des jarrets de cerf), 
emprunte néanmoins métaphoriquement les membres  ; 
l’air et le ciel symbolisés par l’essaim. Ces éléments sont 
de plus parfaitement confirmés par la naissance de David 
une nuit d’orage (ciel) et de pluies diluviennes en bord de 
mer si l’on en croit la localisation de la chapelle de sainte 
Non (eau), entre deux pierres nouvellement apparues, 
l’une près de la tête de sa mère, l’autre à ses pieds (terre). 
De cette redondance, il faut d’ailleurs probablement 
conclure que David ne représente qu’une énième forme 
dans l’existence protéiforme de cette figure-cadre ;

b)	 en effet, les formes animales du don renvoient 
aussi à des êtres primordiaux détenteurs de la connaissance 
suprême du monde, parce qu’ils ont renouvelé leur 
jeunesse en changeant de forme à plusieurs reprises. Pour 
le cerf, il n’y a aucun doute car il est une des formes de 
Tuan mac Cairill aussi bien que de Fintan ou Merlin. Pour 
le poisson, Rhygyvarch ne précise pas l’espèce ; mais la 
Vie galloise plus tardive est plus claire indiquant karw a 
gleisiat, a heit o wenyn y mywn prenn uch penn yr avon, 
c’est-à-dire « un cerf, et un saumon (gleisiad) et un essaim 
d’abeilles dans un arbre au-dessus de la rivière  ». Or le 
saumon, notamment le borgne d’Ess Ruadh qui fut une 
forme de Fintan, est à la fois un animal primordial et un 
symbole de la connaissance qui se nourrit des noisettes 
tombant de l’arbre de vie. Quant aux abeilles, il faut les 
mettre en lien à la fois avec la royauté (la ruche a sa reine) 
et avec la famille plus ou moins éloignée, c’est-à-dire les 
quatre ou cinq générations qui peuvent encore exercer des 
prétentions à la succession royale.

Mais David, bien qu’issu d’une lignée royale par sa 
naissance (son père est roi du Ceredigion et sa mère 
rien moins que l’incarnation de la Terre) n’est pas 



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

23

destiné à prolonger cette lignée. Il exerce certes «  le 
privilège, la monarchie et le gouvernement de tous les 
saints » mais sa chasteté qui n’a d’égale que sa sobriété 
empêche toute perspective de descendance selon la 
chair. Les trois dons mis en réserve par son père ne 
peuvent donc être transmis à un fils. Le miracle du 
poison, tout en confirmant son caractère de divinité-
cadre qui, mourant la dernière et quand elle le désire, ne 
peut que résister à l’empoisonnement, montre les deux 
solutions possibles  : le passage de la fonction à une 
lignée collatérale (celle du diacre assassin approuvé 
par le prieur et l’économe) selon la logique païenne ou 
à un disciple aimé (Aidan) selon la logique chrétienne. 

Les trois dons mis en réserve, une fois leur 
signification symbolique épuisée, paraissent en 
apparence purement gratuits et ils ne réapparaissent 
plus. Pourtant, une fois le miracle de l’empoisonnement 
terminé, le thème du don fait sa réapparition à trois 
reprises :

a)	 aux parag. 39-40, David fait cadeau à (saint 
Finn)Barre de son cheval car cet abbé irlandais de retour 
d’un pèlerinage à Rome s’était arrêté pour visiter son 
collègue gallois et s’était trouvé immobilisé par des vents 
contraires l’empêchant de regagner son pays. Mais qu’à 
cela ne tienne, l’Irlandais enfourche la monture de David, 
va jusqu’au bord de la mer et y entre, usant de l’équidé 
comme d’un navire, l’animal traçant son chemin à travers 
les vagues tumultueuses comme s’il parcourait un champ 
plat.

b)	 Au parag. 42, nous apprenons que David a fait don 
d’une clochette à saint Aidan mais que, lorsque ce dernier 
est parti s’installer en Irlande, il a oublié l’objet. Aussi 
envoie-t-il un messager pour la rechercher auquel David 
dit : « Retourne auprès de ton maître, mon garçon ». Et 
voici que le lendemain, la petite cloche se trouvait à côté 
du célèbre Aidan, un ange la transportant à travers la mer 
avant que son messager ne soit arrivé.

c)	 Enfin au parag. 43, il nous est rapporté que le 
disciple Modomnoc retournant en Irlande vit s’embarquer 
sur le bateau avec lui toute la multitude des abeilles qu’il 
élevait au monastère de David. Ne voulant pas voler le 
monastère qu’il abandonnait, il y revint. Mais à chaque 
départ, les essaims l’accompagnaient et au troisième 
retour, David le renvoya définitivement avec les abeilles, 
sachant pertinemment que ces dernières déserteraient à 
jamais son couvent mais se multiplieraient pour enrichir 
l’Irlande d’une abondance de miel. Il suffirait pourtant de 
jeter de la terre ou une pierre irlandaise au milieu d’elles 
pour les faire fuir.

Nous pouvons ici observer :

a)	 que les trois dons, des abeilles qui enrichissent 
l’Irlande, un cheval qui est un animal guerrier et royal, une 
clochette40 qui est un instrument religieux se distribuent 
40 La clochette que Marc Conomor avait refusé à Paul Aurélien 

selon les trois fonctions duméziliennes pour indiquer une 
société complète dont le roi fait la synthèse puisque l’on 
ne peut ignorer  que l’abeille possède autant que le cheval 
un symbolisme royal, l’essaim composé d’ouvrières et de 
bourdons (guerriers) se structurant autour de la reine ;

b)	 que ces trois dons ne répètent que partiellement 
les dons mis en réserve par Sanctus  : les abeilles sont 
communes, mais les trois premiers impliquaient une 
dimension cosmologique (les trois éléments et l’histoire 
temporelle du monde depuis sa création) alors que les trois 
dons de David possèdent une dimension plus contemporaine 
et sociale. Néanmoins si les essaims montrent une liaison 
avec celui découvert par Sanctus dans un arbre, la clochette 
qui sert à avertir en esquisse une autre avec le miracle de 
David qui fait entendre son avertissement d’une voix de 
trompette du haut d’une colline qui a surgi sous ses pieds ;

c)	 que les trois dons possèdent deux points communs, 
ceux d’être effectués à des religieux irlandais et de gagner 
leur pays de manière miraculeuse (le cheval traverse la 
mer, les abeilles partent d’elles-mêmes et la cloche est 
transportée par un ange). Cependant l’Irlande, en tant 
qu’île située à l’ouest du Pays de Galles, n’est peut-être 
ici que le substitut de l’Autre monde. On pourrait en voir 
comme indice, d’une part, l’apparition de saint Brendan 
juché sur son fameux cétacé (lequel fait aussi passer au 
Pays de Galles le disciple d’Aidan chargé de prévenir 
David de la tentative d’empoisonnement) qui, étonné par ce 
curieux cavalier, vient bavarder avec (Finn)Barre, d’autre 
part, le fait que les navigations irlandaises vers l’Autre 
monde montrent parfois des abeilles. Ainsi les Hui Corra 
rencontrent une île pourvue d’une belle prairie verte, où il 
y avait de la rosée de miel sur l’herbe, de petites abeilles 
aimables et de blancs oiseaux à tête pourpre chantant une 
délicieuse musique.

Au niveau du comparatisme indo-européen, il 
nous faut maintenant rapprocher ces trois dons des 
trois descentes d’Heimdallr sur terre. Le dieu-cadre 
scandinave possède lui aussi un rapport avec la 
royauté qui s’exprime à travers un mythe au cours 
duquel il prépare, suscite puis instruit le premier 
roi41. Sous le pseudonyme de Rigr, un nom étranger, 
probablement irlandais, du roi, il se présente dans 
une pauvre maison où il est accueilli par le couple 
Bisaïeul/Bisaïeule et y passe trois jours dans le lit 
conjugal d’où il repart après avoir engendré un fils 
qui sera appelé « Esclave » et passera pour l’enfant 
légitime du couple. Puis l’histoire se répète dans 
une maison plus cossue habitée par le couple Aïeul/
Aïeule à qui il laissera un fils appelé Karl (« Paysan 
libre ») et enfin chez Père et Mère qui logent dans une 
maison luxueuse et le reçoivent somptueusement. A 
eux, il donne un fils nommé Jarl («  Noble ») dont il 
se préoccupe de l’éducation et qu’il finit par adopter. 
Jarl n’engendre que des descendants mâles qui vivent 
est retrouvée par ce dernier en compagnie d'un saumon.
41 Voir Dumézil, op. cit., 1968, pp. 184-185.



24

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

en guerriers, comme leur père. Le dernier de ces fils 
devient le premier roi. Une royauté d’ailleurs surtout 
caractérisée par la possession d’un savoir magique 
fondé sur les runes.

On voit que Heimdallr fait lui aussi trois dons qui 
sont des enfants  qui, à eux trois, dessinent une société 
complète (les esclaves, les paysans libres, les guerriers 
desquels émerge un roi) qui se forme sur quatre 
générations. Les trois dons de Heimdallr se rapprochent 
du cas de David dont le roi-père a mis trois dons en réserve 
auprès d’un monastère pour avoir un seul fils (mais les 
trois dons consistent chacun en une portion d’un tout) 
qui fournira lui-même trois dons emblématiques d’une 
société trifonctionnelle à trois établissements religieux 
irlandais. La différence entre Heimdallr et David, qui 
doit avoir hérité ses traits mythiques de Nuada/Mars 
Nodens, tient dans la composition du modèle social 
(celui de la Vie de saint David ignore l’esclavage, 
celui du mythe scandinave concentre sur la noblesse 
la première et la seconde fonction dumézilienne avec 
un roi extrait de la classe guerrière et doté d’un savoir 
magique). Elle réside aussi dans le rapport au temps. 
Les trois dons de David sont hérités d’une longue mise 
en réserve étalée sur une génération de trente ans et dont 
la composition (cerf, poisson, abeilles) fait référence à 
une très longue durée de temps préalable. Mais les trois 
dons accordés par David à des religieux irlandais sont 
effectués dans un espace de temps très proche qui n’est 
pas réparti sur plusieurs générations comme celui du 
dieu-cadre scandinave.

Malgré ces différences, qui sont légitimes compte 
tenu des sociétés différentes dans lesquels les sources 
de la Vie de saint David et le mythe de Heimdallr 
ont été élaborés, il paraît évident que nous sommes 
en présence de deux mythes étroitement apparentés. 
Cette parenté confirme d’une part que la biographie 
de Rhygyvarch a fait appel à des sources mythiques, 
vraisemblablement orales, et d’autre part que Nuada, 
en Irlande, et Mars Nodens, en Bretagne insulaire, 
sont des formes d’un dieu-cadre celtique équivalent 
au Heimdallr scandinave.

Il est plus délicat de porter un jugement sur le 
pèlerinage de David à Jérusalem. Suite à la visite 
nocturne d’un ange, il passe en Gaule en compagnie 
de saint Teilo et de saint Padarn. David manifeste 
un don exceptionnel pour les langues étrangères et 
tous trois poursuivent leur chemin jusqu’à la ville 
sainte où le patriarche est prévenu en songe de leur 
arrivée et n’hésite pas à promouvoir notre saint abbé 
à l’archiépiscopat. Puis il leur dit : « Obéissez à ma 
voix et suivez mes instructions. La puissance des Juifs 
s’accroît contre les chrétiens. Ils nous alarment, ils 
rejettent la foi. Soyez donc attentifs et allez prêcher 

chaque jour, afin que leur véhémence, une fois réfutée, 
se calme, sachant que la foi chrétienne est répandue 
jusqu’aux confins de l’Occident et qu’elle retentit 
jusqu’aux confins de la terre. » Fort content de leur 
prédication, le Patriarche les renvoie en leur faisant 
quatre cadeaux qu’ils n’auront d’ailleurs pas besoin 
de transporter car, à la manière de la cloche de David 
qu’un ange amène en Irlande auprès de l’oublieux 
Aidan, les quatre objets gagneront le Pays de Galles 
sans qu’ils aient besoin de s’encombrer.

On voit que, quoi que l’on pense de la compétence 
territoriale du patriarche de Jérusalem, l’important 
réside dans la nomination à l’archiépiscopat. Et tout le 
voyage peut bien avoir été inventé dans cette intention, 
les quatre cadeaux servant simplement à prouver sa 
réalité. Rhygyvarch n’hésite d’ailleurs pas à tirer la 
couverture à son héros. Assez contradictoirement, il 
accorde les quatre dons à David mais parle de Teilo et 
Padarn recevant aussi leur cadeau dans leur monastère 
par la voie céleste. Wade-Evans rappelle que selon la 
Vie de saint Teilo, David ne reçoit que l’autel, Teilo 
une cloche et Padarn deux autres objets (un bâton et 
un habit de chœur).

Cependant, nous avons déjà vu qu’un thème de 
propagande pouvait aussi cacher un réemploi, ainsi le 
siège (probablement lithique et royal) pour l’épisode 
de saint Patrick laissant la place à David, la langue 
de trompette nouée de saint Gildas et sans doute le 
vêtement de peau dissimulant l’autel donné par le 
patriarche de Jérusalem tout en préfigurant le premier 
élément du tas de vêtement du concile de Brefi où 
le rang archiépiscopal de David sera confirmé. On 
observe aussi le motif de la voix (« Obéissez à ma 
voix » ; « Allez prêcher afin que leur véhémence se 
calme » ; « La foi chrétienne retentit jusqu’aux confins 
de la Terre  ») qui annonce la voix de trompette de 
David à Brefi. Il faut sans doute aussi remarquer le 
lien de Teilo (Théleau) avec le cerf (cf. la légende 
de fondation de la procession de Landeleau en Petite 
Bretagne) qui rappelle l’image initiale des trois dons 
mis en réserve par Sanctus au profit de David. Il existe 
aussi un autre saint armoricain chevauchant un cerf, 
c’est saint Edern (cf. gallois edyrn, « gigantesque ») 
qui dérive fort probablement d’un personnage de 
chevalier arthurien (Yder). Edern est dit fils de Nuz et 
Yder fils de Nudd, c’est-à-dire Nuada/Mars Nodens, 
ce qui nous maintient dans l’héritage du dieu-cadre 
celtique. Padarn n’est peut-être pas moins marqué 
mythiquement car son nom vient du latin Paternus, un 
dérivé du nom du père, ce qui nous ramène au couple 
Père-Mère visité par Heimdallr pour leur obtenir un fils 
noble qui sera le père du premier roi, Konungr. Mais 
il faut plutôt regarder dans une autre direction, celle 



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

25

de l'aigle ou plutôt du milan, car il n’est pas certain 
que la Vita composée au Pays de Galles, au XIe siècle 
selon Merdrignac, n’aurait pas assemblé  des données 
locales et d’autres tirées de la Vie d’un autre Paterne, 
évêque de Vannes. Le Padarn gallois serait en effet né 
en Armorique, aurait voyagé au Pays de Galles où il 
fonda de nombreuses églises dans le Ceredigion, en 
Irlande, à Jérusalem où il accompagna David et Teilo, 
et serait revenu mourir en Petite Bretagne un 15 avril. 
L’important pour nous réside dans un premier miracle 
survenu pendant la jeunesse du saint quand sa mère 
ayant mis à la fenêtre le tissu destiné à l’habillement de 
son garçon, un milan l’emporta et en tapissa son nid. 
Au bout de douze mois, l’étoffe fut retrouvée indemne 
et utilisée pour l’usage auquel elle était initialement 
destinée42. Sa supposée date de mort nous amène à 
considérer aussi un autre Paternus, saint Pair, installé 
aux limites des diocèses d’Avranches et de Coutances 
et censé être décédé un 16 avril, dont la Vita est du 
VIe siècle et a sans doute aidé à donner de la matière 
à ses homonymes. Il compose avec saint Scubilion 
un couple de moines tous deux prétendument nés en 
Poitou et venus vivre en ermites dans la forêt de Scissy. 
Pair accomplit beaucoup de miracles, ce qui lui valut 
d’être choisi pour succéder à l’évêque d’Avranches. 
Mais sa proximité avec son inséparable compagnon 
s’exprime notamment au moment de son décès car, 
le pressentant, il demande d’avertir Scubilion de son 
désir de le revoir. Ce dernier, retardé par une montée 
des eaux meurt en chemin à la même heure que Paterne 
un 16 avril et ils sont tous deux enterrés ensemble dans 
l’église de Scissy. C. Lemoine-Monnerie43 propose de 
rattacher le nom de Scubilion à une racine celtique 

42 Baring-Gould S. et Fisher J., op. cit., 4, 1913, p. 40, attri-
buent ce miracle au Padarn gallois mais il ne semble pas avoir 
été conservé dans toutes les manuscrits car nous ne l’avons pas 
retrouvé dans la Vie éditée (pp. 189-197) et traduite (pp. 502-
514) par le R. Rees dans ses Lives of the Cambro-British Saints, 
Llandovery, 1853. En revanche, il est attribué à Paterne, évêque 
de Vannes par Albert Le Grand, Les vies des saints de la Bre-
tagne Armorique, 1901, p. 142, et provient en fait de la Vie de 
saint Pair d’Avranches (III, 11) par Venance Fortunat (M.G.H., 
A.A., 2, p. 34). Etant donné que le miracle de l’aigle se passe 
dans la jeunesse de Padarn, ce tissu ne peut être la belle tunique 
que le patriarche de Jérusalem envoie au saint. Mais le fait révéle 
qu’au moment de la rédaction des Vies de David et de Padarn, ce 
dernier était déjà crédité d’un vêtement possédant une certaine 
célébrité et donc, soit qu’il avait emprunté le détail à l’hagio-
graphie continentale, soit que la mythologie galloise connaissait 
une tradition parallèle à celle qui avait inspiré Fortunat. En pra-
tique, il semble que les divers saints homonymes ont été confon-
dus (ils sont tous fêtés le 15, le 16 ou le 17 avril) et que le seul 
qui puisse prétendre sans difficulté à une existence historique 
soit le saint Pair d’Avranches connu de Fortunat.
43 « Saint Pair et les ermites de la forêt de Scissy : un dieu aux 
oiseaux gaulois  ?  », Mythologie française, n° 280, septembre 
2020, pp. 44-49.

*skub-l désignant des oiseaux de proie, notamment le 
milan ou écoufle. La Vie de saint Paterne d’Avranches 
évoque aussi la guérison d’un enfant, nommé Milevus 
(« milan ») dans des variantes conservées en note dans 
l’édition des M.G.H., qui est empoisonné par le venin 
d’un serpent et dans laquelle il faut certainement voir 
une traduction hagiographique du motif du combat 
du rapace et du serpent auprès de l’arbre du monde. 
Donc, si Paterne ne prit pas la forme d’un aigle, sa 
proximité avec son compagnon aussi bien que les 
miracles du tissu volé ou de l’enfant Milevus pourrait 
bien amener à l’associer à un quelconque rapace. La 
conclusion qui s’impose consiste à voir dans Teilo et 
Padarn les héritiers de deux des animaux primordiaux 
(le cervidé et l’aigle) dont la vision de Sanctus laissait 
entendre qu’ils constituaient des formes sous lequel le 
modèle mythique de David avait antérieurement vécu.

Tous ces éléments, s’ils peuvent contribuer à 
donner un sens à notre mythologie davido-celtique, 
ne constituent pourtant que des détails qui laissent 
la part belle à la propagande politico-religieuse de 
Rhygyvarch. Pour imaginer davantage, il faut regarder 
vers le Cyfranc Lludd a Llefelys, un conte gallois 
du XIIe ou XIIIe siècles qui a conservé la mémoire 
d’une autre aventure de Nuada/Mars Nodens car 
on considère de manière quasi générale que Lludd 
constitue une altération du nom de Nudd, l’équivalent 
gallois médiéval du Mars Nodens antique. Llefelys 
serait quant à lui l’équivalent du Lugh irlandais et 
du Lleu médiéval gallois. Dans cette œuvre galloise, 
Lludd/Nuada est roi de Bretagne mais passe en Gaule 
pour consulter son frère Llefelys/Lugh qui est roi de 
France quand il est confronté à une triade de fléaux 
(soit l’inverse de dons) trifonctionnels : 

a)	 l’apparition d’une race de magiciens à l’ouïe très 
sensible qui entendent toutes les conversations ;

b)	 un cri horrible qui fait avorter les femmes et rend 
stérile le pays, poussé chaque premier mai par le dragon de 
(Grande-)Bretagne attaqué par un dragon étranger ;

c)	 la disparition de la nourriture des résidences 
royales volée par un magicien qui a le pouvoir d’endormir.

Llefelys fournit à son frère de bons conseils qui 
sont tous liés au pouvoir de la boisson  : il doit se 
débarrasser des magiciens auxquels le vent porte 
toutes les conversations en les aspergeant d’une eau 
empoisonnée  ; faire mesurer la Bretagne afin d’en 
trouver le centre et y creuser pour découvrir les 
deux dragons et y placer un seau d’hydromel, ce qui 
amènera les deux bêtes à se combattre dans le ciel, 
puis à les capturer lorsqu’ils retomberont sous forme 
de porcs ; enfin veiller sur les provisions royales en 
se plongeant dans un baquet d’eau pour éviter de 
s’endormir.



26

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Le passage en Gaule qui introduit le voyage à 
Jérusalem constituerait-il le réemploi du début de 
cette aventure dont les trois fléaux évoqueraient 
la bataille eschatologique finale car les dragons 
se battent sous terre aussi bien que dans le ciel, les 
magiciens espions et voleurs sévissent sur terre, et la 
résolution du problème passe par l’eau (l’aspersion, 
le baquet) et l’hydromel  ? Le surnom Aquaticus ne 
serait pas ici immérité pour Lludd/Nuada. Mais 
si le motif de la voix de trompette et le lien à l’eau 
de David s’accordent bien avec le thème général, 
l’épisode du voyage à Jérusalem ne comporte pas de 
détail vraiment probant s’intégrant dans ce cadre et 
il vaut mieux penser que ce développement dépend 
essentiellement des motivations politico-religieuses 
du biographe.

LA FIN D’UN ÂGE DU MONDE

Les analyses auxquelles nous venons de procéder 
ont permis de comprendre que Rhygyvarch a bâti 
son récit d’un David (pseudo-)historique à partir 
d’un récit mythique concernant une divinité bretonne 
attestée au Bas Empire à l’embouchure de la Severn 
sous le nom romanisé de Mars Nodens et qui était 
l’équivalent celtique du Heimdallr et du Dyu védique. 
Et il y a apparence que ce récit mythique était encore 
structuré de façon satisfaisante, notamment autour de 
trois étapes :

a)	 l’existence d’un personnage, né à l’origine du 
monde, adoptant successivement plusieurs formes  (cerf, 
saumon, …) et ayant la connaissance de toute l’histoire du 
monde, lequel est symbolisé par un arbre de la basse vallée 
du Teifi (parag. 2) ;

b)	 ce personnage primordial est pourvu du privilège 
de mourir le dernier, ce qui explique qu’il résiste au poison 
qui provoque pourtant la mort d’un chien vivant à la 
porte du monastère puis d’un corbeau, oiseau doté d’une 
très longue vie, établi près de la rivière dans l’arbre du 
monde (37-38) ;

c)	 ce personnage avertit de l’imminence de la fin du 
monde en usant d’une voix de trompette au haut d’une 
colline poussée sous ses pieds à proximité de la vallée du 
Teifi (52).

Ce personnage d’ascendance royale (3-6) ne 
règnera pas véritablement car s’il détient le privilège 
(de ne pas mourir), la monarchie et la domination sur 
les autres saints (5 et, à nouveau, 57), il n’exerce pas 
réellement le pouvoir temporel d’un roi. Devenu un 
puissant abbé-évêque, il doit renoncer à transmettre 
son pouvoir à un fils (et même aux parag. 37-38 à 
un parent) et se contente à travers trois insignes dons 
symboliques (cloche, cheval, abeilles) de fournir les 
bases d’une société idéale (39-43).

Toutes ces données sont communes avec celles 
caractérisant les dieux-cadre scandinave (Heimdallr) 
ou indien (Dyu et son incarnation Bhisma) et elles 
surviennent dans un ordre logique respectant la 
chronologie mythique. Nous savons donc d’avance 
ce que contenait la source mythique de la dernière 
partie de la Vie de saint David, à savoir la destruction 
du monde au cours de laquelle David doit mourir le 
dernier, ce qui explique l’emphase extraordinaire qui 
affecte cette dernière semaine de la biographie du saint. 
Il n’est d’ailleurs guère surprenant que l’abbé-évêque 
soit prévenu de sa mort imminente puisque la voix de 
trompette qu’il déploie lors du concile de Brefi était 
mythiquement l’avertissement de cette fin du monde. 
Que cet avertissement survienne un mardi exactement 
une semaine à l’avance n’est pas plus étonnant parce 
que les jours de la semaine sont tous formés sur les 
noms des dieux : Mercure, Jupiter, Vénus, Saturne, le 
dieu Soleil, la déesse Lune et enfin Mars (Nodens) qui 
selon la mythologie païenne indo-européenne meurt 
le dernier au cours de cet apocalyptique affrontement 
des dieux et des démons.

L’emphase qui saisit le rédacteur au cours de la 
dernière semaine de David est certes essentiellement 
chrétienne mais elle est marquée de deux éléments 
importants. 

La mort de saint David (plafond peint de Saint-Divy).



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

27

Le premier est le plus explicite car la mort annoncée 
de David est décrite de manière métaphorique comme 
une crainte de la fin du monde à travers ce passage du 
parag. 62 :

«  Alors la voix de tous les fidèles s’éleva en 
lamentations et en gémissements, disant : «Oh ! que la 
terre nous engloutisse, que le feu nous consume, que 
la mer nous recouvre ! Que la mort nous surprenne 
par une irruption soudaine ! Que les montagnes 
tombent sur nous !» Presque tous ont cédé à la mort. 
Du dimanche soir au quatrième jour de la semaine 
où il est mort, tous ceux qui sont venus sont restés à 
pleurer, à jeûner et à veiller. »

Le second élément réside dans la totalité des êtres 
qui gémissent au moment de la mort de David comme 
si cette dernière était aussi la mort de tout l’ordre 
social dominé par le roi. 

«  Ô, qui donc pourrait supporter les pleurs des 
saints, les tristes soupirs des anachorètes, les 
gémissements des prêtres, les geignements des 
disciples, qui s’écriaient : «Par qui par qui serons-
nous enseignés  ?», la douleur des pèlerins, qui 
disaient, « par qui serons-nous aidés ?», le désespoir 
des rois, qui disaient, « Par qui serons-nous nommés, 
corrigés, établis ?»

« Qui est un père aussi doux que David ? Qui 
intercédera pour nous auprès du Seigneur», les 
lamentations des peuples, les gémissements des 
pauvres, les cris des malades, les clameurs des moines, 
les larmes des vierges, des mariés, des pénitents, 
des jeunes hommes, des jeunes femmes, des (jeunes) 
garçons, des (jeunes) filles, des nourrissons ?

Ai-je besoin de poursuivre ? La voix de tous était 
celle des pleureuses, car les rois l’ont pleuré comme 
un arbitre, les plus vieux l’ont pleuré comme un frère, 
les plus jeunes l’ont honoré comme un père, l’homme 
que tous vénéraient comme un Dieu. »

Cette extrême emphase, y compris la comparaison 
de David à Dieu, ne doit pas être comprise comme 
une exagération de l’auteur mais comme le résultat 
de l’adaptation d’une source mythique qui décrivait 
la fin d’un âge du monde. Il n’est pas très fréquent en 
hagiographie de voir la mort d’un saint assimilée à 
une fin du monde ou le bienheureux mis en parallèle 
avec Dieu lui-même, encore moins que les deux se 
succèdent. On notera la place des rois pour clore 
une première énumération surtout consacrée aux 
plus religieux et saints des hommes (saints, ermites, 
prêtres, disciples, pèlerins), le fait que David est 
présenté comme un père au début de la seconde car 
Dyu est en Inde le pitamaha, le (grand) père de tous, 

la place laissée à l’âge et au temps (reges, seniores, 
iuniores) dans la hiérarchie de la troisième (car 
Heimdallr et Dyu sont des dieux qui encadrent un âge 
de ce monde). 

Hors de l’hagiographie, l’Irlande connaît un 
texte qui présente un début et une fin du monde  : le 
Teanga Bithnua44 (« la langue toujours renouvelée »). 
Ce précieux document commence par une voix 
chrétiennement identifiée au fils unique du Créateur 
suprême (parag. 1) et qui se fait entendre à une 
nombreuse foule, les hommes du monde entier, 
rassemblée (2). Cette voix, «  la langue toujours 
nouvelle », leur dit : « je suis né d’un homme et d’une 
femme, et ma langue a été séparée trois fois de ma 
tête et Dieu me l’a renouvelée (3) ». Puis elle se met à 
décrire la création : les matières dont est fait le monde 
(3-6), les sept cieux (7), les trois lignes de mer dont 
la dernière ne cesse de monter du commencement du 
monde jusqu’au Jugement dernier (8), les 72 espèces 
de sources (9), les sept espèces de pierres précieuses 
(10), les quatre arbres (11), les 72 espèces de grands 
astres (14-15), les 72 espèces d’oiseaux de l’air et 
les 72 espèces d’animaux marins (16), les 72 races 
humaines (17). On remarquera la présence de cette voix 
qui parle depuis les hauteurs du ciel et qui raconte une 
Genèse chrétiennement acculturée mais aux racines 
indiscutablement indigènes. Cette voix céleste doit 
être mise en rapport avec celle de David, encore simple 
fœtus dans le ventre de sa mère, qui empêche saint 
Gildas de prêcher et qui elle-même s’exprimera plus 
tard du haut d’une colline magiquement surgie sous ses 
pieds. La destruction du monde survient au parag. 20 et 
peut être mise en parallèle avec les plaintes s’élevant à 
l’annonce de la mort de David : « Oh ! que la terre nous 
engloutisse, que le feu nous consume, que la mer nous 
recouvre ! » En effet, selon le Teanga Bithnua, 20, la 
mer s’élèvera de 375 coudées au-dessus des montagnes 
du monde, la terre brûlera à la même hauteur et elle 
sera prise d’un tremblement insupportable. Les sept 
cieux seront brisés et les astres tomberont.

Ce récit n’est pas fondamentalement différent de 
celui du Ragnarök germanique  où le loup Fenrir 
ouvrira son énorme mâchoire pour engloutir le ciel et 
la terre, Odin et tout l’univers. Malgré l’intervention 
de Vidarr, Heimdallr et Loki s’entretuent tandis que 
Surtr couvre de feu et brûle tout, et que la mer finit 
par submerger le monde. Malgré ce désastre, l’action 
de Vidarr et de sa chaussure permettront plus tard la 
renaissance du monde. En fait, il s’agit non de la fin 
du monde, seulement de la fin d’un âge du monde, 
d’un yuga diraient les Indiens. La conclusion du 
mythe celtique devait être voisine. La langue toujours 
44 G. Dottin, « Le Teanga Bithnua du manuscrit de Rennes », 
Revue Celtique, 24, 1903, pp. 369-403 (texte et trad. française).



28

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

nouvelle a été renouvelée trois fois selon le Teanga 
Bithnua et la résurrection de Magnus par saint David 
laisse présager une telle issue. Il y a peut-être aussi 
une allusion chrétienne tout aussi transparente dans les 
parag. 4 et 6 lorsque deux pierres apparaissent sur les 
lieux de la conception puis de la naissance de David, 
l’une à la tête et l’autre aux pieds de sa mère. D’après 
l’Evangile selon saint Jean, 20, 11-12, lorsque Marie-
Madeleine découvre le tombeau vide de Jésus, elle voit 
deux anges assis l’un à la tête, l’autre au pied. Serait-
ce le signe de l’espoir de la renaissance du monde à 
venir ? Ou seulement le constat d’une nouvelle forme 
prise par le dieu protéen qui renaît sous la forme 
humaine du petit David ? La situation de cette allusion 
dans la biographie de Rhygyvarch témoignerait plutôt 
pour la première solution mais l’état de conservation 
de la source mythique qu’il réemploie pour construire 
son récit ne rend pas indéfendable l’autre solution 
de la part d’un hagiographe qui utilise beaucoup les 
messages angéliques.

 Les équivalents celtiques de Baldr et Vidarr existent 
mais ne semblent pas apparaître ici. Néanmoins, on 
peut s’interroger sur Lleu, qui fabrique des souliers 
et dont Dumézil, Mythe et épopée, 1, note 1 p. 189 
a relevé le regroupement de quelques motifs liés au 
dieu-cadre temporel (notamment la neuvième vague).

MARS OU MAI ?

Mars est un nom lié à la romanisation du dieu 
celtique Nodens et c’est de cette interpretatio romana 
que procède la date de culte de saint David, mais on 
peut douter qu’elle prolonge directement une donnée 
celtique. Le 1er mars aurait à époque très ancienne 
correspondu avec la première lune de printemps 
et le début de l’année chez les Romains et il devait 
son nom au fait qu’il marquait le début de la saison 
militaire (de mars à octobre). Cette dernière s'ouvrait 
par les Equirria du 27 février, qui se tenaient au 
champ de Mars, et se concluait par l’October Equus, 
aux ides d'octobre, où la course se terminait par le 
sacrifice du cheval de droite de l’attelage vainqueur. 
Mais cette chronologie n’avait pas de signification 
dans le calendrier celtique où l’année consistait en 
deux semestres allant approximativement de début 
novembre à fin avril (saison sombre) et de début mai 
à fin octobre (saison claire). Pour les populations 
des zones non méditerranéennes, en raison d’un 
climat plus froid et plus humide et d’une cavalerie 
plus nombreuse qu’il fallait ravitailler en fourrage, 
la saison militaire commençait sans doute plus tard. 
À l’époque carolingienne, on connaît des champs de 
mai qui sont des rassemblements de troupes en début 
de saison guerrière, l’équivalent des champs de mars 

de l’antiquité romaine.
Les vestiges de la mythologie galloise que nous 

conservons accordent une grande importance aux 
calendes de mai. C’est notamment à cette date que 
s’affrontent chaque année jusqu’au jour du Jugement 
Gwyn (« blanc »), fils de Nudd et Gwythyr (probable 
emprunt du latin Uictor). C’est aussi la nuit de ce 
même jour que, selon le Cyfranc Lludd a Llefelys, un 
cri terrifiant poussé par un dragon souterrain placé au 
centre de l’île se faisait entendre au-dessus de chaque 
foyer de (Grande-)Bretagne en causant une grande 
frayeur et en provoquant la stérilité du pays. Gwyn 
est fils de Nudd, c’est-à-dire Nuada/Mars Nodens, et 
nous avons déjà dit que Lludd a été reconnu lui aussi 
pour une altération Nudd. Autant dire que Nuada/Mars 
Nodens est chargé de mythes dont la date d’attache 
rituelle est placée au début de la saison claire celtique 
et non, comme David, au début mars. La formule de 
l’affrontement de Gwyn et Gwythyr jusqu’au Jugement 
aussi bien que ce cri terrifiant qui menace d’anéantir 
toute vie (les récoltes sont détruites, les femmes et les 
animaux avortent) semblent en rapport avec un rituel 
en liaison avec la préoccupation de la fin du monde 
que seul un rituel approprié, celui qui sera christianisé 
par les rogations de l’Ascension au cours desquelles 
le dragon et la cloche jouent un rôle important, peut 
empêcher. Le Teanga Bithnua irlandais contient 
aussi des allusions fort précieuses. C’est la nuit de 
Pâques (donc entre le 22 mars et le 25 avril) que la 
foule rassemblée entend une voix venue du haut du 
ciel pour raconter le récit de la création (parag. 2). 
C’est l’apôtre Philippe (fête le 1er mai en Occident) 
qui est la langue toujours nouvelle et c’est de sa tête 
que l’on a coupé sa langue trois fois et elle lui a été 
renouvelée (parag. 13). Si les mythes de Nuada/Mars 
Nodens sont particulièrement attachés aux calendes 
de mai, ceux reliés à la fin du monde le paraissent 
également. Quant à saint Gildas dont Rhygyvarch 
nous apprend que la langue est liée durant la grossesse 

La fontaine de saint Divy à Dirinon (Finistère)



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

29

de la mère de David, il est censé mourir le 29 janvier 
à l’île d’Houat (« canard »). Ses disciples voulurent 
ramener son corps en Cornouaille, mais le bateau sur 
lequel il avait été chargé fit naufrage. On retrouva 
plus tard l’épave avec les reliques miraculeusement 
intactes sur la plage du Crouesty («  la maison de 
la croix ») dans la presqu’île de Rhuys. Il faut sans 
doute mettre ce toponyme en rapport avec la fête de 
l’Invention de la Croix célébrée en Occident le 3 mai 
car le corps fut peu après enseveli par les moines de 
Rhuys, ce qu’ils commémoraient le 11 mai. Cette date 
est aussi, coïncidence remarquable, la date de fête de 
saint Mamert, l’inventeur des Rogations viennoises, 
dont le nom est cependant en liaison avec le dieu ou le 
mois de mars (Mamers est le nom osque de Mars et, à 
Rome, l’expulsion du Mamurius Veturius, « le vieux 
Mars » soit la vieille année, survenait ce mois-là).

Bref, la date de fête chrétienne de saint David, 
ne prolonge certainement pas un héritage celtique 
mais correspond à une romanisation ou à une 
christianisation. S’il s’agit d’une romanisation, il faut 
la faire remonter au minimum à l’époque du sanctuaire 
brito-romain de Lydney Park, soit au Bas Empire. 
Mais il ne s’agit peut-être que d’une christianisation 
qu’il faut alors sans doute attribuer à Landévennec.

Nous avons en effet remarqué une curieuse 
répartition des dates des fêtes des (peu historiques)
saints du haut Moyen Âge en Armorique occidentale45 
autour de Landévennec. En effet, alors qu’ailleurs en 
Gaule et même dans les évêchés de Saint-Brieuc, 
45  B. Robreau, « L’héritage celte dans l’hagiographie médié-
vale », Iris, 29, 2005, pp. 9-50, particulièrement pp. 37-45.

Vannes ou Quimper, le sanctoral accorde peu 
d’importance à mars et beaucoup plus à mai : saint 
Brieuc est fêté le 1er mai, Gildas le 29 janvier et le 11 
mai, Paterne le 15 avril et le 1er novembre, Tudy le 9 
mai (et le 30 novembre si l'on admet avec B. Tanguy 
qu'il est identique au Tugdual de Tréguier), Corentin 
le 12 décembre et le 1er mai, Melar le 1er (ou le 25 
otobre) et le 14 mai pour la translation dans les monts 
d'Arrée, il existe une zone voisine de Landévennec où 
c’est l’inverse (cf. carte ci-dessus) : saint Guénolé, le 
fondateur, est honoré le 3 mars, Paul Aurélien évêque 
du Léon dont la Vie a été écrite à Landévennec est 
célébré le 12 mars et son prétendu successeur Jaoua 
le 2 mars, saint Sané d’origine irlandaise qui s’installa 
et mourut près de Brest l’est le 6 mars. Or le culte de 
David (1er mars) et celui de sa mère Nonne (3 mars) 
semblent avoir été connu à Landévennec au IXe siècle 
quand Uurmonoc écrivit la Vie de saint Paul Aurélien 
et les édifices les plus importants qui leur sont 
dédiés en Armorique (à Saint-Divy et Dirinon) sont 
relativement proches de Landévennec. Il existe donc 
une courte fenêtre chronologique pour que le passage 
d’une date celtique située en mai à une date romanisée 
déplacée en mars se soit effectué à Landévennec. En 
effet, c’est en 818 que l’abbé Matmonoc accepte de 
se convertir aux usages romains (la règle de saint 
Benoît) aux dépens des usages scotiques antérieurs 
et seulement vers 830 que la date du 1er mars est 
consignée dans le Martyrologe irlandais d’Oengus.

MELARIA et JUSTINIAN

Le nom de Non(ne) apparait comme une simple 
désignation de son état de moniale. Une tradition dont 
Nicolas Roscarrock se fait l’écho dans la première 
moitié du XVIIe siècle veut que la mère de David se 
soit appelée Melaria. Le nom semble remonter en fait 
à une généalogie galloise, la Cognatio Brychan46 où 
Meleri est donnée pour la grand-mère du saint. La 
confusion provient probablement d’une mauvaise 
compréhension d’une formulation latine ainsi qu’il 
a été proposé par B. Tanguy47 et ses collègues. 
Néanmoins, elle pose question parce que Melaria 
semble le féminin de Mélar, un saint dont on a 
remarqué que sa Vie comportait un motif légendaire 
qui se retrouve dans la mythologie de l’irlandais 
Nuada et aussi du Lludd gallois dont nous avons déjà 
dit qu’on le considérait de manière quasi consensuelle 
46 Elle a été éditée par le Rev. J. Rees dans ses Lives of the 
Cambro British Saints, p. 604, le  même ouvrage où il édita et 
traduisit la Vie de saint David par Rhygyvarch et Bucched Dewi 
Sant, la Vie galloise.
47 Y. Le Berre, B. Tanguy et Y.-P. Castel dans leur édition bi-
lingue franco-bretonne, Buez Santez Nonn. Mystère breton. Vie 
de sainte Nonne, CRBC-Minihi Levenez,1999, p. 13).

Saint fêté dans la première 
quinzaine de mars.

Saint fêté dans la première 
quinzaine de mai.

Landévennec

Dirinon
Saint-DivyS.

P.A.

G.

J.

C.

B.

T.

P.

G.

T.

M.



30

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

comme une altération d’un Nudd, équivalent gallois 
de Nuada. Il s’agit du motif du bras coupé et remplacé 
par une prothèse métallique, d’où l’appellation de 
Nuada Airgetlam (« à la main d’argent ») qui a son 
équivalent au Pays de Galles dans la qualification 
de Lludd Llawereint. Le jeune Melar avait eu la 
main droite et le pied gauche tranchés par son oncle, 
l’usurpateur Rivod, pour l’empêcher de régner, 
mais on lui fabriqua plus tard au monastère de saint 
Corentin une main d’argent et un pied d’airain48.

La rencontre ne peut être fortuite même si elle est 
problématique. D’une part en effet, nous avons dit que 
ce motif, bien que lié à un personnage de la bataille 
eschatotologique (en Scandinavie, c’est le loup Fenrir 
qui coupe le bras du dieu Tyr alors que ce dernier, 
la divinité du contrat, effectue un faux serment pour 
sauver les dieux), n’apparaît généralement pas dans 
le répertoire des motifs spécifique du dieu-cadre. 
De plus, Melar aggrave son cas en ajoutant un pied 
d’airain à sa prothèse du membre supérieur alors que, 
généralement, le manchot indo-européen fait couple 
avec un borgne. D’autre part, il se pourrait que tant le 
saint personnage de Melar en Armorique que celui du 
fils de Non(ne)-Melaria au Pays de Galles ne  dérivent 
pas d’un mythe celtique ancien mais de la diffusion 
d’un modèle purement irlandais à une époque, le haut 
Moyen Âge, où la verte Erin se trouvait à son apogée 
culturel et militaire.

Néanmoins, l’élaboration du portrait de saint Melar 
s’avère certainement plus complexe, renvoyant 
notamment à un motif de la tête coupée importé de la 
Gaule. Cette connection est liée à deux personnages 
qui jouent le rôle principal dans la décapitation 
du martyr  : Kerialtan et son fils Justan. D’abord, 
on notera que nous ne sommes pas en présence 
d’une classique céphalophorie, mais seulement du 
portement de la tête que les deux assassins veulent 
apporter à Rivod comme preuve de leur forfait. Mais 
comme Justan se hâtait de sortir la tête de Melar du 
château où le crime avait eu lieu, il se brisa le cou 
en tombant du rempart et décéda d’une mort subite. 
Kérialtan lui reprend la tête et s’éloigne des lieux. 
Cependant, comme il est bientôt saisi d’une grande 
soif, la tête coupée de l’enfant Melar lui parle pour lui 
indiquer de planter son bâton dans le sol afin de faire 
sourdre une fontaine. Après diverses péripéties, il fut 
enterré à Lanmeur dans l’ouest du Trégor, mais sa fête 
solennelle du 14 mai est expliquée par une translation 
au cours de laquelle le corps et la tête furent réunis 
aux limites de la Cornouaille et de la Domnonée sur 

48 L’ensemble des documents concernant saint Melar a été réuni 
avec d’intéressants commentaires par A.-Y. Bourgès dans Le 
dossier hagiographique de saint Melar, Britannia Monastica, V, 
1997, auquel nous renvoyons.

la montagne d’Arrée pour montrer leur volonté d’être 
rassemblés en un seul lieu.

Nous avons montré ailleurs49 que cette histoire du 
portement de tête de l’enfant Melar avait une étroite 
correspondance dans une biographie touchant un 
saint Just d’Auxerre qui était aussi un enfant. Le 
héros serait le fils de Justin et de Felicia et il part avec 
son père pour Amiens afin d’en ramener son oncle 
Justinien qui y est prisonnier de guerre chez un certain 
Loup. L’affaire se passe bien, mais le retour des trois 
hommes (Justin, Justinien et le jeune Just) est contrarié 
par le tyran Rictiovarius qui lance des cavaliers à 
leur poursuite. Arrivé à Sinomovicus (aujourd’hui 
Saint-Just-la-Chaussée), les fugitifs s’arrêtent près 
d’une source. L’enfant persuade ses compagnons de 
se cacher dans une grotte, mais lui-même fait front, 
se déclare chrétien et est décapité par les soldats du 
tyran. Mais Just ramasse sa tête et sa langue s’adresse 
à Dieu, provoquant l’effroi et la fuite des cavaliers. Le 
père et l’oncle sortent de leur cachette, à temps pour 
recevoir les volontés du défunt qui leur indique de sa 
voix d’ensevelir son corps sur place et de porter sa 
tête auprès de sa mère. On voit donc qu’ici l’histoire 
présente un certain nombre d’inversions (Just est le 
décapité alors que le Justan breton est le coupeur de 
la tête de Melar) et que le motif du bras coupé est 
absent (mais les motifs liés à l’œil et à la voyance sont 
nombreux). Cependant, les grands traits de l’histoire 
sont communs  : le martyr est un enfant décapité, la 
mort de ce dernier est en rapport avec une source et 
sa tête est portée loin du corps après sa mort. Il serait 
sans doute difficile de trouver en Europe beaucoup 
d’autres saints réunissant ces divers traits sinon ceux, 
comme le saint Justin de Louvres ou le Tremeur 
breton, qui sont de pâles copies de Just ou Melar. Et 
de plus, nous trouvons ce radical Just- qui tient un 
rôle de premier plan, même s’il est différent, dans les 
deux histoires.

Or ce Just nous complique considérablement les 
perspectives car il n’est certainement pas d’origine 
irlandaise, mais bien plutôt gauloise. Outre le contexte 
géographique général (l'Auxerrois, le Beauvaisis 
et l'Amiénois) et la datation précoce (VIIe siècle ?), 
le lieu où le saint donna l’instruction d’inhumer 
son corps se trouve à proximité immédiate d’un 
sanctuaire protohistorique de 4 ha où il fut découvert 
en 2007 huit sépultures assises que les archéologues 
considèrent aujourd’hui comme des inhumations 
druidiques. Bref, l’histoire de saint Just plongerait 
fort probablement ses racines dans la pensée mythico-
rituelle des Gaulois.
49 B. Robreau, « De l’hagiographie à l’archéologie : la tête lu-
mineuse de saint Just », Mythologie française, n° 280, septembre 
2020, pp. 50-60.



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

31

Dans ces conditions, il nous faut maintenant nous 
pencher sur un autre bienheureux qui intervient 
tardivement mais pleinement dans le dossier de 
saint David. Saint Justinan (ou Stinan)  : selon Jean 
de Tynemouth qui écrivit  sa vie vers 1350, ce serait 
un Armoricain passé dans un pays appelé Chormeum 
puis à Limeneia (île Ramsey) où il fut accueilli par 
Honorius, fils du roi Thefriaucus, qui lui fit don des 
lieux, ce qu’il accepta à condition que sa sœur et sa 
servante soient éloignées. Sa renommée grandit et 
David le prend comme confesseur. Assailli par de 
mauvais esprits (cinq marins qui le préviennent que 
saint David est malade et a besoin de son aide) sur 
un canot au milieu de la mer, il s’en tire en chantant 
le psaume 79 car les esprits se transforment alors 
en noirs corbeaux qui s’évanouissent. Il est alors 
porté sur un rocher qui s’élève au-dessus de la mer 
et retrouve David sain et sauf et non malade. Il est 
tué par trois de ses serviteurs inspirés par le diable 
qui lui coupent la tête et, là où elle tombe, il jaillit 
du rocher une fontaine d’eau claire guérisseuse50  ; 
Justinan prit sa tête et marcha sur la mer traversant le 
détroit jusqu’à un lieu où une chapelle lui est consacré 
et où il mérita d’être enterré. Des malades furent aussi 
guéris en ce lieu. Averti par une révélation divine, 
saint David vint avec son clergé chercher le corps de 
son ami et le plaça dans l’église de Menevia dans un 
nouveau sarcophage.

Ce Justinan est comme Just un décapité, mais il n’est 
pas un jeune enfant et bénéficie d’une céphalophorie 
plus classique. Il est vrai qu’à l’époque tardive de 
Jean de Tynemouth, le rare motif du portement de tête 
qui remonte au haut Moyen Âge n’est plus guère en 
vogue. Il n’empêche que la rencontre du nom renforce 
l’improbabilité d’un simple hasard. Le lien de Melar 

50  On cite une guérison survenue en ce lieu, celle d’un certain 
Jonas à qui on avait administré du poison dans un verre de lait, 
ce qui lui fit gonfler le ventre. Ayant bu l’eau, il rejeta une gre-
nouille vivante et son enflure disparut. D’autres devenus lépreux 
de par leurs péchés vinrent au Rocher des lépreux (sans doute 
voisin). Mais s’étant amendés par des austérités, ils obtinrent 
leur pardon à la fin de leur vie par les mérites de saint Justinan

avec David semble tardif et approximatif, mais peut-
être pas dénué de toute logique. On remarquera ainsi 
que la source guérisseuse liée à la mort de Justinan 
(et qui a son parallèle dans celle que fait jaillir la tête 
décollée et parlante de Melar ou celle près de laquelle 
Just d’Auxerre est décapitée) ne fait que doubler 
celle qui jaillit dans la Vie de saint David lors de 
l’égorgement de Dunawd par la femme de Baia. Si 
nous revenons à cet épisode (par. 18), nous pouvons 
nous pencher sur les circonstances de cet assassinat 
aussi trouble qu’énigmatique.

Ce jour-là, la femme de Baia dit à sa belle-fille, 
«    Allons ensemble dans la vallée de l’Alun et 
cherchons ses concombres afin d’y trouver des noix à 
l’intérieur. » Et elle répondit humblement à sa belle-
mère : « Voici, je suis prête. » Elles allèrent ensemble 
au fond de ladite vallée et lorsqu’elles y furent arrivées, 
la marâtre s’assit et parla doucement à sa belle-fille, 
nommée Dunawd  : «  Mets ta tête sur mes genoux, 
car je veux examiner tranquillement tes mèches 
de cheveux ». Et la jeune fille sans ruse, qui depuis 
son enfance avait vécu pieusement et chastement au 
milieu de la foule des pires femmes, penche sa tête 
inoffensive sur les genoux de sa marâtre. Mais cette 
marâtre sauvage sortit rapidement son couteau, et 
trancha la tête de cette vierge très heureuse. Son sang 
coula sur la terre, et il jaillit de cet endroit une source 
limpide qui a guéri en abondance de nombreuses 
maladies humaines ; cet endroit est appelé aujourd’hui 
Merthyr Dunod. 

La thèse de Baring-Gould est que nous sommes 
en présence d’un sacrifice aux dieux païens. Mais 
Rhygyvarch n’est pas très explicite là-dessus et 
il est vrai que l’affaire paraît bien étrange. Pour 
avancer dans la compréhension de l’épisode, il faut 
revenir au texte et à ce qui précède. Au parag. 17, 
la femme de Baia vient de terminer une première 
manœuvre pour décourager David et ses moines de 
s’installer sur les lieux. Elle a envoyé ses servantes 
se baigner nues dans la rivière à la vue des religieux 
en espérant qu’ils demanderont à David de partir 
ailleurs pour éviter de succomber à la tentation. Mais 
David persévère. On voit donc que la tactique de la 
marâtre est sexuelle. Alors que faut-il comprendre 
quand elle suggère à sa belle-fille d’aller chercher 
des concombres (cucumeros) afin d’y trouver des 
noix ? Le concombre actuel, dont la forme pourrait 
fournir une allusion sexuelle, n’est pas alors connu en 
Occident. Il est d’origine asiatique et aurait pénétré 
l’Europe depuis l’Espagne musulmane au cours du 
bas Moyen Âge. Auparavant, cucumis semble avoir 
désigné chez les Romains le concombre arménien 

L'île de Ramsey (Sant Dewi en gallois) où Justinian vé-
cut en ermite et le détroit qu'il traversa en portant sa tête 
après sa décapitation (d'après McIntyre).



32

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

qui est une sorte de melon et pour Sharpe51, ce serait 
plutôt un conopode ou noisette de terre qui est un 
tubercule comestible que l’on trouve dans les bois et 
les prés de lisière. Conopode est un nom descriptif 
(un pied en forme de cône). Certains tubercules 
peuvent effectivement avoir une forme conique de 
petit concombre, mais la plupart du temps la racine 
se termine par  un bulbe de forme arrondie de 1 ou 2 
cm de diamètre appelé noisette et ayant un goût épicé. 
La plante se dit kelloc’h ou kellec’h en plusieurs lieux 
d’Armorique, ce qui a été rapproché du breton kellou 
(« testicules »). S’il s’agit bien d’eux, les conopodes 
peuvent donc bien se terminer par des noisettes, ce à 
quoi ne peuvent convenir nos melons ou concombres. 
Mais il pourrait éventuellement, s’agir des noisettes de 
la connaissance, ces métaphoriques fruits bien connus 
de la mythologie irlandaise. Pourtant, il y a une pièce 
hagiographique, nous n’en connaissons qu’une seule 
car les passages lestes sont assez rares dans ce type de 
littérature, qu’il faut verser à ce dossier et qui ajoute à 
notre perplexité car elle est issue à nouveau de la Vie 
de saint Melar. 

L’épisode se place au moment où le saint enfant 
vient de recevoir sa prothèse de main alors qu'il se 
trouve chez Kerialtan, son père nourricier. Un jour 
d’été, à midi, les serviteurs de ce dernier ramenèrent 
51  Op. cit., 2007, p. 125, note 56.

de la forêt quantité de noix propres à être mangées 
qu’ils présentèrent à Melar comme s’il était leur 
seigneur. Ce dernier les rassembla de sa main d’argent 
et prenant un plein pot de noix, il les lança par le 
trou ouvert de la tarière dans la barre de la porte, 
ce que beaucoup voyant, certains dont l’esprit était 
malade, firent des plaisanteries…52 Là le contexte est 
clair. Nous sommes le midi au milieu du jour, en été, 
probablement donc au milieu de la saison claire, aux 
alentours du début août au moment donc de la grande 
fête appelée Lugnasad, fête royale qui se tenait en 
Irlande près d’un tumulus de femme (Tailtiu, Carman). 
Il est vraisemblable aussi que ces noix rapportées de 
la forêt soient bien des conopodes, des noisettes de 
terre, qu’elles aient une valeur royale (on les présente 
à Melar comme à leur seigneur) et que leur lancer 
prête à des plaisanteries grivoises. Cela nous ramène 
à une interprétation sexuelle des noisettes recelées par 
les concombres de la Vie de saint David, interprétation 
qui nous explique pourquoi Rhygyvarch a soin 
de nous dire que la jeune fille avait jusque là vécu 
pieusement et chastement au milieu de la foule des 
pires femmes, interprétation qui cadre bien aussi avec 
le fait que saint David ait pour emblème le poireau qui 
a une forme phallique et était réputé aphrodisiaque. 
L’explication qui semble la plus vraisemblable 
serait donc celle qui veut faire de David l’époux de 
Dunawd, fille du chef de la contrée, mariage que la 
marâtre empêche en égorgeant la femme dépositaire 
de la souveraineté. Parce qu’il est l’héritier du dieu-
cadre dans sa version celtique, Nuada/Mars Nodens 
est, comme le roi pêcheur mehaigné du Graal, un roi 
impuissant qui doit laisser son siège à Lugh/Lleu. La 
mort énigmatique de Dunawd53 n’a mythiquement de 
sens que si l’on voit en elle la souveraine que le destin 
de David, hérité du Mars Nodens breton, empêche 
d’épouser. 

Le détour par Melar permet donc de comprendre 
plus clairement un des passages les plus ténébreux de 
la Vie de saint David. Il y a donc bien des chances 
que saint Justinian, dont la mort répète celle de 
Dunawd, et aussi Melaria comme nom de sainte Non 
n’apparaissent pas totalement par hasard et donc 
que, d’une certaine façon, les dossiers de Melar et 
de David soient liés bien que nous ne puissions dire 
véritablement ni comment, ni dans quelle mesure. 

(à suivre)

52 Bourgès, op. cit., p. 64 et p. 69.
53 Est-ce un hasard si Dunawd (Dunaut) porte un nom qui est 
aussi celui du fondateur d'un royaume gallois (le Dunoding) qui 
exista de la fin du Ve siècle au IXe où il fut absorbé par celui de 
Gwynnedd ? D'ailleurs, dans sa Vita de David du XIIe siècle, Gi-
raud de Cambrie en fait un homme ressuscité par saint Patrick.	

Les noix de terre (racine d'une plante ombellifère) d'après 
la British Flora.



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 2

33

L'église de sainte Nonne à Dirinon.


