PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 3 : ETUDES

CHAPITRE 1: LASTRUCTURE DU TEMPS
ET LES MYTHES SAISONNIERS

Bernard ROBREAU

La roue de cire de Marsat (cl. L. Royneau)



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

CHAPITRE 1 LA STRUCTURE DU TEMPS ET
LES MYTHES SAISONNIERS

Mythes et rites s’épaulent fréquemment dans la
mémoire traditionnelle. Certains mythes constituent
des explications rituelles et les rites servent a
perpétuer et mémoriser les mythes. L’évolution
des rites consécutive aux changements historiques
pourrait donc se révéler une des clefs de I’évolution
des mythes.

Le temps constitue un des cadres dans lequel rites,
généralement peu ou mal connus en domaine celtique
préchrétien, et mythes s’inscérent. Il est important
de I’explorer si ’on veut interpréter correctement
nombre de mythes et inversement ces mythes nous
renseignent plus précisément sur la structure du temps
chez les Celtes protohistoriques paiens.

La clef calendaire des mythes dans la littérature
médiévale

Au Moyen Age, la période de recueil de la
quasi-totalit¢ des mythes d’origine celtique, nous
connaissons une profonde opposition entre, d’une
part I’Irlande, d’autre part, le Pays de Galles et le
continent.

En Irlande, la plus grande partie des épisodes
que l’on peut soupconner de dériver d’anciens
mythes plus ou moins superficiellement christianisés
se déroulent a Samain, c’est-a-dire aux environs
du premier novembre. Des événements importants
comme [’arrivée en Irlande des Tuatha Dé Dannan
se placent a Beltaine, aux environs du premier mai,
et les combattants — desquels Lug est absent - de la
premicre bataille de Mag Tured s’affrontent un mois
et quinze jours apres le début de 1I’été, soit en juin a
une date qu’on pourrait qualifier de solsticiale. Mais

Fragments du calendrier de Coligny (Musée Lugdunum, anciennement Musée gallo-romain de Lyon-Fourviére)

VI_D l‘[f L

,Daq:z-aiﬁr ¢ Vil [\[03

LV‘“’) ::
;. D lgil“"f P P f‘
-";-LJH.[ r}
N DVWTHL
J"‘ff ,J ; ;
|34V |{I_,.L;‘ 45 ”_

-r

eh ]

NI \ 155

9 Ny
-G TV T
)73 1 5,785

r}ﬂIJJI/i qv)..
) .r*"IJ[II I!IIJ

\




Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

c’est 2 Samain que se place la seconde bataille de Mag
Tured, le récit peut-étre le plus fondamental de toute
la mythologie irlandaise, c’est a chaque Samain que
les fées ravagent la colline d’Aine ou que — jusqu’a
ce que Finn y mette un terme — Ailléan mac Modhna
incendie la ville de Tara ou qu’une femme du sidh
vient conter a Fingen les merveilles et la gloire des
forteresses royales. C’est a ce moment que Macha,
obligée de courir contre les chevaux du roi, accouche
de jumeaux tout en proférant sa malédiction contre les
Ulates, que surviennent les femmes-oiseaux venues
chercher les héros comme Cuchulainn pour les attirer
dans 1’Autre monde, c’est a Samain que meurent, tel
Muircertach, fils d’Erc, le mardi aprés Samain, les
rois usés...

En revanche, la littérature galloise et arthurienne
est dominée par la date des calendes de mai. C’est
a ce moment que I’on retrouve Pwyll, le fils de
Rhiannon disparu le jour de sa naissance, que s’¢éleve
un cri terrifiant faisant avorter femmes et animaux
et que s’affrontent au centre de I’ile de Bretagne les
deux dragons du Cyfranc Lludd a Llefelys... Dans un
contexte plus christianisé¢, la méme date encombre
la littérature romanesque ou épique du Moyen Age
francais : c’est a la Pentecote qu’apparait le Graal et
le conte d’aventures démarre souvent a Paques ou a
I’Ascension ; Orson de Beauvais est représentative
de beaucoup de chansons de geste : une référence a
Paques, une autre a la Pentecote, et une date qui revient
périodiquement pour rythmer I’action : le mois de
mai (laisses 3, 7, 14) quand les arbres sont en fleur,
que la rose, le glaieul et les prés reverdissent (laisse
34), que fleurissent les bois et verdissent les prés, que
damoiseaux et pucelles se remettent a aimer (laisse 47).

Il faut toujours prendre garde a cette clef de
lecture fondamentale qui oppose mythologie irlandaise
et mythologie des régions romanisées. La verte Erin
que son isolement a protégé de la conquéte romaine
est restée plus conservatrice. Nous ne pouvons en
effet douter qu’elle représente bien la situation la plus
archaique. César, La Guerre des Gaules, VI, 18, fait
remarquer que les Gaulois déterminent les intervalles
de toute durée, non par le nombre des jours mais par
celui des nuits ; ils célébrent ainsi les anniversaires et
les débuts des mois et des années, de sorte que le jour
diurne succeéde a la nuit. Ainsi I’Irlande, place plus
volontiers le mythe a Samain en fait (malgré le nom)
au début de la moitié sombre et froide de 1I’année alors
que le Pays de Galles et la Gaule médiévales préférent
les calendes d’été, c’est-a-dire le début de la moitié
claire et chaude.

En effet Samain signifie été (irlandais sam, vieux-
breton ham) ou plus exactement « affaiblissement,

Chapitre 1

mort de 1’été » pour le glossateur irlandais médiéval.
Nous connaissons mal le calendrier celtique mais
pour une fois la tradition irlandaise médiévale rejoint
sans difficulté les sources archéologiques de la Gaule
antique pour distinguer deux saisons principales :
I’été, clair et chaud, I’hiver sombre et froid. Si
I’on fait abstraction des mois intercalaires, 1’année
ordinaire du calendrier de Coligny commence par
un mois Samon(ios) qui étymologiquement serait
« estival » et porte en septiéme position un mois
nommé Giamoni(os) qui signifierait « hivernal »
(irlandais gaimred, vieux-breton guoiam, « hiver »).
A vrai dire, on ne sait exactement a quelle période
il faut rattacher nos deux mois qui inaugurent les
deux moitiés d’année. Samonios désigne-t-il le début
de 1’été (cetsamain en Irlande) qui correspondrait
approximativement a avril-mai, le milieu de I’été
(juillet-aotit) ou la fin de 1’été (samfuin qui correspond
a octobre-novembre). Cette derniére solution est celle
de la féte de Samain irlandaise dont 1I’équivalent
christianisé continental est la Toussaint, célébrée au
1 novembre depuis I’époque carolingienne, suivie le
lendemain par la féte des morts qui s’est développée
vers 1I’an mil sous I’influence de I’abbaye de Cluny.

Il importe cependant de comprendre que le 1¢
novembre n’est qu’une approximation. Le calendrier
celtique ancien, tel que le montre la centaine de
fragments de la plaque de bronze de Coligny, était
de nature essentiellement lunaire avec un mois
alternativement pourvu de 29 ou de 30 jours et il
s’ajustait avec le rythme solaire par un systéme de
deux mois intercalaires de 30 jours insérés tous les
deux ans et demi. Il n’était donc ni purement lunaire,
ni réellement solaire, et dans la pratique une date
donnée devait varier approximativement, si on la
traduisait dans notre calendrier julien puis grégorien,
d’une quinzaine de jours avant ou apres la date
pivot moyenne. Ainsi un équivalent gaulois de la
féte irlandaise de Samain pouvait-il grossierement
tomber entre le 15 octobre et le 15 novembre, d’ou
peut-étre la notion folklorique « d’été de la Saint-
Martin » qui pourrait correspondre primitivement
a une année ou la date lunaire non rétrogradée (car
les mois intercalaires se doublaient de systémes
d'ajustement) était particulierement en avance. Ce
fonctionnement pourrait d’ailleurs aussi expliquer la
formule selon laquelle Lug institua 1’assemblée de
Tailtiu, quinze jours avant (la date de) Lugnasad et
quinze jours apres'. Dans le systéme de Coligny, un
événement exprimé en date lunaire et situé peu avant
I’arrivée d’un mois intercalaire devait se situer en
avance (en date solaire) alors que douze mois plus
1 Keating, History of Ireland, éd. Comyn, I, p. 220.




Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

tard, il se situait en retard du fait de ’insertion dudit
mois. L’accord avec le rythme lunaire n’était pas
absolument parfait, mais il semble selon Pinault> que
la pleine lune et la nouvelle lune survenaient dans la
quasi-totalité des occurrences aux jours 7, 8 ou 9 des
deux quinzaines du mois.

La division en deux moitiés de 1’année apparait
aussi dans un curieux document d’époque chrétienne
que nous désignerons sous 1’appellation de circuit
liturgique auxerrois. Il s’agit d’un reéglement
liturgique institué par I’évéque d’Auxerre Tetricus
aux environs de 700 et qui détermine 1’ordre dans
lequel abbés et prétres du dioceése s’acquittent de
I’office divin dans la cathédrale Saint-Etienne.
Chaque mois est divisé en quatre services appelées
ebdomada correspondant donc grossiérement a
chacun une semaine et 1’ensemble des services de
I’année est divisé entre, d’une part, le personnel des
basiliques suburbaines et les monasteres, d’autre part,
les clercs des paroisses rurales. Le premier a la charge
des mois sombres et froids, de la seconde ebdomada
d’octobre a la troisiéme de mars, les seconds celle des
mois clairs et chauds, de la quatriéme ebdomada de
mars a la derniére de septembre. Un cas particulier
est représenté par les clerici dominici, certainement
les clercs de la maison épiscopale qui président les
offices a la premicre ebdomada d’aott et d’octobre, ce
qui correspond trés exactement aux dates essentielles
du culte de saint Germain, le grand évéque d’ Auxerre
mort le 31 juillet et enterré le 1¢ octobre. Le systéme
est clairement chrétien puisque le point de départ
de la saison claire, la derniére ebdomada de mars
correspond a la premicre date possible pour Paques,
et le point d’arrivée, la premiére d’octobre a 1’octave
de la seconde féte de saint Germain. Mais il parait
aussi s’ajuster assez bien sur les solstices avec :

* pour la fin mars, la prise en charge des
offices par les clercs d’Escolives-Sainte-Camille, une
localité située a neuf kilomeétres au sud d’ Auxerre ou
se situait un important sanctuaire gallo-romain et ou
fut implanté le culte de sainte Camille, une des cinq
vierges censées avoir ramené d’Italie le corps de saint
Germain ;

* pour la fin septembre, la prise en charge par
les clercs de Charbuy et Appoigny. Cette dernicre
localité située a neuf kilométres au nord d’ Auxerre et
qui porte un nom dérivant de la déesse gauloise Epona
correspondait a un domaine appartenant aux parents
de saint Germain dont les sépultures se trouvaient
dans I’église du lieu.

* Entre les deux dates, les divers services sont
organis€s de maniére trés précise avec une prise en

2 Recueil des Inscriptions gauloises, Vol. 111, Les calendriers,
pp. 415-416.

charge par les clercs de la partie orientale du diocese
en avril, de la partie sud-est et sud en mai-juin, de
I’ouest en juillet, des collines centrales de Puisaye en
aolt, et la partie la plus septentrionale en septembre.

En fait, ce réglement succede a un reglement plus
ancien, de la fin du VI° siecle, également conservé
par les Gesta Pontificum Autissiodorensium qui
I’attribuent a saint Aunaire. Ce dernier avait prescrit
des pricres publiques (rogationes) effectuées tout le
mois de janvier dans les diverses paroisses du diocese
et des litanies célébrées chaque mois a tour de role
dans un monastére ou une basilique suburbaine. On
notera que ce mois de janvier n’est censé comporter
que 30 jours et qu’il pourrait donc la aussi rappeler le
mois intercalaire du calendrier de Coligny. A I’appui
de cette interprétation, nous indiquerons que le mois
intercalaire du calendrier de Coligny comprend trente
jours tous les trente mois et qu’il est placé en téte de
la table de bronze tout comme janvier est le premier
des douze mois dans la liste du réglement d’ Aunaire.
Surtout, et c’est la que la ressemblance s’affirme,
chacun des trente jours du mois intercalaire emprunte
ses notations a chacun des trente mois précédents,
constituant une répétition de I’ensemble du temps
séparant les deux mois intercalaires qui permettent
I’ajustement des cycles lunaire et solaire. A Auxerre,
les prieres permettent de réaliser une synthése
compléte du territoire puisque chacun des trente
jours de janvier renvoie a des portions d'espace qui se
succedent régulierement dans le sens de la course du
soleil (les paroisses de 1’est avant celles du sud et de
I’ouest) avec la seule différence d’Appoigny au nord
qui débute la liste du réglement d’ Aunaire alors que
la méme localité clot celle du réglement de Tetricus.
Quant a cette confusion de la totalité spatiale et de la
totalité temporelle, elle est éminemment celtique. Bifu,
pour les Gaulois, ou bith pour les Irlandais, signifie a
la fois partout et toujours, I'univers et 1’éternité. De
plus, la distinction entre les prieres confiées aux clercs
et habitants (cum clero et populo) des paroisses et les
litanies assurées par les monasteres et les basiliques
suburbaines rappelle 1a encore 1’opposition de nature
entre les deux semestres du calendrier celtique.

Il ne s’agit pas ici d’affirmer que le calendrier
gaulois était encore vivant a Auxerre aux temps
mérovingiens puisque ces réglements ne suivent pas
la coupure du temps séparant les calendes de mai de
celles de novembre, simplement que les notions de
temps celtiques y ont fort probablement laissé un long
héritage que le culte des saints a eu pour mission de
neutraliser® : saint Germain serait mort le 31 juillet,

3 B. Robreau, « La christianisation du passé auxerrois », Mytho-
logie Frangaise, 277, décembre 2019, pp. 1 et 21-22.



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

donc bien pres de la date moyenne de la grande féte
du milieu de I’ét¢, son prédécesseur Amatre le 1°" mai
et les quatre pontifes précédents, les 16, 12, 8 et 6 mai,
une série bien improbable... Le cas d’ Aunaire est plus
clair : s’il est indiqué au 31 juillet par la recension
auxerroise du Martyrologe hiéronymien, c’est qu’il
fut ordonné évéque ce jour-la.

La béance du temps

Entre les deux moitiés claire et sombre de 1’année,
il existe une profonde fracture. Bien que Samain soit
autant le prologue de I’obscurité (il peut neiger a
Samain*) que la récapitulation de 1’été, il existe une
profonde rupture dans le continuum du temps. Si le
mythe s’accroche si facilement a Samain, ¢’est que ce
temps représente une ouverture vers 1’ Autre monde.
La circulation des mortels et des étres de 1’Au-
dela entre notre monde et 1’autre s’y effectue sans
obstacle sinon avec les dangers que cela suppose. Les
aventures de Nera (Echtra Nerai) en constitue une
des meilleures illustrations.

Une nuit de Samain, la reine Medb et son
mari Ailill sont dans leur forteresse de Cruachan avec
toute leur cour. Pour souligner I’horreur de cette nuit,
Ailill promet une récompense a ’homme qui aura
le courage de sortir pour mettre un lien d’osier au
pied d’un des deux captifs qui avaient été pendus la
veille et se trouvaient encore sur la potence. Sur la
promesse que le roi lui donnera son épée a pommeau
d’or, Nera sort. Ses premiéres tentatives pour fixer le
lien échouent mais le mort lui donne la solution. Puis
le pendu lui demande, pour prouver sa valeur, de le
prendre sur son cou pour I’emmener boire avec lui
a une maison voisine car j'étais tres assoiffe quand
J’ai été pendu. Apres avoir évité une premiére maison
ou il y avait un lac de feu autour de I’atre et une
seconde autour de laquelle il y avait un lac d’eau,
ils pénétrérent dans une troisieme ou il y avait des
bacs pour laver et se baigner, et de la boisson dans
les deux, et aussi un seau d'eau sale sur le plancher
de la maison. Le pendu but une gorgée dans chacun
d'eux et projeta les derniéres gouttes de sa bouche
sur les visages des gens qui étaient dans la maison,
de sorte qu'ils moururent tous. Désormais, il n'est pas
bon (avoir) ou un bac pour laver ou se baigner, ou un
feu sans réserve de bois ou un seau d'eau sale dans
une maison apres le coucher.

4 Au début de La razzia des vaches de Cooley, dans la version
du Livre de la vache brune, une grande neige tombe bientot qui
monte jusqu’aux ceintures des hommes et jusqu’aux roues des
chars (par. 21), et s’abat sur I’armée de Medb partie le lundi
aprés Samain (par. 10).

Chapitre 1

Revenant vers Cruachan, Nera vit alors la
forteresse incendiée et les té€tes coupées des guerriers
de son peuple. Il suit I’armée responsable de ces
méfaits qui s’enfonce dans la grotte de Cruachan et
par cet acces entre dans le monde souterrain du sidh.
La, Nera est logé chez une femme et a pour fonction
de porter chaque jour une charge de bois de chauffage
a la maison royale et, chaque jour, il voyait devant lui
un aveugle portant un boiteux sur son cou, lesquels
venaient inspecter le fond d’un puits ou se trouvait
la couronne d’or royale. Sa logeuse lui apprend aussi
que Cruachan n’a pas été détruit, que ce qu’il a vu
n’est qu'une illusion mais destinée a se produire a
la Samain prochaine si aucun avertissement n’est
donné aux habitants de la forteresse. "Comment
vais-je donner un avertissement a mon peuple”, dit
Nera. "Leve-toi et va jusqu'a eux", dit-elle. "lls sont
toujours autour du méme chaudron et le contenu n'a
pas encore éte retiré du feu." Pourtant, il lui avait
semblé que trois jours et trois nuits avaient passé
depuis qu'il était allé dans le sidh. "Dis-leur d'étre
sur leurs gardes a Halloween prochaine, a moins
qu'ils ne viennent détruire les habitants du sidh. Car
je leur promets ceci : le sidh sera détruit par Ailill
et Medb, et la couronne de Briun sera emportée par
eux." "Comment sera-t-il cru que je suis allé dans
le sidh ?" dit Nera. "Prends les fruits de l'été avec
toi," dit la femme. Puis il prit de l'ail sauvage avec
lui et de la primevere et de la fougere dorée. "Et je
serai enceinte de toi, dit-elle et te donnerai un fils. Et
envoie un message de toi au sidh, quand ton peuple
viendra pour détruire le sidh, que tu puisses emmener
ta famille et tes troupeaux hors du sidh."

Le récit montre bien le caractére particulier
de ce temps de Samain ou les morts parlent, les étres
du sidh sortent de I’ Au-dela souterrain tandis que les
vivants peuvent y pénétrer. L’atmosphere d’horreur et
d’illusion magique rappelle celle des récits touchant a
la mort du héros Cuchulainn, lequel apparait d’ailleurs
a la fin du récit qui est synchronisée avec I’histoire
de La razzia des vaches de Cooley, la vache donnée
a son fils par la femme de Nera étant montée par le
Brun de Cooley. L’illusion concerne aussi le temps du
sidh qui n’obéit pas au méme rythme que le temps des
mortels qui sont toujours autour du méme chaudron
dont le contenu n’a pas encore fini de cuire alors que
Nera pense avoir vécu plusieurs jours. Le temps du
sidh ne comporte pas d’hiver mais est un éternel éte,
ce qui permet au héros d’y prélever I’ail sauvage, la
primevere et la fougére dorée.

Cette béance mythique qui permet 1’acces
au monde des morts explique sans doute encore



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

La visite au cimetiere et le fleurissement des tombes a la
Toussaint et aux Rameaux : un lointain souvenir de la
structure du temps celtique ?

aujourd’hui la visite des tombes de nos cimetiéres
aux dates consacrées de la Toussaint et des Rameaux.
Les anciens Romains dont 1’année avait son premier
mois en mars se préoccupaient surtout des morts a
la fin février. Les dies parentales consistaient en une
neuvaine — du 13 au 21 février — ou les huit premiers
jours étaient réservés aux rites privés et le neuviéme
aux rites publics des Feralia. Pendant ces jours, les
morts sont censés remonter et errer ¢a et la et on
apporte sur les tombes des couronnes et quelques
aliments (du sel, du pain amolli dans du vin pur, des
violettes) dont les défunts se repaissent. Le 22 février,
au lendemain de la neuvaine, un festin, Caristia,
réunissait les membres de la famille.

La premiére partie de 1’histoire de Nera parait
constituée de motifs mythiques servant de justificatif
a des rites de période sombre : ¢’est pour se garantir
des mauvais morts (les deux pendus de I’Echtra
Nerai sont, selon F. Le Roux’, les seuls de 1’épopée
irlandaise) qu’il convient de ne pas avoir chez soi

5 Fétes celtiques, 1995, p. 73.




Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

aprés le coucher un bac pour laver ou se baigner, ou
un feu sans réserve de bois ou un seau d'eau sale. On
remarquera ¢galement le redoublement du motif de
Nera portant sur son cou le pendu pour lui permettre de
boire puisque le héros, assujetti dans le sidh au devoir
de porter chaque jour une charge de bois de chauffage
(donc de renouveler la réserve de bois) sur son cou
(cf. le récit de sa femme du sidh qui le remplace
pendant un an) voit chaque jour devant lui un aveugle
porter un boiteux sur son cou pour aller inspecter le
puits (le bac d’eau) ou se trouve la couronne royale.
La redondance souligne I’importance de 1’eau et de la
soif dans le destin royal, recoupant les informations
fournies par La destruction de I’auberge de Da Derga,
ou la mission du champion Mac Cecht consiste a se
procurer suffisamment d’eau pour abreuver la soif
intense de son roi, ou encore par La premiere bataille
de Mag Tured qui s’achéve par I’intolérable besoin
du roi fomoré Eochaid de boire et de laver son visage
car je ne puis plus supporter la soif dans laquelle je
suis et devant lequel les druides adverses cachent les
eaux. Elle renvoie aussi a une indication de Keating, a
savoir que la veille de Samain tous les feux d’Irlande
devaient étre étouffés sous peine d’amende car dans
la nuit qui suivait les druides s’assemblaient pour
sacrifier en brilant leurs victimes a tous les dieux
sur le feu de Tlachtgha. Mais il faut aussi rapprocher
Nera d’Ogma car, au temps de I’oppression fomorée,
I’Hercule irlandais avait pour tache de porter un fagot
de bois de chauffage. Le motif est a mettre en relation
avec le port du pendu affligé d’une soif intense, ce qui
signifie que Nera porte sur son cou un mort brilant.
Mais il faut surtout, a notre sens, considérer Nera
dans son rapport au dieu Ogmios, I’équivalent gaulois
d’Ogma. Selon la description de Lucien de Samosate,
Ogmios est représenté comme un vieillard éloquent
conduisant un grand nombre d’hommes enchainés par
les oreilles, ce qui I’a souvent — notamment par M.
Grenier, qui voit sa descendance dans le conducteur
des danses macabres médiévales, et par F. Le Roux
- fait considérer comme un conducteur des morts.
Or Nera pénétre dans le sidh a la suite de 1’armée
magique du sidh, celle des fantomatiques morts. Il
inverse donc Ogmios qui attire a lui la troupe des
morts. Samain s’avere donc un des temps privilégiés
de I’action d’Ogma, dieu de I’¢loquence magique des
druides et conducteur des morts du sidh.

Les fétes du milieu de semestre
Si les deux semestres du calendrier celtique sont

partagés par une profonde fracture, chacun d’eux est
marqué par une féte qui en occupe le milieu. En Irlande,

Chapitre 1

il s’agit de Lugnasad, « I’assemblée » ou les « liens de
Lug » (date moyenne du 1° aoiit), et d’Imbolc (date
moyenne 1¢ février), cette derniére christianisée par
la Sainte-Brigitte. Sur le continent, des équivalents
ont di exister. F. Le Roux® a notamment suspecté
le Concilium Galliarum de ’antiquité lyonnaise de
constituer un dérivé du premier datant de 1’époque
augustéenne, trés li¢ au culte impérial dans la mesure
ou les dédicaces a Mercurio Augusto et Maia Augusta
assimilent I’empereur a Mercure, c’est-a-dire a
Lug(us). Et I’équivalent continental de la Sainte-
Brigitte est clairement la Chandeleur. Le culte des
saints fournit aussi quelques indices. Au centre de
la Gaule, Bourges n’a qu’un évéque enregistré au
Martyrologe hiéronymien : saint Arcade fété le 1¢
aolt tandis que la figure principale d’Auxerre, saint
Germain, serait mort le 31 juillet. Les deux dioceses
ont également comme caractéristique de posséder
une cathédrale dédiée a saint Etienne dont I’invention
des reliques survint le 3 aolit 415. La cité voisine
d’Autun dédia primitivement sa cathédrale a saint
Nazaire, fété le 30 juillet, et compte parmi ses plus
célébres pontifes un Euphrone honoré le 3 aotit. En
ce qui concerne le milieu de I’hiver, on se contentera
de ’exemple tres démonstratif de la ville de Bregenz
en Autriche qui tire son nom d’une Minerve Brigantia
celtique, déesse identique a la Brigid irlandaise dont le
dossier a ¢été transféré en bloc a sainte Brigitte. Cette
ville honore en effet comme patronne chrétienne une
sainte Haberilla célébrée le 30 janvier.

La mythologie atteste d’ailleurs cette position
rituelle, tant pour la Minerve irlandaise que pour le
Mercure celtique. Commencgons par la Verte Erin
ou les proverbes sont déja suffisamment éloquents
quand ils disent : « A la Sainte-Brigide, le grenier doit
étre a moitié vide et a moiti¢ plein ». Antithése de
Lugnasad, célébrée au moment des moissons, Imbolc
ou la Chandeleur en est située a mi-distance, six mois
apres la derniére récolte du grain et six mois avant la
prochaine. Il est donc logique de vérifier, si on veut
éviter la famine en période de soudure, qu’il reste
encore la moitié de la derniére récolte dans le grenier.
Mais la mythologie pousse encore plus loin :

Un certain jour, ce druide invita le roi et la reine
a diner. Mais la reine était enceinte. Alors les amis et et
les serviteurs du roi l'interrogérent a propos de [I’heure
ou [’enfant de la reine devait venir au monde. Le druide
dit : « si 'accouchement a lieu demain au lever du soleil,
personne sur terre n’aura un tel destin ». Mais la reine
accoucha d’un fils avant I’heure prédite. Apreés cela, le
matin arriva et le soleil se leva. La servante du druide vint
a la maison portant un seau rempli de lait frais mousseux.

6 « Lyon et le Concilium Galliarum », Ogam, 1952, pp. 280-285.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Et comme elle posait un pied au-dela du seuil de la maison
alors qu’elle avait encore I’autre pied a [’extérieur elle
tomba assise sur le seuil et donna naissance a une fille
[Brigide]. Ainsi se réalisa une prédiction selon laquelle
la servante ne pouvait accoucher ni a l'intérieur de la
maison, ni a [’extérieur (Vita prima, 5, éd. Hochegger, p.

102).

Le miracle chrétien insiste sur le destin
extraordinaire promis a ’enfant et supérieur a ce que
pouvait espérer un fils de roi car pour I’hagiographe
Brigide est la Marie des Gaels (Vita prima, 13). 11
joue sur quatre oppositions :

* le sexe de I’enfant a naitre :
masculin

* |’état social de la mére : servante (Broicsech)/reine
* le destin de I’enfant : extraordinaire/ordinaire

* le temps de la naissance : a ’aube/de nuit

féminin (Brigide)/

Mais il laisse hors de I’opposition deux autres
informations : Brigide nait dans un état intermédiaire,
sur un seuil ; la mere accouche alors qu’elle tient a la
main un seau de lait mousseux. Or ces données sont
fondamentales pour comprendre 1’état préchrétien du
mythe modifié par I’hagiographe. La position médiane
(Brigide née au milieu, sur le seuil) correspond ou
explique le cadre rituel (la Sainte-Brigide du 1* février,
située a égale distance de Samain au 1¢ novembre et
de Beltaine au 1*"mai, au milieu de la saison sombre).
Elle est un héritage qui transparait aussi dans le
dossier jadis étudié par Donatien Laurent’ de Brigide,
accoucheuse de la Vierge. Il montre que la naissance et
I’accouchement sont des caractéristiques essentielles
de la sainte qui relaient sans doute un héritage d’une
Minerve gauloise dotée d’un pouvoir sur la fertilité.

En fait I’état préchrétien exploité par le rédacteur
de la Vita prima devait s’articuler autour du théme des
conditions contradictoires qui semble s’étre appliqué
a une mort avant que de I’étre a une naissance. En
tout cas, c’est ce que suggere le récit du meurtre de
Namuci, un démon indien qui avait passé¢ un pacte
d’amiti¢ avec le dieu Indra qui s’était engagé a ne
le tuer ni de jour, ni de nuit, ni avec du sec, ni avec
de ’humide. Mais la déesse Saravasti et les Asvin
lui enseignérent comment tuer le démon tout en
respectant sa parole : il suffisait de ’attaquer a I’aube,
qui n’est ni le jour, ni la nuit, et de lui baratter la téte
avec de I’écume qui n’est ni du sec, ni de ’humide.

On voit ici la ressemblance avec sainte Brigide
qui nait a ’aube et en portant a la main un seau de lait
mousseux qui n’est ni humide comme le lait liquide,
ni sec comme le beurre solide. L’expression technique

7 Mélanges Joisten ( = Le monde alpin et rhodanien, 1982),
pp- 73-79.

de « barattage » employé par le texte indien est
d’ailleurs caractéristique et elle rappelle la coutume
commune a 1’ouest de 1’Ecosse et a I’'Irlande qui
consiste a promener, en quétant de maison en maison,
la veille du 1° février, une sorte de mannequin ou
de poupée constitu¢ d’un manche de baratte ou d’un
balai grossierement habillé de paille ou de chiffon
que I’on nomme Brigide (Brideog ou Biddy). La
sainte irlandaise ajoute cependant une condition
contradictoire : le fait de devoir naitre ni a I’intérieur,
ni a Pextérieur et celle-ci parait ici spécifique des
peuples celtiques dans la mesure ou elle se relie a la
structure particuliére du calendrier de ces populations.

Nous allons d’ailleurs retrouver cette donnée en
nous intéressant au grand dieu panceltique Lugus,
plus particuliérement a la mort de Lleu, le Lug gallois.
Ce dernier était, selon la quatriéme branche du
Mabinogi, marié avec Blodeuwedd, une épouse que
son oncle Gwydyon lui avait fabriqué magiquement
en mélangeant les fleurs du chéne, du genét et de la
reine des prés. Mais Blodeuwedd s’amourache d’un
beau chasseur de cerf et les amants projettent bientot
de tuer le mari. Sous couvert de sollicitude, 1’épouse
presse donc Lleu de questions pour savoir dans quelles
conditions il pourrait étre tué :

1ln’est pas facile de me tuer en me frappant : il faudrait
passer une année a faire le javelot dont on se servirait et
n’y travailler que pendant la messe du dimanche... On ne
peut me tuer dans une maison, on ne le peut dehors. On
ne peut me tuer si je suis a cheval, on ne le peut si je suis
a pied.

Nous n’avons pas cité la suite du récit qui n’est
pas d’une cohérence parfaite avec ces prescriptions,
ce qu’il faut certainement attribuer a 1’état tardif et
christianisé du récit comme en fait foi la mention de la
messe du dimanche. Mais 1a aussi, on retrouve I’idée
d’un état médian (ni dans une maison, ni dehors,
donc dans une situation de seuil) identique a celui
de la naissance de sainte Brigide et qu’il faut mettre
en rapport avec la position rituelle que I’Irlande
assigne a Lugnasad (a égale distance de Beltaine et de
Samain, mais cette fois au milieu de la saison claire).
En revanche, la deuxiéme prescription (ni a cheval,
donc en I’air, ni a pied, donc a terre) est différente de
celle de la naissance de Brigide dont la mére tient un
seau de lait mousseux. Elle valorise I’aspect masculin,
chasseur et guerrier, de Lleu alors que sainte Brigide
s’intéresse particulierement aux activités d’élevage et
de laiterie.

Lug(us), le Mercure celtique, et Brigid-
Brigantia, la Minerve celtique, sont deux divinités
de structure assez voisine, toutes deux techniciennes.
Selon César, le premier était considéré par les Gaulois



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

comme I’inventeur de tous les arts (probablement
masculins) et la seconde enseignait les éléments des
travaux et des métiers (probablement féminins). En
Irlande, selon le Glossaire de Cormac, la Brigide
paienne était une poétesse, une femme savante ou
voyante, et ses sceurs étaient Brigide la guérisseuse
et Brigide la femme de la métallurgie. La formule
parait bien proche de celle qui fait de Diancecht, le
dieu médecin, le grand-pere de Lugh et de Goibhniu,
le dieu forgeron, un collaborateur étroit de Lugh a qui
il fournit le projectile décisif pour la victoire lors de
la seconde bataille de Mag Tured. Méme la dimension
de fertilité est une composante de la personnalité de
Lugus, sinon on ne comprendrait que Lugnasad se
place au moment des moissons alors que six mois plus
tard sainte Brigide veille sur le contenu des greniers.

Ainsi, ce n’est certainement pas par hasard si
la mort de Lugus, un dieu masculin polytechnicien
dont la féte se place au premier aolt au milieu de
la saison claire autour de la tombe de sa nourrice,
se caractérise par le méme motif (ne s’effectuer ni
dehors, ni dedans) que la naissance de sainte Brigitte,
considérée légendairement comme ’accoucheuse de
Marie et la nourrice du Christ, héritiere d’une déesse
qui patronne les activités féminines et était célébrée
au 1° février, milieu de la saison sombre. Du point
de vue du temps, les mythes de Brigide s’inversent
logiquement selon la formule suivante :

(Masculin/féminin) (Saison claire/Saison sombre)
(Mort/Naissance)

Le mythe des trois fléaux

Dans le premier volume de Mythe et épopée,
G. Dumézil aconsacré une quatrieme partieades Epica
minora concernant notamment un theme de longue
ascendance indo-européenne, celui des trois fléaux. Il
y avait rappelé I’inscription de Darius a Persepolis :
« Que ne vienne a ce pays ni ’armée ennemie, ni
la mauvaise récolte, ni le mensonge » et que des
formules, discours ou drames groupant trois fléaux
ou modes d’action pernicieux relevant chacun d’une
des trois fonctions ne sont pas rares chez les peuples
indo-européens. Parmi eux, les Gallois médiévaux
nous ont 1égué une version particulierement élaborée
qu’ils ont rattachée aux calendes de mai.

Le récit semble encore proche de 1’état
protohistorique celtique car le mythe y met en scéne
deux personnages essentiels dont I'un, Lludd a la
main d’argent, semble I’évhémérisation du dieu-
roi Mars Nodens et I’autre, Llevelis, celle du dieu
supréme Lleu (le Lugus gallois). Le texte se structure

Chapitre 1

autour de trois menaces dirigées contre la royauté
de la Bretagne insulaire. La premiére consiste en
I’apparition d’une race de magiciens étrangers
démoniaques renseignés par le vent qui leur rapporte
toutes les conversations méme prononcées a voix tres
basse, la deuxiéme dans le retentissement d’un cri qui
glace d’effroi les hommes et rend stérile tout le pays,
enfin dans la disparition mystérieuse des provisions
de la maison royale car, quelle que soit la quantité que
I’on réunisse, I’on n'en avait que ce qui se consommait
la premiére nuit. Pour résoudre le probléme, Lludd,
le roi breton, prend conseil de son frére Llevelis qui
est roi de France. Ce dernier fabrique d’abord une
corne de cuivre qu’il lave avec du vin pour pouvoir
communiquer avec Lludd sans étre entendu. Puis il
lui recommande de faire mesurer trés précisément
son ile et de creuser un trou au point central afin
d’y déposer une cuve d’hydromel, ce qui permettra
d’enivrer et de capturer deux dragons qui se battent
en criant et en ébranlant le sol chaque nuit du 1¢" mai.
I1 lui faudra alors veiller pour empécher la disparition
des provisions amassées dans le palais royal, qu’un
puissant magicien dérobe en faisant dormir tout
le monde. Il fera disposer une cuve pleine d’eau et
s’y jettera chaque fois qu’il sentira que le sommeil
le saisit. Puis il convoquera une grande assemblée
de tout son peuple et de la race de magiciens sous
prétexte de faire la paix entre eux et il les aspergera
tous indistinctement d’une eau dans laquelle il aura
broyé certains insectes. La drogue empoisonnera la
race étrangére mais ne fera aucun mal a son peuple.

Dumézil montre la valeur trifonctionnelle des
trois fléaux : le vol de nourriture que le coupable
promet finalement de restituer, la bataille des deux
dragons qui seront désormais enterrés vivants sous
une montagne et constitueront un talisman préservant
de toute invasion étrangere, une race de magiciens
démoniaques au grand savoir contre laquelle le roi
breton conserve une provision d’une drogue puissante
au cas ou elle réapparaitrait.

Bien que recueillie tardivement au bas Moyen
Age, cette version posséde le trés grand intérét d’étre
trés superficiellement christianisée. Nous disposons
cependant d’une version trés antérieure relative a
I’institution des grandes processions des Rogations
par saint Mamert vers 475 ap. J.-C. et connue par deux
textes principaux : une homélie sur les Rogations
d’Avit de Vienne, successeur de Mamert sur le si¢ge
épiscopal de Vienne (Patrologie Latine, 59, col. 289-
291) et le récit de Grégoire de Tours (Histoire des
Francs, 11, 34) que nous citerons :

« 1l [Avit] rapporte, dans une homélie sur les
Rogations, que ces mémes Rogations que nous célébrons



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

avant le triomphe de [’ascension du Seigneur, furent
instituées par Mamert, évéque de Vienne [I’ancienne
capitale des Allobroges, au sud de Lyon], dont il était
alors lui-méme le pontife, a une époque ou cette ville vivait
dans la terreur provoquée par de nombreux prodiges. 1l
Vv avait souvent des tremblements de terre, et les loups et
autres bétes féroces, entrés par une porte, erraient, sans
rien craindre, par toute la ville. Comme ces choses se
passaient dans le cours de |’année, [’arrivée de la féte de
Paques fit espérer au peuple fidéle que la miséricorde de
Dieu mettrait, le jour de cette grande solennité, un terme
a leur épouvante. Mais la veille méme de cette glorieuse
nuit, pendant qu’on célébrait les cérémonies de la messe,
tout a coup le palais royal, situé a l’intérieur des murs
de la ville, fut embrasé du feu divin. Tous furent saisis
de terreur, et abandonnérent 1’église, craignant que cet
incendie ne consumadt toute la ville, et que la terre ébranlée
ne s entrouvrit. Le saint évéque, prosterné devant I autel,
supplia, en gémissant et pleurant, la miséricorde de
Dieu. Que dirai-je de plus ? la priere de l'illustre pontife
pénétra jusqu’aux hauteurs du ciel, et le fleuve de larmes
qu’il répandait éteignit l'incendie du palais. Pendant
que ces choses se passaient, le jour de [’ascension du
Seigneur approchant, comme nous [’avons dit plus haut,
il prescrivit un jetine aux peuples, institua une manieére de
prier, une série de rites, une distribution d’aumones faite
dans la liesse. A partir de la, tous les sujets d’épouvante
s’étant alors dissipés, la nouvelle de ce fait se répandit
dans toutes les provinces, et porta tous les évéques a
imiter ce qu’avait inspiré a Mamert sa profonde foi. On
célebre encore aujourd’hui, au nom de Jésus-Christ, ces
cérémonies dans toutes les églises, avec la componction
du ceeur et la contrition de [’esprit. »

Ici, les composantes d’un mythe assez voisin
sont déja utilisées des 1’ Antiquité tardive pour justifier
I’institution du rituel des Rogations, lequel consiste
souvent soit en des processions investissant 1’espace
urbain dans trois directions différentes dans les trois
jours précédant 1’Ascension, soit en processions
circulaires faisant le tour de la paroisse a ces mémes
date en milieu rural. Selon Avit et Grégoire, nos
sources, des prodiges de mauvais augure se seraient
produits vers Paques : des démons animaux, cerfs et
loups, entrerent librement dans la ville (selon Jacques
de Voragine pour dévorer femmes et enfants), des
tremblements de terre et des clameurs nocturnes
surviennent, le palais royal est incendié. La version
est assez différente pour qu’on ne suspecte pas le récit
gallois de descendre de ce récit mythique mais on
repére aisément les points de contact :

a) les animaux sauvages errent sans crainte et des
clameurs nocturnes se produisent ce qui rappelle de
bien pres les cris de dragons gallois qui provoquent
I’avortement de toute vie végétale, animale et
humaine ;

b) les tremblements de terre rappellent également ces
dragons qui se battent souterrainement ;

c¢) 'incendie du palais royal de Vienne (celui du roi
burgonde®) possede sa contrepartie dans la disparition
des provisions accumulées dans un des palais du roi
de Bretagne insulaire.

Les deux derniers points soulignent certainement
que dans sa version préchrétienne, le mythe était 1ié
au pouvoir royal menacé, comme dans la formule de
Darius, dans sa prospérité (la destruction du palais
et de ses richesses) et dans sa situation militaire (les
tremblements de terre dont la version galloise nous
explique qu’ils traduisent des affrontements de ce
type) par une race démoniaque qui s’incarne ici dans
des animaux sauvages. Les Rogations médiévales
ont, selon Jacques de Voragine, pour but d’écarter
le fléau de la guerre car c’est surtout au printemps
qu’il menace, et de multiplier les fruits de la terre,
le premier jour des Rogations étant particulicrement
destiné a garantir la récolte de foin, le second a celle
des champs (de céréales) et le troisiéme a la vendange.
En revanche, I’aspect religieux ne semble apparaitre
que dans le comportement démoniaque des animaux.

La résolution de la crise passe par I’institution de
processions christianisées mais qui ne possedent aucun
justificatif a proprement parler chrétien dans la mesure
ou aucune référence évangélique n’est sollicitée. En
revanche, la relation avec une royauté locale, celle du
royaume burgonde, semble latente. La référence royale
n’est pasreliée a un calcul spatial mais les cris nocturnes
et les tremblements de terre semblent bien indiquer
que le destin de Vienne comme si¢ge du palais royal
s’inscrit dans le méme schéma d’un lieu souterrain
ou se joue le destin de la dynastie. La méthode de
résolution montre bien d’ailleurs que le dragon gallois
est 1a aussi fondamental : durant les processions des
Rogations, on sonnait les cloches pour éloigner les
démons, animaux ou autres, et on portait une effigie de
dragon avec une grande queue dans le but d’apaiser le
fléau de la guerre et d’obtenir la prospérité agricole. On
notera également que les Rogations qui se divisent en
litanie majeure, d’origine romaine, célébrées le jour de
la Saint-Marc, le 25 avril, et litanie mineure célébrée
les trois jours précédant 1’ Ascension dont la premiére
date possible est le 1 mai, paraissent calendairement
constituer une contrepartie chrétienne des calendes de
mai galloises auxquelles sont explicitement rattachés

8 Le mythe pourrait faire allusion a la mort du roi burgonde
Gondemar qui fut briilé dans ’incendie du palais de Vienne ou il
s’était enfermé. L’institution des Rogations est attribuée a saint
Mamert (fété le 11 mai, a une date qui correspond au dimanche
de Pentecdte si I’Ascension tombe a la premiére date possible,
le 1°" mai).

10



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

les fléaux gallois. Le combat des dragons est méme
précisément situé a la nuit des calendes de mai et les
clameurs de Vienne qui se produisent au temps pascal
sont nocturnes.

Il existe aussi une version orléanaise du mythe
des trois fléaux. Elle se trouve dans les deux Fies
carolingiennes de saint Euverte qui racontent a peu
pres la méme chose. Euverte est un sous-diacre qui
arrive a Orléans pour rechercher ses fréres (ou son frére
et sa sceur) Eumorphius et Cassia emmenés captifs par
les Barbares. Il parvient dans la ville a un moment ou
on procede a 1’élection d’un nouvel évéque. Mais la
discorde et la guerre civile régnant, on ne pouvait se
mettre d’accord. Aussi, les six évéques rassemblés
avaient décidé trois jours de pri¢res de supplications.
Le second jour, alors que les litanies venaient d’étre
proclamées, Euverte pénetre dans 1’église et le miracle
d’une colombe se posant sur sa téte a trois reprises
détermine son élection. On le conduit aussitot a la
basilique Saint-Marc (hors les murs) puis on le raméne
dans la ville pour le consacrer.

Un an plus tard, au jour anniversaire de son
ordination, un terrible incendie ravage la ville et tous
les habitants accourent avec des cris de peur pour qu’il
libere la cité du feu. Une fois ses priéres exaucées, il
entreprend d’agrandir la cathédrale et commence a
creuser les fondations. On creuse le sol pour établir
les fondations et découvre une ol/la bituminée pleine
de pieces d’or a I’effigie de Néron. L’évéque Euverte
envoie le trésor a Constantin qui triple la somme,
exempte les habitants d’impdts pendant trois ans et
ordonne d’utiliser cette aide pour construire une tres
grande église dédi¢e a la Sainte Croix. Euverte obéit
et apprend que I’évéque de Soissons vient de retrouver
ses fréres. L'empereur donne en sus sept calices et
sept paténes. On appelait aussi euverte a la cathédrale
d’Orléans un grand vase qui aurait ét¢ donné par
Constantin (un des sept calices ?) et avait la réputation
de guérir tous ceux qui buvaient du vin y ayant repos¢.
Plus tard, au XI¢siecle, I’évéque Arnoul reconstruisit la
cathédrale aprés un autre incendie. Selon Raoul Glaber®,
qui fait précéder 1’épisode du miracle d’un loup qui
entre dans une église et y sonne la cloche, on trouva a
nouveau en creusant une si grande quantité d’or qu’elle
fut jugée suffisante pour financer les travaux.

A Orléans, les textes s’étalent du IX® au XI®
siecle. Il s’agit donc d’une version christianisée
d’époque carolingienne assez explicitement reliée
a des événements se déroulant vers le début mai
puisqu’il est question de trois jours de pricres et de
supplications et que Euverte est conduit la veille de
son sacre a la basilique Saint-Marc. Le saint est en
9 Chroniques, 11, 5.

11

Chapitre 1

effet fété le 25 avril et c’est ce jour-la que se tenait la
Litanie majeure ou procession septiforme, I’équivalent
romain de la liturgie gauloise des Rogations dites
aussi Litanies mineures. Le symbolisme numérique
du trois (Euverte appartient & un groupe de trois
fréres et la colombe se pose a trois reprises sur sa téte,
Constantin triple le trésor et exempte de trois années
d’impdts) qui rappelle les trois jours des Rogations
et celui du sept (Euverte est le septieme d’un groupe
d’évéques, a sa dernicre apparition la colombe parait
septies clarior quam prius, sept fois plus brillante
qu’auparavant, Constantin donne sept calices et
sept paténes) qui rappelle le terme de procession
septiforme constituent également des codages trés
parlants. Et le développement de cette version est trés
certainement en rapport avec le fait que la cathédrale
d’Orléans est dédiée a la Sainte-Croix fétée le 3 mai
en Gaule.

L’armature du mythe utilisé dans cette variante
hagiographique devait étre assez voisine de celles de
Vienne et du Pays de Galles :

a) On y trouve le motif du creusement du sol
qui rappelle les tremblements de terre de Vienne et
le creusement en un point central du récit gallois.
D’ailleurs Orléans se situe dans le pays carnute
qui passait pour la région centrale de la Gaule
protohistorique.

b) Le motif de I’incendie n’est pas reli¢é au
palais royal comme a Vienne mais a la cathédrale
d’Orléans. Il se trouve cependant en liaison avec la
méme problématique, celle de la prospérité (détruite
a Vienne, retrouvée par I’entremise du trésor et le
don de Constantin a Orléans). De méme les clameurs
nocturnes de Vienne, dont le sens ancien n’apparait
qu’a travers le cri glagant du récit gallois se réduisent
a des cris de stupeur devant I’incendie. On notera
cependant que le cri précéde toujours le retour de la
prospérité et qu’il traduit donc dans les trois cas le
danger de troisiéme fonction.

c¢) Les démons animaux n’apparaissent qu’a
travers le texte de Raoul Glaber mais comme il est li¢
a la découverte d’un second trésor, la solidarité avec
les autres ¢éléments est clairement affirmée

d) Le rdle du vin comme ¢lément de résolution de
la crise qui n’apparait pas dans le récit viennois mais
tient un role important au Pays de Galles (la corne de
cuivre lavée avec du vin, la cuve de boisson enivrante
destinée aux dragons) est ici présent (les sept calices
et le grand vase guérisseur de Constantin) et rappelle
que le dernier jour des Rogations est mis en rapport
avec la vendange.

Dans le récit orléanais, la crise est effective sur les
trois plans de la religion (la difficulté a élire un évéque),



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

de la guerre (les freres d’Euverte prisonniers de guerre)
et de la prospérité (I’incendie déplacé du palais royal
vers la cathédrale mais qui pose toujours un probleme
économique, celui du colit de la reconstruction) et
la résolution (élection d’un évéque, découverte des
fréres d’Euverte, découverte d’un trésor) passe par une
colombe (symbole de paix qui s’oppose au loup ou
au dragon guerriers), le creusement du sol et I’emploi
de récipients a vin. La version est trés centrée sur
les aspects ecclésiastiques mais la position centrale
du lieu et I’intervention de Constantin montrent que
I’idéologie royale était certainement une composante
non négligeable de la version du mythe qui a été
recyclée par ’hagiographie orléanaise.

Une autre version hagiographique est connue dans
I’extréme sud de la France, en Vallespir'®. Le texte le
plus ancien ne remonte guere qu’aux environs de 1300
dans le récit latin de la translation des reliques des saints
Abdon et Sennen au monastere d’Arles-sur-Tech. Le
texte semble rationaliser une tradition plus ancienne
et on a méme parfois prétendu que la translation se
serait effectuée au temps de Charlemagne. Rien n’est
moins sUr car on ne sait exactement a quelle époque
vécut 1’abbé Arnulfe qui en aurait été I’artisan. Et de
toute manicre, les événements posseédent un aspect
si légendaire qu’il serait bien dangereux d’y voir des
faits historiques. Tout au plus peut-on penser que la
translation a permis de récrire une version christianisée
d’un mythe trés antérieur.

Selon I’hagiographe et les auteurs plus tardifs
qui ont repris I’histoire en catalan ou en castillan,
c’est pour mettre fin a des fléaux qui se produisaient
en Vallespir que 1’abbé Arnulfe serait allé rechercher
a Rome les saints corps des martyrs Abdon et Sennen.
Ces calamités consistaient en des ¢événements
climatiques, des tempétes et des orages de gréle qui
ne laissaient ni fruits, ni feuilles dans les vignes, ni
grain dans les champs. Il s’y ajoutait 1’apparition de
bétes sauvages, vivant dans les bois, ayant la forme de
chats et méme de singes ainsi que beaucoup d’autres
especes de bétes vivant dans les bois et qui, de jour
comme de nuit, bois ne craignaient pas de pénétrer
dans les villages de la vallée et d’y enlever les enfants
au berceau pour les étouffer et les dévorer.

Au retour de 1’abbé arlésien, un 24 octobre!!
selon la tradition locale, le muletier entend les cloches

10 Le dossier de la translation des saints Abdon et Sennen en
Vallespir a été constitué par Olivier Rimbault, Réves et légendes
d’hier et d’aujourd’hui. Legons de folklorisme, 2016, pp. 86-
127.

11 Selon le plus ancien récit, cette date, le 9 des calendes de
novembre, serait aussi celle de la mort de I’abbé Arnulfe, 1’au-
teur ’ayant lue dans son épitaphe, gravée sur sa pierre tombale
découverte dans un vieux mur.

sonner toutes seules et, pour vérifier s’il s’agit d’un
miracle ou d’une diablerie, il précipite la mule qui
porte les reliques dans la riviére du haut d’une rive
escarpée. Mais I’animal ne meurt pas et parvient
méme a Arles, ou les cloches se mettent a sonner
d’elles-mémes, avant qu'il arrive. Alors de solennelles
processions furent mises en place auxquelles tout le
clergé et tous les laics de la localité prirent part et
par la grace desquelles la région fut enfin délivrée
de ces tribulations. Désormais les reliques seront
solennellement exposées une fois par an, le 30 juillet,
jour de la féte des deux martyrs, ce qui était I’occasion
d’un grand pélerinage attirant les habitants de toute la
vallée.

Ici, I’aspect de fiéau est bien mis en valeur méme
si sa triplicité n’apparait pas et si toute I’argumentation
se concentre sur les aspects agricoles. Méme si
on évoque de maniere vague de nombreux autres
malheurs et chatiments, deux menaces seulement sont
développées : les fléaux naturels (orages, tempétes,
gréle, pluie) qui entrainent la stérilité de la terre et la
présence de démons prenant diverses formes animales
(chats et méme singes dans le récit le plus ancien ;
loups, sangliers, ours, cerfs et autres dans les plus
récents) et dévorant les enfants. La trifonctionnalité
n’est plus une composante de la structure, a peine la
triplicité si on observe que le personnage actif, I’abbé
Arnulfe quijoueicilemémerole qu’Euverte a Orléans,
constitue avec Abdon et Sennen dont il ramene les
reliques de Rome, une triade assez comparable a celle
formée par le sous-diacre romain Euverte et ses deux
fréres retrouvés a Soissons. Le miracle des cloches qui
sonnent d’elles-mémes au retour avertit cependant de
la composante guerricre, car si la sonnerie des cloches
est généralement utilisée pour lutter contre 1’orage, le
miracle rappelle surtout la cloche de la cathédrale de
Sens qui avait le pouvoir de terroriser et de repousser
I’ennemi et qui sonne d’elle-méme au retour d’exil
de I’évéque saint Loup. Et surtout le fait indique la
composante sonore du mythe celtique rencontrée
dans toutes les versions : le cri stérilisant du récit
gallois, les clameurs nocturnes de Vienne ou les cris
de stupeur d'Orléans.

Ici, le fait calendaire est prégnant. Les fléaux se
produisent entre le début de la saison claire et chaude
et le temps des moissons et vendanges puisqu’ils
détruisent tout ce qui pourrait fournir feuilles, fruits
et grains. Bref, la translation des reliques joue le
méme rdle que les processions des Rogations mais
elle s’effectue le 24 octobre, quasiment a la fin de la
saison sombre, a Samain diraient les Irlandais. Mais
elle ramene le son des cloches dont on pensait jusqu’a
I’époque moderne qu’il avait la vertu d’éloigner les

12



Petit traité de mythologie celtique Ill. Etudes

orages. Le miracle des cloches se mettant toutes
seules a sonner assure donc aux habitants du Vallespir
que le fléau est fini. Et au 30 juillet, la féte solennelle
des saints Abdon et Sennen, a toutes les allures d’une
féte des moissons qui se tient au moment méme des
antiques Lugnasad.

Géographiquement, on est un peu surpris de
trouver cette version dans une région qui se trouve a la
limite des mondes celtiques et ibériques. Néanmoins,
les champs d’urnes de la transition Bronze/Fer
sont parvenus jusqu’en Catalogne et la civilisation
languedocienne de Mailhac était certainement
celtique. De toute maniere, le choix du corps de
martyrs dont la féte tombe le 30 juillet, au temps
des Lugnasad irlandaises, et dont les reliques sont
parvenues le 24 octobre a Arles (jour quasi identique
a la féte des saints Crépin et Crépinien, le 25 octobre,
pres du tombeau desquels les freres d’Euverte furent
retrouvés ou a celle des saints Lugle et Luglien,
le 23 octobre) indique clairement que le matériel
christianisé était bien d’origine celtique et méme plus
particulierement li¢ a la mythologie de Lugus. Mais
si la forme, la création (ou la christianisation) d’un
pelerinage pour résoudre un probléme de prospérité
agraire, permet de reconnaitre un théme et des
objectifs communs a I’institution des Rogations, la
composante royale et le théme du creusement en un
lieu central sont totalement évacués.

Une version de ce mythe a dii aussi exister
en Norique. Cette région correspondant dans la
Protohistoire et 1’Antiquit¢é a [D’actuelle sud-est
autrichien était le siege d’un royaume celtique
progressivement intégré dans I’Empire Romain a partir
delafindul*siecleav. J.-C. Durant I’ Antiquité tardive
et le haut Moyen Age, le territoire fut germanisé et
slavisé. Il se développa alors dans le sud de I’ Autriche
un royaume slave de Carantanie (du celtique karantos,

L'investiture du duc de Carinthie.

Chapitre 1

Nécropole a incinérations et cercles de pierres d'Arihouat
a Garin dans les Pyrénées centrales fouillée par A. Muller
(cl. B. Robreau, 1978).

« ami, alli¢ ») qui devint le duché de Carinthie,
intégré dans le Saint-Empire Romain Germanique.
Quelques détails du rituel d’intronisation des ducs
de Carinthie laissent supposer que des traditions
d’origine celtique ont été intégrés a la cérémonie.
On relevera particulierement que deux érudits, Jakob
Unrest (1430-1500) et Hiéronymus Megiser qui
publia en 1614 les Annales Carinthiae ou Chronica
des Loeblichen Ertzhertzogthumbs Khaerndten,
prétendaient que le jour de I’intronisation, pendant
que le duc administrait la justice et distribuait les fiefs,
certaines familles locales auraient eu certains droits
particuliers. Les Gradeneker auraient eu le droit, tant
que le duc était assis sur la chaise, de faucher le foin
partout dans le pays et de le garder pour eux. Les
Portendorfer et, apres leur mort, les Mordaxe avaient
le droit de briler pendant ce temps tout bien dont les
propriétaires ne voulaient pas s’arranger avec eux.
Enfin, les von Rauber auraient eu le droit de piller
a volonté dans le pays. Selon von Moro'?, ces droits
¢étaient probablement destinés & montrer au peuple les
horreurs des temps anciens et la nécessité¢ d'y mettre
fin en désignant rapidement un prince souverain. Nous
disposons ici d’une liste de trois méfaits. Faucher le
foin semble 1’équivalent de la prospérité du pays, piller
le propre du guerrier et briler rappelle I’incendie du
palais de Vienne ou de la ville d’Orléans. On notera
¢galement une indication notée seulement par le
Miroir souabe (Schwabenspiegel) selon laquelle on

12 Fiirstenstein in Karnburg und der Herzogstuhl im Zollfeld in
Kdrnthen, 1862, Vienne, pp. 17-19.

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

remet au duc un cor de chasse, qu’il est mis a cheval
et conduit en procession jusqu’a une pierre posée
entre Glannegg (chateau pres de Feldkirchen ou plus
probablement la Tanzenberg face a Virunum selon
Pleterski) et la Frauenkirche (a Maria-Saal), dont
il fait le tour a trois reprises, tandis que les jeunes
et les vieux, ainsi que les femmes, exécutent einen
windischen Gesang et louent le Créateur pour avoir
donné a la terre un Seigneur selon leur volonté. Ce
chant qualifi¢ de windischen est compris comme un
chant slave (Wendin signifie Wende, qui est le nom
donné aux Slaves orientaux par les Allemands au haut
et bas Moyen Age) mais il a aussi une curieuse valeur
paronymique puisque windig signifie « du vent,
venteux ». Les données du Miroir souabe, décriées
par Ritter von Moro, ont fait 1’objet dans les derniéres
décennies de plusieurs tentatives de revalorisation'®
et I’information de la remise du cor concorde
parfaitement avec la 1égende galloise qui évoque une
race de magiciens renseignée par le vent dont Llefelis
s’affranchit a I’aide d’une corne de cuivre nettoyée
avec du vin'*. On se rappelle aussi qu’il conseille a
Lludd de jeter sur cette race une eau empoisonnée qui
ne fera cependant aucun mal a ceux de son peuple,
mais seulement a la race ennemie. Or la cérémonie se
concluait par un verre d’eau que le duc prenait dans
son chapeau a la cabane du paysan.

Il est certain que les éléments dont se souvient la
tradition ne sont plus clairement compréhensibles au
Moyen Age et qu’il ne faut pas chercher une valeur
trifonctionnelle au groupe des trois familles. Mais
nous pourrions avoir ici le souvenir d’une illustration
rituelle du mythe des trois fléaux. Faucher le foin
est le seul indice de datation, mais il indique que la
cérémonie d’investiture était congue comme ayant
une valeur printaniere (ou estivale dans les régions
de montagne). On se rappelle que les trois jours
des Rogations étaient successivement dévolus a la
protection des récoltes de foin, puis de céréales et
enfin a la vendange. Et il est probable qu’il y a eu
dans presque toutes les versions tardives dont nous
disposons interférence entre le sens trifonctionnel
ancien des trois fléaux et un sens plus étroitement
ajusté a la troisieme fonction qui s’est développé
lorsque le rituel des Rogations a été¢ mise en place
dans I’ Antiquité tardive.

13 Voir la préface de P. Stih a la réédition de 2016 de Die Kdrtner
Herzogseinsetzung de Bogo Grafenauer et aussi Pleterski, op.
cit., p. 23, Kehnel, op. cit, pp. 203-204.

14 Le paysan qui accueillait par droit héréditaire le futur duc
sur la Pierre des princes, posséda jusqu’au XVIlle siécle une
exemption fiscale pour ses biens, mais aussi pour I’importation
de vin. Il semble cependant que ce droit soit tardif et donc la
relation avec le rituel improbable.

Cela apparait aussi dans le cas du tour des
reliques de Landeleau. En effet, bien que nous ayons
donné nombre d’arguments pour lui rechercher des
origines préchrétiennes en rapport avec les rituels
d’investiture d’une royauté protohistorique, le recueil
du mythe explicatif est extrémement tardif puisque
nous ne disposons pas de version antérieure au XIX®
siécle et il renvoie aussi au schéma type des Rogations.
I1 s’articule en effet autour de trois themes et de trois
stations qui reprennent la structure des trois fléaux :

a) a Chateaugal, prés de la chapelle Saint-Roch,
saint Théleau monté sur son cerf est surpris par les
chiens du seigneur des lieux alors qu’il traversait la
cour du chateau et est contraint de se réfugier dans un
chéne situé a I’ouest de Chateaugal ;

b) au sud, au Lannac’h, la chapelle Notre-Dame-
de-Bonne-Nouvelle voisine avec le marais de Lan-al-
Loch ou les grenouilles qui coassaient toutes ensemble
empéchaient le saint de prier et de dormir. Le motif est
redoublé par 1’action de la sceur jalouse qui fait crier
un coq en le fourrant dans le tuyau de la cheminée
apres avoir allumé un feu de bois vert dans I’atre.
Cherchant a fuir la fumée, I’animal chante et le cri,
parti du bourg au sud, se répercute de ferme en ferme
arrétant Théleau dans son entreprise et établissant une
liaison avec la chapelle la plus méridionale ;

¢) la chapelle du Penity-Saint-Laurent, au point le
plus septentrional atteint par la procession, est dédié¢e a
un saint qui endura le martyre du gril et comprend aussi
un oratoire consacrée a sainte Barbe qui protége de la
foudre et du feu. Par redondance, 1’écorce du chéne
de saint Théleau protége de I’incendie, établissant
ainsi une liaison avec la chapelle septentrionale.

La promenade sur le dos d’un animal sauvage,
normalement destiné a un autre usage, correspond
a une version treés christianisée ou le héros a pris
le controle de ces étres, encore compris comme
démoniaques dans la variante de Vienne ou ils
entrent sans crainte dans la ville. Le cri redondant des
grenouilles puis du coq n’a plus son caractére direct
de mise en cause de la prospérité, mais en arrétant
la course du cerf de Théleau, la sceur obtient un
résultat équivalent en limitant I’extension du domaine
attribué au saint. L’incendie indique I’influence de la
version christianisée des Rogations viennoises, mais
il a complétement évacué¢ la dimension royale et
s’inverse en rite de protection.

Le chéne constitue une quatriéme station, la seule
qui ne correspond pas a une chapelle chrétienne mais
a un ¢lément naturel. Il représente I’axe central ou
convergent les trois motifs (les chiens venus de I’est

14



Petit traité de mythologie celtique Ill. Etudes

a la poursuite du cerf ; les cris qui viennent du sud ;
et ’incendie localisé au nord). Il est le point d’arrét
définitif de I’entreprise d’acquisition d’une paroisse
effectuée par Théleau et pourtant, il ne se trouve pas
sur la limite de la circonscription mais en son centre.
Deux des thémes sont redondants du point de vue
de I’économie du scénario puisque la chaine de cris
double l’action des chiens. On pourrait considérer
qu’il s’agit des dangers que le saint doit affronter alors
que le fléau de I’incendie ne parait pas le concerner
personnellement. Réunis les trois éléments constituent
pourtant une structure parente de celles des Rogations
viennoises qui met en scéne les mémes animaux (cerf
et loups qu’il est ici vain de distinguer des chiens), des
cris et ’'incendie du palais royal. Le chéne joue ici le
role d’un axe du monde mais il y a inversion puisque
le saint se réfugie en haut (dans ’arbre) alors que,
dans les récits orléanais et gallois, il faut creuser en
un lieu central. L’aspect royal est ici invisible, sinon
a travers la sceur qui fait chanter le coq. En effet, dans
certains récits folkloriques portant sur saint Edern
montant un cerf pour délimiter sa paroisse, ce méme
motif apparait et la sceur est ici nommée Genovefa,
c’est-a-dire Genevieve ou plutdt Guenievre, la reine
d'Arthur, ce qui renvoie a 1’aventure de la chasse
au blanc cerf dans le roman d’Erec de Chrétien de
Troyes ou dans le conte gallois de Gereint et Enid.
Les liens que nous avons établi entre la procession
de Landeleau et une possible royauté protohistorique
chez les Osismes des environs de Carhaix donneraient
alors tout son sens a ce détail.

Rites et mythes solsticiaux

Le Jupiter gaulois se distingue de son confrére
romain par le symbole de la roue qui apparait a
diverses reprises dans son iconographie, notamment
dans les statues au géant anguipede juché au sommet
d’une colonne. Cette roue se retrouverait facilement
dans un autre type de représentation, surtout connue
par un bronze aujourd’hui présenté a Baltimore, celle
du Sucellos barbu coiffé d’une peau de canidé et placé
devant un maillet géant dont la téte évoque une roue
danslaquelle sontfichées comme des rayons cing autres
plus petites mailloches que C. Sterckx!® interpréte
comme des éclats fulgurants issus de la roue solaire.

Cetteroueestcependant moins évidente en Irlande
ou I’équivalence du Jupiter gaulois et du dieu-druide
irlandais Dagda, longtemps admise, est aujourd’hui
remise en cause notamment par Valéry Raydon, et
il faut bien admettre que le lien entre le Dagda et la
roue est peu visible. On peut seulement citer une ga-

15 Taranis, Sucellos et quelques autres, t. 1, 2005, p. 31.

Chapitre 1

AF AN

Le dieu au maillet de Vienne

bol gicca rothach (« un gourdin fourchu a roue » ou
« en forme de roue » selon Sterckx!'¢, traduction que
conteste V. Raydon). En revanche, 1’Irlande connait
un véritable mythe de la roue qu’elle attribue a un
célebre druide mythique du nom de Mog Ruith, glosé
magus rotarum (« le druide aux roues ») parce que,
nous dit-on, il « faisait ses augures avec des roues ».
C’est, en effet, lui qui fit la roue ramante qui viendra
accoster en Europe un vendredi de la Saint-Jean Bap-
tiste, peu avant le Jugement universel [c’est-a-dire la
fin du monde]. Selon la tradition irlandaise, Mog Ruith
décapita saint Jean Baptiste, c’est ce qui a apporté a
chaque Irlandais le froid, la faim et la maladie [la
fin de I’Age d’or et de ce qui est encore le régime de
I’ Autre monde, un éternel ét¢ sans maladie, ni mort].

Ce mythe, celui du premier mort, est un mythe sai-
sonnier dans la mesure ou il est relié au solstice d’été,
la Saint-Jean, et sa généralité s’exprimait par des rites
qui ont survécu tres longtemps jusqu’au XIXe siecle.
L’exemple le plus célebre est celui auquel assista le soir
du 23 juin 1823 le sous-préfet de Thionville a Basse-
Kontz dans la vallée de la Moselle. Deux jeunes gens

16 Ibidem, pp. 86 et p. 95,

15



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

el
l“‘l‘l"[mr

£ W
) ;ﬂ-

/o v\

- =
Le martyre de saint Pantaléon (cathédrale de Chartres).
s’élanceérent du haut du versant dominant la riviére en
guidant une roue de paille enflammée par une perche
qui, dépassant d’environ un metre de chaque coté, sert
d’axe ou d’essieu. Leur but était d’arriver a précipiter
la roue encore enflammée dans la Moselle, ce qui serait
un bon présage pour la vendange a venir ; mais ils y
parvenaient rarement parce que la roue était génée par
les vignes qui encombraient la pente sur les deux-tiers
de sa hauteur. Des cérémonies dites « folkloriques »
comme celles-ci sont aussi connues en Alsace, 1a aussi
surtout sur des terroirs viticoles, en Suisse, en Souabe
ou on brilait a la Saint-Guy, le 15 juin, une roue au
sommet d’une montagne, au pays de Galles, ou la roue
enflammée devait aussi atteindre le bas d’une colline
pour que la récolte soit bonne, en Champagne ou la
roue de saint Pantaléon fournie par le dernier marié
n’était pas enflammée mais effectuait sans cesse toute
la journée des aller-retour le long d’'une pente en fran-
chissant haies et ravins. Quand, 1’aprés-midi, la roue
commengait a se démantibuler, les assistants s’amu-
saient a ’arréter au passage et a s’exposer sans crainte
a ses coups : on se laissait heurter et renverser par elle
car jamais, de par la grdce de saint Pantaléon, elle
n’avait causé la moindre blessure, la moindre plaie’’ ...
Ici la conclusion marque véritablement une inver-
sion (la roue préchrétienne devait provoquer plus que

17 Van Gennep, op. cit., pp. 925-926.

des blessures puisque 1’Irlande dit de la roue de Mog
Ruith : Aveugle sera quiconque la regardera, sourd
quiconque l’entendra, mort quiconque sur qui elle
tombera) qui nous renvoie a un mythe bien particulier
qui a été conserve chez les Ossétes du Caucase, des-
cendants des Scythes et des Sarmates, cavaliers de la
grande plaine ukrainienne dont des contingents abou-
tirent en Gaule aux I'V*-Ve siecles ap. J.C. Les Ossetes
connaissaient ainsi ’histoire de la roue qui venge la
fille du Pére Jean (saint Jean) insultée par le jeune et
beau héros Soslan en coupant les jambes a ce dernier
bien que certaines plantes, le noisetier et le houblon,
cherchent a retarder la roue pour laisser au héros le
temps de se défendre. Lorsque ces plantes parviennent
aleurs fins, la roue subit des avaries et doit €tre réparée.

Mog Ruith doit étre assimilé au Judas, mis a tour-
ner sur la roue en guise de chatiment, que saint Bren-
dan rencontre dans son périple vers I’ Autre monde. Ce
Judas apocryphe est aussi connu par la Légende Dorée
(dans les notices de saint Mathias au 24 février et dans
celle de la Passion du Christ) de Jacques de Voragine
qui nous apprend qu’il avait méme caractere que Pi-
late, petit-fils du meunier Atus, qui avait tué son de-
mi-frére, son compagnon de jeu. Le théme du jeune
homme tué au cours d’un jeu revient aussi dans la Vie
de saint Baudri (Baldericus) de Mesmont (en Bour-
gogne), ce qui nous rappelle que I’équivalent germa-
nique de Soslan est Baldr qui mourut au cours d’un
jeu au cours duquel il s’exposait non aux coups d’une
roue mais a ceux d’un rameau de gui. Logiquement, le
mort du mythe celtique devrait étre 1’ Apollon Mapo-
nos des Gaulois (Mabon dans la tradition galloise) ou
le Mac Oc en Irlande. Ce dieu des jeunes est en effet
I’équivalent de Baldr mais aussi de ’Hermes grec qui
est un protecteur des jeunes et qui joue pourtant un rdle
(involontaire ?) dans la mort d’un adolescent a nom de
plante (Crocos) qui, insouciant, reste debout sur la tra-
jectoire du disque lancé par le dieu. La version grecque
qui aboutit aussi a la mort d’un beau jeune homme
semble intermédiaire entre celle des Scandinaves
(Baldr, si beau et si brillant et il existe méme selon la
Gylfaginning une fleur si blanche qu’on [’a comparée
avec les cils de Baldr) ou le dieu périt par le lancer
d’une plante aux fleurs blanches et brillantes (la boule
de gui) et la version ossete ou le héros meurt par le
lancer d’une roue solaire. Le Mac Oc a aussi eu maille
a partir au cours d’un jeu mais la seule chose que I’on
en sait, c’est que Midir, son pere nourricier, y a perdu
un ceil en ayant recu une pointe de coudrier (noisetier).

On se rappelle que ce sont des jeunes gens qui
guident laroue sur les pentes de la vallée de 1a Moselle.
En Souabe, les roues sont briilées le 15 juin, jour de
la féte de saint Guy qui est en milieu germanique un

16



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

La descente de la roue de cire entre Montbolo et Arles-
sur-Tech.

patron des jeunes gens. On pourrait croire que les rites
de la roue ont été introduits en Gaule et Allemagne du
sud dans I’ Antiquité tardive par les Alains et Sarmates
dont les Ossetes. Mais I’Irlande doit nous détromper et
cela est confirmé par des témoignages chrétiens dont
la moiti¢ sud de la Gaule nous offre trois exemples.
Le plus ancien est celui de saint Vincent d’Agen
qui aurait été martyrisé un 9 juin pour s’étre opposé
a une cérémonie paienne au cours de laquelle une
roue enflammée sortait d’un temple pour descendre
jusqu’a la Garonne et en remonter. On peut penser que
I’hagiographe a seulement modernisé le mythe d’un
jeune héros paien tué par une roue de feu en mythe
d’un jeune héros chrétien martyrisé pour s’étre opposé
au lancer d’une roue enflammée. On connait aussi
deux cas d’offrandes de roues de cire, en fait un trés
long cierge enroulé sur un axe. La premicre se faisait
en Auvergne, a Riom, a I’occasion de la Saint-Amable
du 11 juin. La seconde est localisée en Vallespir, a
Arles-sur-Tech, et ne daterait que du XV siecle. Le
jour de la féte des saints patrons (Abdon et Sennen)
de I’abbaye d’Arles, les habitants de Montbolo, une
trés ancienne paroisse située a quelques kilometres
au-dessus de la vallée, y descendaient par un chemin
sinueux et escarpé la roue de cire qu’ils donnaient lors
de la messe et qui avait la réputation de protéger de
toutes les calamités. La descente processionnelle de la
roue, prétendument effectuée ici en remerciement de
I’¢loignement d’un orage, pourrait bien avoir relayé
le lancer d’une roue enflammée du type mosellan. La
date apparemment aberrante du 30 juillet peut ici étre
liée aux saints patrons locaux, mais on remarquera
qu’elle correspond aussi a la Lugnasad irlandaise. S’il
y a eu déplacement, il s’est donc fait dans un contexte

Chapitre 1

celtique qu’on ne peut s’empécher de mettre en relation
avec les champs d’urnes du début du premier Age
du Fer, bien représentés en Languedoc, Catalogne et
méme dans la haute vallée de la Garonne vers Saint-
Bertrand-de-Comminges (Lugdunum Convenarum) et
Luchon (cf. supra la nécropole de Garin). Le Jupiter
a la roue, le jeune Apollon Maponos et leurs mythes
doivent remonter au minimum a cette époque au pied
des Pyrénées.

Mabon est un des trois prisonniers céleébres des
Triades galloises. Selon Culhwch ac Olwen, 1l est enfer-
mé dans une étroite prison dans une ile et dans I’ Erec de
Chrétien de Troyes, Mabonagrain est emprisonné dans
un verger merveilleux qui n 'éfait environné ni de mur,
ni de palissade, mais seulement d’air. Cela semble bien
faire de lui une sorte de Soslan, de Baldr ou de Cro-
cos, un jeune dieu beau et brillant qui figure le premier
mort tué par la roue solaire, la fameuse roue ramante
qui arrivera en Europe pour le Jugement dernier et que
I’on retrouve dans I’hagiographie du saint Germain a
la roue de Carteret ou du saint Forannan de Waulsort,
respectivement fétés les 2 mai et 30 avril. Dans la Vie
de saint Baudri (Baldericus) de Mesmont, non loin
des sources de la Seine, il y a un épisode ou 1’on nous
narre la mort d’un jeune homme tué involontairement
(comme Baldr) au cours d’un jeu et emprisonné a Si-
nemurum, généralement identifi¢ & Semur-en-Auxois
mais qui signifie littéralement : « sans mur ». Il semble
bien que I’hagiographie de Baudri a mélangé le mythe
de Baldr et celui du Maponos gaulois qui étaient sans
doute tres similaires a I’exception peut-étre du mode de
mise a mort : roue solaire ou rameau de gui. Oengus,
dit le Mac ind Oc (« le fils jeune »), le Mabon irlan-
dais, est connu pour s’étre envolé (vers I’ Autre monde
vraisemblablement) en compagnie de son amante sous
la forme de deux cygnes. Saint Baudri qui fréquentait
Blactiacum (Blessey aux sources de la Seine) pourrait
bien nous mettre sur la piste du parédre de la déesse
Sequana représentée sur une barque de bronze (la roue
ramante) affectant la forme d’un canard.

Un autre jeu solsticial quasi rituel est la soule qui
se pratiquait surtout en hiver au temps de Noél, au
1 janvier, ou a la Chandeleur. Au XIX° siecle, les
petits (ils concernent le plus souvent des subdivisions
de paroisses, des tréves) pardons d’hiver s’appellent
souvent mellat (mellat sant Selauen...) en Bretagne.
Le mot vient du nom du ballon qui se dit mell en bre-
ton. Souvent le dernier marié devait offrir la soule (la
balle) au seigneur, généralement au début ou a la fin
de I’année : a la Saint-Etienne (27 décembre) a Vi-
tré, le jour des Rois a Rochefort-en-Terre (Morbihan).
En Poitou, a Vouill¢é, la compétition oppose sur la fin
du jour au lendemain de Noél, hors de I’enceinte de

17



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

la ville, deux camps déterminés selon leur age : d’un
coté, les hommes et les femmes (mariés), de I’autre,
les garcons (c’est-a-dire les bacheliers) et les filles (les
bachelettes). Le bourg se situait au fond de la petite
vallée de I’Auxance, d’une largeur médiocre et en-
caissée d’une vingtaine de métres par rapport au pla-
teau. La boule en bois tourné, d’un poids énorme, était
levée par le dernier marié qui la portait sur une pierre
placée sur la pointe d’un rocher tres escarpé a la cime
du coteau, de sorte qu’en jouant, pour aller au but, il
fallait descendre deux cents pas. Au signal donné,
les deux camps cherchaient a s’en emparer. Débutait
une mélée furieuse ou tous les moyens étaient bons
et ou clotures et bois-taillis, voire les maisons, étaient
fréquemment dévastés. Si les adultes étaient les plus
forts, ils portaient la boule au milieu de la riviére. Si
c'était les jeunes gens, ils la jetaient dans un puits et
un des garcons y descendait la téte en bas afin de la
remonter.

Ici, la boule remplace la roue mais il n’y a pas
de raison de ne pas lui donner le méme symbolisme
solaire qu’a la roue car le jeu reproduit exactement la
descente de la roue : on part du sommet du coteau et

La soule en Basse Normandie au milieu du XIX¢ siéecle.

% 12 T am‘\ i e —
Al ! I

La soule dans la région de Quimper vers 1800 (gravure
d'Olivier Perrin, musée des arts et traditions populaires).

la balle peut finir comme la roue mosellane dans 1’eau
de la riviere. Mais, et c’est 1a le signe de I’inversion, si
noyer la roue enflammeée était le but des jeunes gens la
veille de la Saint-Jean (au solstice d’été, c’est I’exces
du feu solaire qui est a craindre), a Noél le but est plutot
que les jeunes gens empéchent la balle de finir a I’eau
et la remonter (au solstice d’hiver, il faut plutot ranimer
le feu solaire et aider le bel astre a remonter sur 1’ho-
rizon). Cela s’exprime bien a Rochefort-en-Terre, au
début janvier, le jour des Rois, quand le dernier marié
devait sous peine d’amende jeter la soule par-dessus
le four banal de la ville en ayant un pied contre le mur
du cimetiere de la Tronchaye. En revanche, a Courta-
lain (Eure-et-Loir) les nouveaux mariés sont tenus de
présenter au seigneur, le lundi de la Pentecote, un bal-
lon que [’on nomme éteuf, et d’en jetter ou faire jetter
un autre par-dessus le faite du chdteau. Au solstice
d’hiver, le ballon solaire doit étre réchauffé. Au sols-
tice d’été, sa trajectoire doit étre la plus haute possible.
Dans le Festin de Bricriu'®, Cuchulainn triomphe ainsi
au lancer de la roue :

Le lendemain, ils [Cuchulainn et ses rivaux, Loegaire
et Conall Cernach] s éveillerent tot le matin et vinrent a
la maison ou les jeunes gens s’exercaient au jeu de la
roue. Alors Loegaire saisit la roue et la langa jusqu’a ce
qu’elle atteigne la moitié de la hauteur du mur. Sur ce,
les jeunes gens rirent et I’acclamérent. En réalité, c était
une raillerie, mais cela sembla a Loegaire un cri d’ap-
plaudissement. Conall prit alors la roue qui était sur le
sol. 1l la lang¢a aussi haut que le sommet du poteau fai-
tier du palais. A cela, les jeunes poussérent un cri. 1l sem-
bla a Conall que c’était un cri d’applaudissement et de
victoire. Pour les jeunes, c’était un cri de mépris. Alors
Cuchulainn prit la roue ; c’était en ['air qu’il I’attrapa.

18 Fled Bricend, version du Livre de la vache brune, 11. 8843-
8854, édition mise en ligne par 'université de Cork (http://www.
ucc.ie/celt/online/G301900/text024.html).

18



Petit traite de mythologie celtique 1II. Etudes

1l la projeta en ['air jusqu’a ce qu’elle dépasse le faite
du toit ; la roue s’enfonca d’une coudée dans le sol dans
I’enclos au-dehors. Dans le cas de Cuchulainn, les jeunes
gens pousserent un cri d’applaudissement et de mépris.

Le jeu de la roue irlandais se déroule a la ma-
niere du jeu de I’éteuf de 1’ouest de la France. Il
est normalement pratiqué par les jeunes gens et
Cuchulainn est un jeune garcon étonnamment pré-
coce. Bricriu qui est I'organisateur du festin a été
reconnu comme 1’équivalent de Loki et de Syrdon

Chapitre 1

qui sont les véritables meurtriers par intention de
Baldr ou de Soslan et il était donc un acteur incon-
tournable dans le mythe de la mort du jeune et beau
fils du Jupiter celtique. Il est donc probable que les
versions celtiques de ce mythe faisait intervenir une
partie de balle (finalement assez proche de 1’épreuve
grecque du discobole, responsable de la mort de
Crocos ou d’[Apollon] Hyacinthos) ou un lancer de
roue (2 la maniere des mythes ossétes) solsticiaux.

(a suivre)

Saint Germain a la roue. (Vitrail de sa chapelle a Ribémont, département de I'Aisne)

19



