
PETIT TRAITÉ DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 3 : ÉTUDES

CHAPITRE 1:  LA STRUCTURE DU TEMPS
ET LES MYTHES SAISONNIERS

Bernard ROBREAU

La roue de cire de Marsat (cl. L. Royneau)



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

CHAPITRE 1 LA STRUCTURE DU TEMPS ET 
LES MYTHES SAISONNIERS

Mythes et rites s’épaulent fréquemment dans la 
mémoire traditionnelle. Certains mythes constituent 
des explications rituelles et les rites servent à 
perpétuer et mémoriser les mythes. L’évolution 
des rites consécutive aux changements historiques 
pourrait donc se révéler une des clefs de l’évolution 
des mythes. 

Le temps constitue un des cadres dans lequel rites, 
généralement peu ou mal connus en domaine celtique 
préchrétien, et mythes s’insèrent. Il est important 
de l’explorer si l’on veut interpréter correctement 
nombre de mythes et inversement ces mythes nous 
renseignent plus précisément sur la structure du temps 
chez les Celtes protohistoriques païens.

Fragments du calendrier de Coligny (Musée Lugdunum, anciennement Musée gallo-romain de Lyon-Fourvière)

La clef calendaire des mythes dans la littérature 
médiévale

Au Moyen Age, la période de recueil de la 
quasi-totalité des mythes d’origine celtique, nous 
connaissons une profonde opposition entre, d’une 
part l’Irlande, d’autre part, le Pays de Galles et le 
continent. 

En Irlande, la plus grande partie des épisodes 
que l’on peut soupçonner de dériver d’anciens 
mythes plus ou moins superficiellement christianisés 
se déroulent à Samain, c’est-à-dire aux environs 
du premier novembre.  Des événements importants 
comme l’arrivée en Irlande des Tuatha Dé Dannan 
se placent à Beltaine, aux environs du premier mai, 
et les combattants – desquels Lug est absent - de la 
première bataille de Mag Tured s’affrontent un mois 
et quinze jours après le début de l’été, soit en juin à 
une date qu’on pourrait qualifier de solsticiale. Mais 



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 1

3

c’est à Samain que se place la seconde bataille de Mag 
Tured, le récit peut-être le plus fondamental de toute 
la mythologie irlandaise, c’est à chaque Samain que 
les fées ravagent la colline d’Aine ou que – jusqu’à 
ce que Finn y mette un terme – Ailléan mac Modhna 
incendie la ville de Tara ou qu’une femme du sidh 
vient conter à Fingen les merveilles et la gloire des 
forteresses royales. C’est à ce moment que Macha, 
obligée de courir contre les chevaux du roi, accouche 
de jumeaux tout en proférant sa malédiction contre les 
Ulates, que surviennent les femmes-oiseaux venues 
chercher les héros comme Cuchulainn pour les attirer 
dans l’Autre monde, c’est à Samain que meurent, tel  
Muircertach, fils d’Erc, le mardi après Samain, les 
rois usés…

En revanche, la littérature galloise et arthurienne 
est dominée par la date des calendes de mai. C’est 
à ce moment que l’on retrouve Pwyll,  le fils de 
Rhiannon disparu le jour de sa naissance, que s’élève 
un cri terrifiant faisant avorter femmes et animaux 
et que s’affrontent au centre de l’île de Bretagne  les 
deux dragons du Cyfranc Lludd a Llefelys… Dans un 
contexte plus christianisé, la même date encombre 
la littérature romanesque ou épique du Moyen Age 
français  : c’est à la Pentecôte qu’apparaît le Graal et 
le conte d’aventures démarre souvent à Pâques ou à 
l’Ascension  ; Orson de Beauvais est représentative 
de beaucoup de chansons de geste  : une référence à 
Pâques, une autre à la Pentecôte, et une date qui revient 
périodiquement pour rythmer l’action  : le mois de 
mai (laisses 3, 7, 14) quand les arbres sont en fleur, 
que la rose, le glaïeul et les prés reverdissent (laisse 
34), que fleurissent les bois et verdissent les prés, que 
damoiseaux et pucelles se remettent à aimer (laisse 47).

Il faut toujours prendre garde à cette clef de 
lecture fondamentale qui oppose mythologie irlandaise 
et mythologie des régions romanisées. La verte Erin 
que son isolement a protégé de la conquête romaine 
est restée plus conservatrice. Nous ne pouvons en 
effet douter qu’elle représente bien la situation la plus 
archaïque. César, La Guerre des Gaules, VII, 18, fait 
remarquer que  les Gaulois déterminent les intervalles 
de toute durée, non par le nombre des jours mais par 
celui des nuits ; ils célèbrent ainsi les anniversaires et 
les débuts des mois et des années, de sorte que le jour 
diurne succède à la nuit. Ainsi l’Irlande, place plus 
volontiers  le mythe à Samain en fait (malgré le nom)
au début de la moitié sombre et froide de l’année alors 
que le Pays de Galles et la Gaule médiévales préfèrent 
les calendes d’été, c’est-à-dire le début de la moitié 
claire et chaude.

En effet Samain signifie été (irlandais sam, vieux-
breton ham) ou plus exactement «  affaiblissement, 

mort de l’été » pour le glossateur irlandais médiéval. 
Nous connaissons mal le calendrier celtique mais 
pour une fois la tradition irlandaise médiévale rejoint 
sans difficulté les sources archéologiques de la Gaule 
antique pour distinguer deux saisons principales  : 
l’été, clair et chaud, l’hiver sombre et froid. Si 
l’on fait abstraction des mois intercalaires, l’année 
ordinaire du calendrier de Coligny commence par 
un mois Samon(ios) qui étymologiquement serait 
«  estival  » et porte en septième position un mois 
nommé Giamoni(os) qui signifierait «  hivernal  » 
(irlandais gaimred, vieux-breton guoiam, « hiver »). 
À vrai dire, on ne sait exactement à quelle période 
il faut rattacher nos deux mois qui inaugurent les 
deux moitiés d’année. Samonios désigne-t-il le début 
de l’été (cetsamain en Irlande) qui correspondrait 
approximativement à avril-mai, le milieu de l’été 
(juillet-août) ou la fin de l’été (samfuin qui correspond 
à octobre-novembre). Cette dernière solution est celle 
de la fête de Samain irlandaise dont l’équivalent 
christianisé continental est la Toussaint, célébrée au 
1er novembre depuis l’époque carolingienne,  suivie le 
lendemain par la fête des morts qui s’est développée 
vers l’an mil sous l’influence de l’abbaye de Cluny.

Il importe cependant de comprendre que le 1er 
novembre n’est qu’une approximation. Le calendrier 
celtique ancien, tel que le montre la centaine de 
fragments de la plaque de bronze de Coligny, était 
de nature essentiellement lunaire avec un mois 
alternativement pourvu de 29 ou de 30 jours et il 
s’ajustait avec le rythme solaire par un système de 
deux mois intercalaires de 30 jours insérés tous les 
deux ans et demi. Il n’était donc ni purement lunaire, 
ni réellement solaire, et dans la pratique une date 
donnée devait varier approximativement, si on la 
traduisait dans notre calendrier julien puis grégorien, 
d’une quinzaine de jours avant ou après la date 
pivot moyenne. Ainsi un équivalent gaulois de la 
fête irlandaise de Samain pouvait-il grossièrement 
tomber entre le 15 octobre et le 15 novembre, d’où 
peut-être la notion folklorique «  d’été de la Saint-
Martin  » qui pourrait correspondre primitivement 
à une année où la date lunaire non rétrogradée (car 
les mois intercalaires se doublaient de systèmes 
d'ajustement) était particulièrement en avance. Ce 
fonctionnement pourrait d’ailleurs aussi expliquer la 
formule selon laquelle Lug institua l’assemblée de 
Tailtiu, quinze jours avant (la date de) Lugnasad et 
quinze jours après1. Dans le système de Coligny, un 
événement exprimé en date lunaire et situé peu avant 
l’arrivée d’un mois intercalaire devait se situer en 
avance (en date solaire) alors que douze mois plus 
1 Keating, History of Ireland, éd. Comyn, I, p. 220.



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

tard, il se situait en retard du fait de l’insertion dudit 
mois. L’accord avec le rythme lunaire n’était pas 
absolument parfait, mais il semble selon Pinault2 que 
la pleine lune et la nouvelle lune survenaient dans la 
quasi-totalité des occurrences aux jours 7, 8 ou 9 des 
deux quinzaines du mois.

La division en deux moitiés de l’année apparaît 
aussi dans un curieux document d’époque chrétienne 
que nous désignerons sous l’appellation de circuit 
liturgique auxerrois. Il s’agit d’un règlement 
liturgique institué par l’évêque d’Auxerre Tetricus 
aux environs de 700 et qui détermine l’ordre dans 
lequel abbés et prêtres du diocèse s’acquittent de 
l’office divin dans la cathédrale Saint-Etienne. 
Chaque mois est divisé en quatre services appelées 
ebdomada correspondant donc grossièrement à 
chacun une semaine et l’ensemble des services de 
l’année est divisé entre, d’une part, le personnel des 
basiliques suburbaines et les monastères, d’autre part, 
les clercs des paroisses rurales. Le premier a la charge 
des mois sombres et froids, de la seconde ebdomada 
d’octobre à la troisième de mars, les seconds celle des 
mois clairs et chauds, de la quatrième ebdomada de 
mars à la dernière de septembre. Un cas particulier 
est représenté par les clerici dominici, certainement 
les clercs de la maison épiscopale qui président les 
offices à la première ebdomada d’août et d’octobre, ce 
qui correspond très exactement aux dates essentielles 
du culte de saint Germain, le grand évêque d’Auxerre 
mort le 31 juillet et enterré le 1er octobre. Le système 
est clairement chrétien puisque le point de départ 
de la saison claire, la dernière ebdomada de mars 
correspond à la première date possible pour Pâques, 
et le point d’arrivée, la première d’octobre à l’octave 
de la seconde fête de saint Germain. Mais il paraît 
aussi s’ajuster assez bien sur les solstices avec :

    •  pour la fin mars, la prise en charge des 
offices par les clercs d’Escolives-Sainte-Camille, une 
localité située à neuf kilomètres au sud d’Auxerre où 
se situait un important sanctuaire gallo-romain et où 
fut implanté le culte de sainte Camille, une des cinq 
vierges censées avoir ramené d’Italie le corps de saint 
Germain ;

    • pour la fin septembre, la prise en charge par 
les clercs de Charbuy et Appoigny. Cette dernière 
localité située à neuf kilomètres au nord d’Auxerre et 
qui porte un nom dérivant de la déesse gauloise Epona 
correspondait à un domaine appartenant aux parents 
de saint Germain dont les sépultures se trouvaient 
dans l’église du lieu.

    • Entre les deux dates, les divers services sont 
organisés de manière très précise avec une prise en 
2 Recueil des Inscriptions gauloises, Vol. III, Les calendriers, 
pp. 415-416.

charge par les clercs de la partie orientale du diocèse 
en avril, de la partie sud-est et sud en mai-juin, de 
l’ouest en juillet, des collines centrales de Puisaye en 
août, et la partie la plus septentrionale en septembre.

En fait, ce règlement succède à un règlement plus 
ancien, de la fin du VIe siècle, également conservé 
par les Gesta Pontificum Autissiodorensium qui 
l’attribuent à saint Aunaire. Ce dernier avait prescrit 
des prières publiques (rogationes) effectuées tout le 
mois de janvier dans les diverses paroisses du diocèse 
et des litanies célébrées chaque mois à tour de rôle 
dans un monastère ou une basilique suburbaine. On 
notera que ce mois de janvier n’est censé comporter 
que 30 jours et qu’il pourrait donc là aussi rappeler le 
mois intercalaire du calendrier de Coligny. A l’appui 
de cette interprétation, nous indiquerons que le mois 
intercalaire du calendrier de Coligny comprend trente 
jours tous les trente mois et qu’il est placé en tête de 
la table de bronze tout comme janvier est le premier 
des douze mois dans la liste du règlement d’Aunaire. 
Surtout, et c’est là que la ressemblance s’affirme, 
chacun des trente jours du mois intercalaire emprunte 
ses notations à chacun des trente mois précédents, 
constituant une répétition de l’ensemble du temps 
séparant les deux mois intercalaires qui permettent 
l’ajustement des cycles lunaire et solaire. À Auxerre, 
les prières permettent de réaliser une synthèse 
complète du territoire puisque chacun des trente 
jours de janvier renvoie à des portions d'espace qui se 
succèdent régulièrement dans le sens de la course du 
soleil (les paroisses de l’est avant celles du sud et de 
l’ouest) avec la seule différence d’Appoigny au nord 
qui débute la liste du règlement d’Aunaire alors que 
la même localité clôt celle du règlement de Tetricus. 
Quant à cette confusion de la totalité spatiale et de la 
totalité temporelle, elle est éminemment celtique. Bitu, 
pour les Gaulois, ou bith pour les Irlandais, signifie à 
la fois partout et toujours, l’univers et l’éternité. De 
plus, la distinction entre les prières confiées aux clercs 
et habitants (cum clero et populo) des paroisses et les 
litanies assurées par les monastères et les basiliques 
suburbaines rappelle là encore l’opposition de nature 
entre les deux semestres du calendrier celtique.

Il ne s’agit pas ici d’affirmer que le calendrier 
gaulois était encore vivant à Auxerre aux temps 
mérovingiens puisque ces règlements ne suivent pas 
la coupure du temps séparant les calendes de mai de 
celles de novembre, simplement que les notions de 
temps celtiques y ont fort probablement laissé un long 
héritage que le culte des saints a eu pour mission de 
neutraliser3  : saint Germain serait mort le 31 juillet, 
3 B. Robreau, « La christianisation du passé auxerrois », Mytho-
logie Française, 277, décembre 2019, pp. 1 et 21-22.



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 1

5

donc bien près de la date moyenne de la grande fête 
du milieu de l’été, son prédécesseur Amâtre le 1er mai 
et les quatre pontifes précédents, les 16, 12, 8 et 6 mai, 
une série bien improbable... Le cas d’Aunaire est plus 
clair  : s’il est indiqué au 31 juillet par la recension 
auxerroise du Martyrologe hiéronymien, c’est qu’il 
fut ordonné évêque ce jour-là.

La béance du temps

Entre les deux moitiés claire et sombre de l’année, 
il existe une profonde fracture. Bien que Samain soit 
autant le prologue de l’obscurité (il peut neiger à 
Samain4) que la récapitulation de l’été, il existe une 
profonde rupture dans le continuum du temps. Si le 
mythe s’accroche si facilement à Samain, c’est que ce 
temps représente une ouverture vers l’Autre monde. 
La circulation des mortels et des êtres de l’Au-
delà entre notre monde et l’autre s’y effectue sans 
obstacle sinon avec les dangers que cela suppose. Les 
aventures de Nera (Echtra Nerai) en constitue une 
des meilleures illustrations.

	 Une nuit de Samain, la reine Medb et son 
mari Ailill sont dans leur forteresse de Cruachan avec 
toute leur cour. Pour souligner l’horreur de cette nuit, 
Ailill promet une récompense à l’homme qui aura 
le courage de sortir pour mettre un lien d’osier au 
pied d’un des deux captifs qui avaient été pendus la 
veille et se trouvaient encore sur la potence. Sur la 
promesse que le roi lui donnera son épée à pommeau 
d’or, Nera sort. Ses premières tentatives pour fixer le 
lien échouent mais le mort lui donne la solution. Puis 
le pendu lui demande, pour prouver sa valeur, de le 
prendre sur son cou pour l’emmener boire avec lui 
à une maison voisine car j’étais très assoiffé quand 
j’ai été pendu. Après avoir évité une première maison 
où il y avait un lac de feu autour de l’âtre et une 
seconde autour de laquelle il y avait un lac d’eau, 
ils pénétrèrent dans une troisième où il y avait des 
bacs pour laver et se baigner, et de la boisson dans 
les deux, et aussi un seau d'eau sale sur le plancher 
de la maison. Le pendu but une gorgée dans chacun 
d'eux et projeta les dernières gouttes de sa bouche 
sur les visages des gens qui étaient dans la maison, 
de sorte qu'ils moururent tous. Désormais, il n'est pas 
bon (avoir) ou un bac pour laver ou se baigner, ou un 
feu sans réserve de bois ou un seau d'eau sale dans 
une maison après le coucher.
4 Au début de La  razzia des vaches de Cooley, dans la version 
du Livre de la vache brune, une grande neige tombe bientôt qui 
monte jusqu’aux ceintures des hommes et jusqu’aux roues des 
chars (par. 21), et s’abat sur l’armée de Medb partie le lundi 
après Samain (par. 10).

	 Revenant vers Cruachan, Nera vit alors la 
forteresse incendiée et les têtes coupées des guerriers 
de son peuple. Il suit l’armée responsable de ces 
méfaits qui s’enfonce dans la grotte de Cruachan et 
par cet accès entre dans le monde souterrain du sidh. 
Là, Nera est logé chez une femme et a pour fonction 
de porter chaque jour une charge de bois de chauffage 
à la maison royale et, chaque jour, il voyait devant lui 
un aveugle portant un boiteux sur son cou, lesquels 
venaient inspecter le fond d’un puits où se trouvait 
la couronne d’or royale. Sa logeuse lui apprend aussi 
que Cruachan n’a pas été détruit, que ce qu’il a vu 
n’est qu’une illusion mais destinée à se produire à 
la Samain prochaine si aucun avertissement n’est 
donné aux habitants de la forteresse. "Comment 
vais-je donner un avertissement à mon peuple", dit 
Nera. "Lève-toi et va jusqu'à eux", dit-elle. "Ils sont 
toujours autour du même chaudron et le contenu n'a 
pas encore été retiré du feu." Pourtant, il lui avait 
semblé que trois jours et trois nuits avaient passé 
depuis qu'il était allé dans le sidh. "Dis-leur d'être 
sur leurs gardes à Halloween prochaine, à moins 
qu'ils ne viennent détruire les habitants du sidh. Car 
je leur promets ceci  : le sidh sera détruit par Ailill 
et Medb, et la couronne de Briun sera emportée par 
eux." "Comment sera-t-il cru que je suis allé dans 
le sidh ?" dit Nera. "Prends les fruits de l'été avec 
toi," dit la femme. Puis il prit de l'ail sauvage avec 
lui et de la primevère et de la fougère dorée. "Et je 
serai enceinte de toi, dit-elle et te donnerai un fils. Et 
envoie un message de toi au sidh, quand ton peuple 
viendra pour détruire le sidh, que tu puisses emmener 
ta famille et tes troupeaux hors du sidh."

	 Le récit montre bien le caractère particulier 
de ce temps de Samain où les morts parlent, les êtres 
du sidh sortent de l’Au-delà souterrain tandis que les 
vivants peuvent y pénétrer. L’atmosphère d’horreur et 
d’illusion magique rappelle celle des récits touchant à 
la mort du héros Cuchulainn, lequel apparaît d’ailleurs 
à la fin du récit qui est synchronisée avec l’histoire 
de La razzia des vaches de Cooley, la vache donnée 
à son fils par la femme de Nera étant montée par le 
Brun de Cooley. L’illusion concerne aussi le temps du 
sidh qui n’obéit pas au même rythme que le temps des 
mortels qui sont toujours autour du même chaudron 
dont le contenu n’a pas encore fini de cuire alors que 
Nera pense avoir vécu plusieurs jours. Le temps du 
sidh ne comporte pas d’hiver mais est un éternel été, 
ce qui permet au héros d’y prélever l’ail sauvage, la 
primevère et la fougère dorée.

	 Cette béance mythique qui permet l’accès 
au monde des morts explique sans doute encore 



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

aujourd’hui la visite des tombes de nos cimetières 
aux dates consacrées de la Toussaint et des Rameaux. 
Les anciens Romains dont l’année avait son premier 
mois en mars se préoccupaient surtout des morts à 
la fin février. Les dies parentales consistaient en une 
neuvaine – du 13 au 21 février – où les huit premiers 
jours étaient réservés aux rites privés et le neuvième 
aux rites publics des Feralia. Pendant ces jours, les 
morts sont censés remonter et errer çà et là et on 
apporte sur les tombes des couronnes et quelques 
aliments (du sel, du pain amolli dans du vin pur, des 
violettes) dont les défunts se repaissent. Le 22 février, 
au lendemain de la neuvaine, un festin, Caristia, 
réunissait les membres de la famille.

	 La première partie de l’histoire de Nera paraît 
constituée de motifs mythiques servant de justificatif 
à des rites de période sombre : c’est pour se garantir 
des mauvais morts (les deux pendus de l’Echtra 
Nerai sont, selon F. Le Roux5, les seuls de l’épopée 
irlandaise) qu’il convient de ne pas avoir chez soi 

5 Fêtes celtiques, 1995, p. 73.	

La visite au cimetière et le fleurissement des tombes à la 
Toussaint et aux Rameaux : un lointain souvenir de la 
structure du temps celtique ?



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 1

7

après le coucher un bac pour laver ou se baigner, ou 
un feu sans réserve de bois ou un seau d'eau sale. On 
remarquera également le redoublement du motif de 
Nera portant sur son cou le pendu pour lui permettre de 
boire puisque le héros, assujetti dans le sidh au devoir 
de porter chaque jour une charge de bois de chauffage 
(donc de renouveler la réserve de bois) sur son cou 
(cf. le récit de sa femme du sidh qui le remplace 
pendant un an) voit chaque jour devant lui un aveugle 
porter un boiteux sur son cou pour aller inspecter le 
puits (le bac d’eau) où se trouve la couronne royale. 
La redondance souligne l’importance de l’eau et de la 
soif dans le destin royal, recoupant les informations 
fournies par La destruction de l’auberge de Da Derga, 
où la mission du champion Mac Cecht consiste à se 
procurer suffisamment d’eau pour abreuver la soif 
intense de son roi, ou encore par La première bataille 
de Mag Tured qui s’achève par l’intolérable besoin 
du roi fomoré Eochaid de boire et de laver son visage 
car je ne puis plus supporter la soif dans laquelle je 
suis et devant lequel les druides adverses cachent les 
eaux. Elle renvoie aussi à une indication de Keating, à 
savoir que la veille de Samain tous les feux d’Irlande 
devaient être étouffés sous peine d’amende car dans 
la nuit qui suivait les druides s’assemblaient pour 
sacrifier en brûlant leurs victimes à tous les dieux 
sur le feu de Tlachtgha. Mais il faut aussi rapprocher 
Nera d’Ogma car, au temps de l’oppression fomorée, 
l’Hercule irlandais avait pour tâche de porter un fagot 
de bois de chauffage. Le motif est à mettre en relation 
avec le port du pendu affligé d’une soif intense, ce qui 
signifie que Nera porte sur son cou un mort brûlant. 
Mais il faut surtout, à notre sens, considérer Nera 
dans son rapport au dieu Ogmios, l’équivalent gaulois 
d’Ogma. Selon la description de Lucien de Samosate, 
Ogmios est représenté comme un vieillard éloquent 
conduisant un grand nombre d’hommes enchaînés par 
les oreilles, ce qui l’a souvent – notamment par M. 
Grenier, qui voit sa descendance dans le conducteur 
des danses macabres médiévales, et par F. Le Roux 
- fait considérer comme un conducteur des morts. 
Or Nera pénètre dans le sidh à la suite de l’armée 
magique du sidh, celle des fantomatiques morts. Il 
inverse donc Ogmios qui attire à lui la troupe des 
morts. Samain s’avère donc un des temps privilégiés 
de l’action d’Ogma, dieu de l’éloquence magique des 
druides et conducteur des morts du sidh.

Les fêtes du milieu de semestre

Si les deux semestres du calendrier celtique sont 
partagés par une profonde fracture, chacun d’eux est 
marqué par une fête qui en occupe le milieu. En Irlande, 

il s’agit de Lugnasad, « l’assemblée » ou les « liens de 
Lug » (date moyenne du 1er août),  et d’Imbolc (date 
moyenne 1er février), cette dernière christianisée par 
la Sainte-Brigitte. Sur le continent, des équivalents 
ont dû exister. F. Le Roux6 a notamment suspecté 
le Concilium Galliarum de l’antiquité lyonnaise de 
constituer un dérivé du premier datant de l’époque 
augustéenne, très lié au culte impérial dans la mesure 
où les dédicaces à Mercurio Augusto et Maïa Augusta 
assimilent l’empereur à Mercure, c’est-à-dire à 
Lug(us). Et l’équivalent continental de la Sainte-
Brigitte est clairement la Chandeleur. Le culte des 
saints fournit aussi quelques indices. Au centre de 
la Gaule, Bourges n’a qu’un évêque enregistré au 
Martyrologe hiéronymien  : saint Arcade fêté le 1er 
août tandis que la figure principale d’Auxerre, saint 
Germain, serait mort le 31 juillet. Les deux diocèses 
ont également comme caractéristique de posséder 
une cathédrale dédiée à saint Etienne dont l’invention 
des reliques survint le 3 août 415. La cité voisine 
d’Autun dédia primitivement sa cathédrale à saint 
Nazaire, fêté le 30 juillet, et compte parmi ses plus 
célèbres pontifes un Euphrone honoré le 3 août. En 
ce qui concerne le milieu de l’hiver, on se contentera 
de l’exemple très démonstratif de la ville de Bregenz 
en Autriche qui tire son nom d’une Minerve Brigantia 
celtique, déesse identique à la Brigid irlandaise dont le 
dossier a été transféré en bloc à sainte Brigitte. Cette 
ville honore en effet comme patronne chrétienne une 
sainte Haberilla célébrée le 30 janvier.

La mythologie atteste d’ailleurs cette position 
rituelle, tant pour la Minerve irlandaise que pour le 
Mercure celtique. Commençons par la Verte Erin 
où les proverbes sont déjà suffisamment éloquents 
quand ils disent : « A la Sainte-Brigide, le grenier doit 
être à moitié vide et à moitié plein  ». Antithèse de 
Lugnasad, célébrée au moment des moissons, Imbolc 
ou la Chandeleur en est située à mi-distance, six mois 
après la dernière récolte du grain et six mois avant la 
prochaine. Il est donc logique de vérifier, si on veut 
éviter la famine en période de soudure, qu’il reste 
encore la moitié de la dernière récolte dans le grenier. 
Mais la mythologie pousse encore plus loin :

Un certain jour, ce druide invita le roi et la reine 
à dîner. Mais la reine était enceinte. Alors les amis et et 
les serviteurs du roi l’interrogèrent à propos de l’heure 
où l’enfant de la reine devait venir au monde. Le druide 
dit : « si l’accouchement a lieu demain au lever du soleil, 
personne sur terre n’aura un tel destin ». Mais la reine 
accoucha d’un fils avant l’heure prédite. Après cela, le 
matin arriva et le soleil se leva. La servante du druide vint 
à la maison portant un seau rempli de lait frais mousseux. 
6 « Lyon et le Concilium Galliarum », Ogam, 1952, pp. 280-285.



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1
Et comme elle posait un pied au-delà du seuil de la maison 
alors qu’elle avait encore l’autre pied à l’extérieur elle 
tomba assise sur le seuil et donna naissance à une fille 
[Brigide]. Ainsi se réalisa une prédiction selon laquelle 
la servante ne pouvait accoucher ni à l’intérieur de la 
maison, ni à l’extérieur (Vita prima, 5, éd. Hochegger, p. 
102).

Le miracle chrétien insiste sur le destin 
extraordinaire promis à l’enfant et supérieur à ce que 
pouvait espérer un fils de roi car pour l’hagiographe 
Brigide est la Marie des Gaels (Vita prima, 13). Il 
joue sur quatre oppositions :
   

• le sexe de l’enfant à naître  : féminin (Brigide)/
masculin
• l’état social de la mère : servante (Broicsech)/reine
• le destin de l’enfant : extraordinaire/ordinaire
• le temps de la naissance : à l’aube/de nuit

Mais il laisse hors de l’opposition deux autres 
informations : Brigide naît dans un état intermédiaire, 
sur un seuil ; la mère accouche alors qu’elle tient à la 
main un seau de lait mousseux. Or ces données sont 
fondamentales pour comprendre l’état préchrétien du 
mythe modifié par l’hagiographe. La position médiane 
(Brigide née au milieu, sur le seuil) correspond ou 
explique le cadre rituel (la Sainte-Brigide du 1er février, 
située à égale distance de Samain au 1er novembre et 
de Beltaine au 1er mai, au milieu de la saison sombre). 
Elle est un héritage qui transparaît aussi dans le 
dossier jadis étudié par Donatien Laurent7 de Brigide, 
accoucheuse de la Vierge. Il montre que la naissance et 
l’accouchement sont des caractéristiques essentielles 
de la sainte qui relaient sans doute un héritage d’une 
Minerve gauloise dotée d’un pouvoir sur la fertilité.

En fait l’état préchrétien exploité par le rédacteur 
de la Vita prima devait s’articuler autour du thème des 
conditions contradictoires qui semble s’être appliqué 
à une mort avant que de l’être à une naissance. En 
tout cas, c’est ce que suggère le récit du meurtre de 
Namuci, un démon indien qui avait passé un pacte 
d’amitié avec le dieu Indra qui s’était engagé à ne 
le tuer ni de jour, ni de nuit, ni avec du sec, ni avec 
de l’humide. Mais la déesse Saravasti et les Asvin 
lui enseignèrent comment tuer le démon tout en 
respectant sa parole : il suffisait de l’attaquer à l’aube, 
qui n’est ni le jour, ni la nuit, et de lui baratter la tête 
avec de l’écume qui n’est ni du sec, ni de l’humide.

On voit ici la ressemblance avec sainte Brigide 
qui naît à l’aube et en portant à la main un seau de lait 
mousseux qui n’est ni humide comme le lait liquide, 
ni sec comme le beurre solide. L’expression technique 

7 Mélanges Joisten ( = Le monde alpin et rhodanien, 1982),  
pp. 73-79.

de «  barattage  » employé par le texte indien est 
d’ailleurs caractéristique et elle rappelle la coutume 
commune à l’ouest de l’Ecosse et à l’Irlande qui 
consiste à promener, en quêtant de maison en maison, 
la veille du 1er février, une sorte de mannequin ou 
de poupée constitué d’un manche de baratte ou d’un 
balai grossièrement habillé de paille ou de chiffon 
que l’on nomme Brigide (Brideog ou Biddy). La 
sainte irlandaise ajoute cependant une condition 
contradictoire : le fait de devoir naître ni à l’intérieur, 
ni à l’extérieur et celle-ci paraît ici spécifique des 
peuples celtiques dans la mesure où elle se relie à la 
structure particulière du calendrier de ces populations.

Nous allons d’ailleurs retrouver cette donnée en 
nous intéressant au grand dieu panceltique Lugus, 
plus particulièrement à la mort de Lleu, le Lug gallois. 
Ce dernier était, selon la quatrième branche du 
Mabinogi, marié avec Blodeuwedd, une épouse que 
son oncle Gwydyon lui avait fabriqué magiquement 
en mélangeant les fleurs du chêne, du genêt et de la 
reine des prés. Mais Blodeuwedd s’amourache d’un 
beau chasseur de cerf et les amants projettent bientôt 
de tuer le mari. Sous couvert de sollicitude, l’épouse 
presse donc Lleu de questions pour savoir dans quelles 
conditions il pourrait être tué :

Il n’est pas facile de me tuer en me frappant : il faudrait 
passer une année à faire le javelot dont on se servirait et 
n’y travailler que pendant la messe du dimanche… On ne 
peut me tuer dans une maison, on ne le peut dehors. On 
ne peut me tuer si je suis à cheval, on ne le peut si je suis 
à pied.

Nous n’avons pas cité la suite du récit qui n’est 
pas d’une cohérence parfaite avec ces prescriptions, 
ce qu’il faut certainement attribuer à l’état tardif et 
christianisé du récit comme en fait foi la mention de la 
messe du dimanche. Mais là aussi, on retrouve l’idée 
d’un état médian (ni dans une maison, ni dehors, 
donc dans une situation de seuil) identique à celui 
de la naissance de sainte Brigide et qu’il faut mettre 
en rapport avec la position rituelle que l’Irlande 
assigne à Lugnasad (à égale distance de Beltaine et de 
Samain, mais cette fois au milieu de la saison claire). 
En revanche, la deuxième prescription (ni à cheval, 
donc en l’air, ni à pied, donc à terre) est différente de 
celle de la naissance de Brigide dont la mère tient un 
seau de lait mousseux. Elle valorise l’aspect masculin, 
chasseur et guerrier, de Lleu alors que sainte Brigide 
s’intéresse particulièrement aux activités d’élevage et 
de laiterie.

Lug(us), le Mercure celtique, et Brigid-
Brigantia, la Minerve celtique, sont deux divinités 
de structure assez voisine, toutes deux techniciennes. 
Selon César, le premier était considéré par les Gaulois 



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 1

9

comme l’inventeur de tous les arts (probablement 
masculins) et la seconde enseignait les éléments des 
travaux et des métiers (probablement féminins). En 
Irlande, selon le Glossaire de Cormac, la Brigide 
païenne était une poétesse, une femme savante ou 
voyante, et ses sœurs étaient Brigide la guérisseuse 
et Brigide la femme de la métallurgie. La formule 
paraît bien proche de celle qui fait de Diancecht, le 
dieu médecin, le grand-père de Lugh et de Goibhniu, 
le dieu forgeron, un collaborateur étroit de Lugh à qui 
il fournit le projectile décisif pour la victoire lors de 
la seconde bataille de Mag Tured. Même la dimension 
de fertilité est une composante de la personnalité de 
Lugus, sinon on ne comprendrait que Lugnasad se 
place au moment des moissons alors que six mois plus 
tard sainte Brigide veille sur le contenu des greniers.

Ainsi, ce n’est certainement pas par hasard si 
la mort de Lugus, un dieu masculin polytechnicien 
dont la fête se place au premier août au milieu de 
la saison claire autour de la tombe de sa nourrice, 
se caractérise par le même motif (ne s’effectuer ni 
dehors, ni dedans) que la naissance de sainte Brigitte, 
considérée légendairement comme l’accoucheuse de 
Marie et la nourrice du Christ, héritière d’une déesse 
qui patronne les activités féminines et était célébrée 
au 1er février, milieu de la saison sombre. Du point 
de vue du temps, les mythes de Brigide s’inversent 
logiquement selon la formule suivante :

(Masculin/féminin) (Saison claire/Saison sombre) 
(Mort/Naissance)

Le mythe des trois fléaux

Dans le premier volume de Mythe et épopée, 
G. Dumézil a consacré une quatrième partie à des Epica 
minora concernant notamment un thème de longue 
ascendance indo-européenne, celui des trois fléaux. Il 
y avait rappelé l’inscription de Darius à Persepolis : 
«  Que ne vienne à ce pays ni l’armée ennemie, ni 
la mauvaise récolte, ni le mensonge  » et que des 
formules, discours ou drames groupant trois fléaux 
ou modes d’action pernicieux relevant chacun d’une 
des trois fonctions ne sont pas rares chez les peuples 
indo-européens. Parmi eux, les Gallois médiévaux 
nous ont légué une version particulièrement élaborée 
qu’ils ont rattachée aux calendes de mai.

Le récit semble encore proche de l’état 
protohistorique celtique car le mythe y met en scène 
deux personnages essentiels dont l’un, Lludd à la 
main d’argent, semble l’évhémérisation du dieu-
roi Mars Nodens et l’autre, Llevelis, celle du dieu 
suprême Lleu (le Lugus gallois). Le texte se structure 

autour de trois menaces dirigées contre la royauté 
de la Bretagne insulaire. La première consiste en 
l’apparition d’une race de magiciens étrangers 
démoniaques renseignés par le vent qui leur rapporte 
toutes les conversations même prononcées à voix très 
basse, la deuxième dans le retentissement d’un cri qui 
glace d’effroi les hommes et rend stérile tout le pays, 
enfin dans la disparition mystérieuse des provisions 
de la maison royale car, quelle que soit la quantité que 
l’on réunisse, l’on n'en avait que ce qui se consommait 
la première nuit. Pour résoudre le problème, Lludd, 
le roi breton, prend conseil de son frère Llevelis qui 
est roi de France. Ce dernier fabrique d’abord une 
corne de cuivre qu’il lave avec du vin pour pouvoir 
communiquer avec Lludd sans être entendu. Puis il 
lui recommande de faire mesurer très précisément 
son île et de creuser un trou au point central afin 
d’y déposer une cuve d’hydromel, ce qui permettra 
d’enivrer et de capturer deux dragons qui se battent 
en criant et en ébranlant le sol chaque nuit du 1er mai. 
Il lui faudra alors veiller pour empêcher la disparition 
des provisions amassées dans le palais royal, qu’un 
puissant magicien dérobe en faisant dormir tout 
le monde. Il fera disposer une cuve pleine d’eau et 
s’y jettera chaque fois qu’il sentira que le sommeil 
le saisit. Puis il convoquera une grande assemblée 
de tout son peuple et de la race de magiciens sous 
prétexte de faire la paix entre eux et il les aspergera 
tous indistinctement d’une eau dans laquelle il aura 
broyé certains insectes. La drogue empoisonnera la 
race étrangère mais ne fera aucun mal à son peuple.

Dumézil montre la valeur trifonctionnelle des 
trois fléaux  : le vol de nourriture que le coupable 
promet finalement de restituer, la bataille des deux 
dragons qui seront désormais enterrés vivants sous 
une montagne et constitueront un talisman préservant 
de toute invasion étrangère, une race de magiciens 
démoniaques au grand savoir contre laquelle le roi 
breton conserve une provision d’une drogue puissante 
au cas où elle réapparaîtrait. 

Bien que recueillie tardivement au bas Moyen 
Âge, cette version possède le très grand intérêt d’être 
très superficiellement christianisée. Nous disposons 
cependant d’une version très antérieure relative à 
l’institution des grandes processions des Rogations 
par saint Mamert vers 475 ap. J.-C. et connue par deux 
textes principaux  : une homélie sur les Rogations 
d’Avit de Vienne, successeur de Mamert sur le siège 
épiscopal de Vienne (Patrologie Latine, 59, col. 289-
291) et le récit de Grégoire de Tours (Histoire des 
Francs, II, 34) que nous citerons :

«  Il [Avit] rapporte, dans une homélie sur les 
Rogations, que ces mêmes Rogations que nous célébrons 



10

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1
avant le triomphe de l’ascension du Seigneur, furent 
instituées par Mamert, évêque de Vienne [l’ancienne 
capitale des Allobroges, au sud de Lyon], dont il était 
alors lui-même le pontife, à une époque où cette ville vivait 
dans la terreur provoquée par de nombreux prodiges. Il 
y avait souvent des tremblements de terre, et les loups et 
autres bêtes féroces, entrés par une porte, erraient, sans 
rien craindre, par toute la ville. Comme ces choses se 
passaient dans le cours de l’année, l’arrivée de la fête de 
Pâques fit espérer au peuple fidèle que la miséricorde de 
Dieu mettrait, le jour de cette grande solennité, un terme 
à leur épouvante. Mais la veille même de cette glorieuse 
nuit, pendant qu’on célébrait les cérémonies de la messe, 
tout à coup le palais royal, situé à l’intérieur des murs 
de la ville, fut embrasé du feu divin. Tous furent saisis 
de terreur, et abandonnèrent l’église, craignant que cet 
incendie ne consumât toute la ville, et que la terre ébranlée 
ne s’entrouvrît. Le saint évêque, prosterné devant l’autel, 
supplia, en gémissant et pleurant, la miséricorde de 
Dieu. Que dirai-je de plus ? la prière de l’illustre pontife 
pénétra jusqu’aux hauteurs du ciel, et le fleuve de larmes 
qu’il répandait éteignit l’incendie du palais. Pendant 
que ces choses se passaient, le jour de l’ascension du 
Seigneur approchant, comme nous l’avons dit plus haut, 
il prescrivit un jeûne aux peuples, institua une manière de 
prier, une série de rites, une distribution d’aumônes faite 
dans la liesse. A partir de là, tous les sujets d’épouvante 
s’étant alors dissipés, la nouvelle de ce fait se répandit 
dans toutes les provinces, et porta tous les évêques à 
imiter ce qu’avait inspiré à Mamert sa profonde foi. On 
célèbre encore aujourd’hui, au nom de Jésus-Christ, ces 
cérémonies dans toutes les églises, avec la componction 
du cœur et la contrition de l’esprit. »

Ici, les composantes d’un mythe assez voisin 
sont déjà utilisées dès l’Antiquité tardive pour justifier 
l’institution du rituel des Rogations, lequel consiste 
souvent soit en des processions investissant l’espace 
urbain dans trois directions différentes dans les trois 
jours précédant l’Ascension, soit en processions 
circulaires faisant le tour de la paroisse à ces mêmes 
date en milieu rural. Selon Avit et Grégoire, nos 
sources, des prodiges de mauvais augure se seraient 
produits vers Pâques : des démons animaux, cerfs et 
loups, entrèrent librement dans la ville (selon Jacques 
de Voragine pour dévorer femmes et enfants), des 
tremblements de terre et des clameurs nocturnes 
surviennent, le palais royal est incendié. La version 
est assez différente pour qu’on ne suspecte pas le récit 
gallois de descendre de ce récit mythique mais on 
repère aisément les points de contact :

a) les animaux sauvages errent sans crainte et des 
clameurs nocturnes se produisent ce qui rappelle de 
bien près les cris de dragons gallois qui provoquent 
l’avortement de toute vie végétale, animale et 
humaine ;

b) les tremblements de terre rappellent également ces 
dragons qui se battent souterrainement ;
c) l’incendie du palais royal de Vienne (celui du roi 
burgonde8) possède sa contrepartie dans la disparition 
des provisions accumulées dans un des palais du roi 
de Bretagne insulaire.

Les deux derniers points soulignent certainement 
que dans sa version préchrétienne, le mythe était lié 
au pouvoir royal menacé, comme dans la formule de 
Darius, dans sa prospérité (la destruction du palais 
et de ses richesses) et dans sa situation militaire (les 
tremblements de terre dont la version galloise nous 
explique qu’ils traduisent des affrontements de ce 
type) par une race démoniaque qui s’incarne ici dans 
des animaux sauvages. Les Rogations médiévales 
ont, selon Jacques de Voragine, pour but d’écarter 
le fléau de la guerre car c’est surtout au printemps 
qu’il menace, et de multiplier les fruits de la terre, 
le premier jour des Rogations étant particulièrement 
destiné à garantir la récolte de foin, le second à celle 
des champs (de céréales) et le troisième à la vendange. 
En revanche, l’aspect religieux ne semble apparaître 
que dans le comportement démoniaque des animaux.

La résolution de la crise passe par l’institution de 
processions christianisées mais qui ne possèdent aucun 
justificatif à proprement parler chrétien dans la mesure 
où aucune référence évangélique n’est sollicitée. En 
revanche, la relation avec une royauté locale, celle du 
royaume burgonde, semble latente. La référence royale 
n’est pas reliée à un calcul spatial mais les cris nocturnes 
et les tremblements de terre semblent bien indiquer 
que le destin de Vienne comme siège du palais royal 
s’inscrit dans le même schéma d’un lieu souterrain 
où se joue le destin de la dynastie. La méthode de 
résolution montre bien d’ailleurs que le dragon gallois 
est là aussi fondamental  : durant les processions des 
Rogations, on sonnait les cloches pour éloigner les 
démons, animaux ou autres, et on portait une effigie de 
dragon avec une grande queue dans le but d’apaiser le 
fléau de la guerre et d’obtenir la prospérité agricole. On 
notera également que les Rogations qui se divisent en 
litanie majeure, d’origine romaine, célébrées le jour de 
la Saint-Marc, le 25 avril, et litanie mineure célébrée 
les trois jours précédant l’Ascension dont la première 
date possible est le 1er mai, paraissent calendairement 
constituer une contrepartie chrétienne des calendes de 
mai galloises auxquelles sont explicitement rattachés 
8 Le mythe pourrait  faire allusion à la mort du roi burgonde  
Gondemar qui fut brûlé dans l’incendie du palais de Vienne où il 
s’était enfermé. L’institution des Rogations est attribuée à saint 
Mamert (fêté le 11 mai, à une date qui correspond au dimanche 
de Pentecôte si l’Ascension tombe à la première date possible, 
le 1er mai).



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 1

11

les fléaux gallois. Le combat des dragons est même 
précisément situé à la nuit des calendes de mai et les 
clameurs de Vienne qui se produisent au temps pascal 
sont nocturnes.

Il existe aussi une version orléanaise du mythe 
des trois fléaux. Elle se trouve dans les deux Vies 
carolingiennes de saint Euverte qui racontent à peu 
près la même chose. Euverte est un sous-diacre qui 
arrive à Orléans pour rechercher ses frères (ou son frère 
et sa sœur) Eumorphius et Cassia emmenés captifs par 
les Barbares. Il parvient dans la ville à un moment où 
on procède à l’élection d’un nouvel évêque. Mais la 
discorde et la guerre civile régnant, on ne pouvait se 
mettre d’accord. Aussi, les six évêques rassemblés 
avaient décidé trois jours de prières de supplications. 
Le second jour, alors que les litanies venaient d’être 
proclamées, Euverte pénètre dans l’église et le miracle 
d’une colombe se posant sur sa tête à trois reprises 
détermine son élection. On le conduit aussitôt à la 
basilique Saint-Marc (hors les murs) puis on le ramène 
dans la ville pour le consacrer.

Un an plus tard, au jour anniversaire de son 
ordination, un terrible incendie ravage la ville et tous 
les habitants accourent avec des cris de peur pour qu’il 
libère la cité du feu. Une fois ses prières exaucées, il 
entreprend d’agrandir la cathédrale et commence à 
creuser les fondations. On creuse le sol pour établir 
les fondations et découvre une olla bituminée pleine 
de pièces d’or à l’effigie de Néron. L’évêque Euverte 
envoie le trésor à Constantin qui triple la somme, 
exempte les habitants d’impôts pendant trois ans et 
ordonne d’utiliser cette aide pour construire une très 
grande église dédiée à  la Sainte Croix. Euverte obéit 
et apprend que l’évêque de Soissons vient de retrouver 
ses frères. L'empereur donne en sus sept calices et 
sept patènes. On appelait aussi euverte à la cathédrale 
d’Orléans un grand vase qui aurait été donné par 
Constantin (un des sept calices ?) et avait la réputation 
de guérir tous ceux qui buvaient du vin y ayant reposé. 
Plus tard, au XIe siècle, l’évêque Arnoul reconstruisit la 
cathédrale après un autre incendie. Selon Raoul Glaber9, 
qui fait précéder l’épisode du miracle d’un loup qui 
entre dans une église et y sonne la cloche, on trouva à 
nouveau en creusant une si grande quantité d’or qu’elle 
fut jugée suffisante pour financer les travaux.

A Orléans, les textes s’étalent du IXe au XIe 
siècle. Il s’agit donc d’une version christianisée 
d’époque carolingienne assez explicitement reliée 
à des événements se déroulant vers le début mai 
puisqu’il est question de trois jours de prières et de 
supplications et que Euverte est conduit la veille de 
son sacre à la basilique Saint-Marc. Le saint est en 
9 Chroniques, II, 5.

effet fêté le 25 avril et c’est ce jour-là que se tenait la 
Litanie majeure ou procession septiforme, l’équivalent 
romain de la liturgie gauloise des Rogations dites 
aussi Litanies mineures. Le symbolisme numérique 
du trois (Euverte appartient à un groupe de trois 
frères et la colombe se pose à trois reprises sur sa tête, 
Constantin triple le trésor et exempte de trois années 
d’impôts) qui rappelle les trois jours des Rogations 
et celui du sept (Euverte est le septième d’un groupe 
d’évêques, à sa dernière apparition la colombe paraît 
septies clarior quam prius, sept fois plus brillante 
qu’auparavant, Constantin donne sept calices et 
sept patènes) qui rappelle le terme de procession 
septiforme constituent également des codages très 
parlants. Et le développement de cette version est très 
certainement en rapport avec le fait que la cathédrale 
d’Orléans est dédiée à la Sainte-Croix fêtée le 3 mai 
en Gaule.

L’armature du mythe utilisé dans cette variante 
hagiographique devait être assez voisine de celles de 
Vienne et du Pays de Galles :

a) On y trouve le motif du creusement du sol 
qui rappelle les tremblements de terre de Vienne et 
le creusement en un point central du récit gallois. 
D’ailleurs Orléans se situe dans le pays carnute 
qui passait pour la région centrale de la Gaule 
protohistorique.

b) Le motif de l’incendie n’est pas relié au 
palais royal comme à Vienne mais à la cathédrale 
d’Orléans. Il se trouve cependant en liaison avec la 
même problématique, celle de la prospérité (détruite 
à Vienne, retrouvée par l’entremise du trésor et le 
don de Constantin à Orléans). De même les clameurs 
nocturnes de Vienne, dont le sens ancien n’apparaît 
qu’à travers le cri glaçant du récit gallois se réduisent 
à des cris de stupeur devant l’incendie. On notera 
cependant que le cri précède toujours le retour de la 
prospérité et qu’il traduit donc dans les trois cas le 
danger de troisième fonction.

c) Les démons animaux n’apparaissent qu’à 
travers le texte de Raoul Glaber mais comme il est lié 
à la découverte d’un second trésor, la solidarité avec 
les autres éléments est clairement affirmée

d) Le rôle du vin comme élément de résolution de 
la crise qui n’apparaît pas dans le récit viennois mais 
tient un rôle important au Pays de Galles (la corne de 
cuivre lavée avec du vin, la cuve de boisson enivrante 
destinée aux dragons) est ici présent (les sept calices 
et le grand vase guérisseur de Constantin) et rappelle 
que le dernier jour des Rogations est mis en rapport 
avec la vendange.

Dans le récit orléanais, la crise est effective sur les 
trois plans de la religion (la difficulté à élire un évêque), 



12

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

de la guerre (les frères d’Euverte prisonniers de guerre) 
et de la prospérité (l’incendie déplacé du palais royal 
vers la cathédrale mais qui pose toujours un problème 
économique, celui du coût de la reconstruction) et 
la résolution (élection d’un évêque, découverte des 
frères d’Euverte, découverte d’un trésor) passe par une 
colombe (symbole de paix qui s’oppose au loup ou 
au dragon guerriers), le creusement du sol et l’emploi 
de récipients à vin. La version est très centrée sur 
les aspects ecclésiastiques mais la position centrale 
du lieu et l’intervention de Constantin montrent que 
l’idéologie royale était certainement une composante 
non négligeable de la version du mythe qui a été 
recyclée par l’hagiographie orléanaise. 

Une autre version hagiographique est connue dans 
l’extrême sud de la France, en Vallespir10. Le texte le 
plus ancien ne remonte guère qu’aux environs de 1300 
dans le récit latin de la translation des reliques des saints 
Abdon et Sennen au monastère d’Arles-sur-Tech. Le 
texte semble rationaliser une tradition plus ancienne 
et on a même parfois prétendu que la translation se 
serait effectuée au temps de Charlemagne. Rien n’est 
moins sûr car on ne sait exactement à quelle époque 
vécut l’abbé Arnulfe qui en aurait été l’artisan. Et de 
toute manière, les événements possèdent un aspect 
si légendaire qu’il serait bien dangereux d’y voir des 
faits historiques. Tout au plus peut-on penser que la 
translation a permis de récrire une version christianisée 
d’un mythe très antérieur.

Selon l’hagiographe et les auteurs plus tardifs 
qui ont repris l’histoire en catalan ou en castillan, 
c’est pour mettre fin à des fléaux qui se produisaient 
en Vallespir que l’abbé Arnulfe serait allé rechercher 
à Rome les saints corps des martyrs Abdon et Sennen. 
Ces calamités consistaient en des événements 
climatiques, des tempêtes et des orages de grêle qui 
ne laissaient ni fruits, ni feuilles dans les vignes, ni 
grain dans les champs. Il s’y ajoutait l’apparition de 
bêtes sauvages, vivant dans les bois, ayant la forme de 
chats et même de singes ainsi que beaucoup d’autres 
espèces de bêtes vivant dans les bois et qui, de jour 
comme de nuit, bois ne craignaient pas de pénétrer 
dans les villages de la vallée et d’y enlever les enfants 
au berceau pour les étouffer et les dévorer.

Au retour de l’abbé arlésien, un 24 octobre11 
selon la tradition locale, le muletier entend les cloches 

10 Le dossier de la translation des saints Abdon et Sennen en 
Vallespir a été constitué par Olivier Rimbault, Rêves et légendes 
d’hier et d’aujourd’hui. Leçons de folklorisme, 2016, pp. 86-
127.
11 Selon le plus ancien récit, cette date, le 9 des calendes de 
novembre, serait aussi celle de la mort de l’abbé Arnulfe, l’au-
teur l’ayant lue dans son épitaphe, gravée sur sa pierre tombale 
découverte dans un vieux mur.

sonner toutes seules et, pour vérifier s’il s’agit d’un 
miracle ou d’une diablerie, il précipite la mule qui 
porte les reliques dans la rivière du haut d’une rive 
escarpée. Mais l’animal ne meurt pas et parvient 
même à Arles, où les cloches se mettent à sonner 
d’elles-mêmes, avant qu'il arrive. Alors de solennelles 
processions furent mises en place auxquelles tout le 
clergé et tous les laïcs de la localité prirent part et 
par la grâce desquelles la région fut enfin délivrée 
de ces tribulations. Désormais les reliques seront 
solennellement exposées une fois par an, le 30 juillet, 
jour de la fête des deux martyrs, ce qui était l’occasion 
d’un grand pèlerinage attirant les habitants de toute la 
vallée.

Ici, l’aspect de fléau est bien mis en valeur  même 
si sa triplicité n’apparaît pas et si toute l’argumentation 
se concentre sur les aspects agricoles. Même si 
on évoque de manière vague de nombreux autres 
malheurs et châtiments, deux menaces seulement sont 
développées  : les fléaux naturels (orages, tempêtes, 
grêle, pluie) qui entraînent la stérilité de la terre et la 
présence de démons prenant diverses formes animales 
(chats et même singes dans le récit le plus ancien  ; 
loups, sangliers, ours, cerfs et autres dans les plus 
récents) et dévorant les enfants. La trifonctionnalité 
n’est plus une composante de la structure, à peine la 
triplicité si on observe que le personnage actif, l’abbé 
Arnulfe qui joue ici le même rôle qu’Euverte à Orléans, 
constitue avec Abdon et Sennen dont il ramène les 
reliques de Rome, une triade assez comparable à celle 
formée par le sous-diacre romain Euverte et ses deux 
frères retrouvés à Soissons. Le miracle des cloches qui 
sonnent d’elles-mêmes au retour avertit cependant de 
la composante guerrière, car si la sonnerie des cloches 
est généralement utilisée pour lutter contre l’orage, le 
miracle rappelle surtout la cloche de la cathédrale de 
Sens qui avait le pouvoir de terroriser et de repousser 
l’ennemi et qui sonne d’elle-même au retour d’exil 
de l’évêque saint Loup. Et surtout le fait indique la 
composante sonore du mythe celtique rencontrée 
dans toutes les versions  : le cri stérilisant du récit 
gallois, les clameurs nocturnes de Vienne ou les cris 
de stupeur d'Orléans.

Ici, le fait calendaire est prégnant. Les fléaux se 
produisent entre le début de la saison claire et chaude 
et le temps des moissons et vendanges puisqu’ils 
détruisent tout ce qui pourrait fournir  feuilles, fruits 
et grains. Bref, la translation des reliques joue le 
même rôle que les processions des Rogations mais 
elle s’effectue le 24 octobre, quasiment à la fin de la 
saison sombre, à Samain diraient les Irlandais. Mais 
elle ramène le son des cloches dont on pensait jusqu’à 
l’époque moderne qu’il avait la vertu d’éloigner les 



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 1

13

orages. Le miracle des cloches se mettant toutes 
seules à sonner assure donc aux habitants du Vallespir 
que le fléau est fini. Et au 30 juillet, la fête solennelle 
des saints Abdon et Sennen, à toutes les allures d’une 
fête des moissons qui se tient au moment même des 
antiques Lugnasad.

Géographiquement, on est un peu surpris de 
trouver cette version dans une région qui se trouve à la 
limite des mondes celtiques et ibériques. Néanmoins, 
les champs d’urnes de la transition Bronze/Fer 
sont parvenus jusqu’en Catalogne et la civilisation 
languedocienne de Mailhac était certainement 
celtique. De toute manière, le choix du corps de 
martyrs dont la fête tombe le 30 juillet, au temps 
des Lugnasad irlandaises, et dont les reliques sont 
parvenues le 24 octobre à Arles (jour quasi identique 
à la fête des saints Crépin et Crépinien, le 25 octobre, 
près du tombeau desquels les frères d’Euverte furent 
retrouvés ou à celle des saints Lugle et Luglien, 
le 23 octobre) indique clairement que le matériel 
christianisé était bien d’origine celtique et même plus 
particulièrement lié à la mythologie de Lugus. Mais 
si la forme, la création (ou la christianisation) d’un 
pèlerinage pour résoudre un problème de prospérité 
agraire, permet de reconnaître un thème et des 
objectifs communs à l’institution des Rogations, la 
composante royale et le thème du creusement en un 
lieu central sont totalement évacués.

Une version de ce mythe a dû aussi exister 
en Norique. Cette région correspondant dans la 
Protohistoire et l’Antiquité à l’actuelle sud-est 
autrichien était le siège d’un royaume celtique 
progressivement intégré dans l’Empire Romain à partir 
de la fin du Ier siècle av. J.-C. Durant l’Antiquité tardive 
et le haut Moyen Âge, le territoire fut germanisé et 
slavisé. Il se développa alors dans le sud de l’Autriche 
un royaume slave de Carantanie (du celtique karantos, 

«  ami, allié  ») qui devint le duché de Carinthie, 
intégré dans le Saint-Empire Romain Germanique. 
Quelques détails du rituel d’intronisation des ducs 
de Carinthie laissent supposer que des traditions 
d’origine celtique ont été intégrés à la cérémonie. 
On relèvera particulièrement que deux érudits, Jakob 
Unrest (1430-1500) et Hiéronymus Megiser qui 
publia en 1614 les Annales Carinthiae ou Chronica 
des Loeblichen Ertzhertzogthumbs Khaerndten, 
prétendaient que le jour de l’intronisation, pendant 
que le duc administrait la justice et distribuait les fiefs, 
certaines familles locales auraient eu certains droits 
particuliers. Les Gradeneker auraient eu le droit, tant 
que le duc était assis sur la chaise, de faucher le foin 
partout dans le pays et de le garder pour eux. Les 
Portendorfer et, après leur mort, les Mordaxe avaient 
le droit de brûler pendant ce temps tout bien dont les 
propriétaires ne voulaient pas s’arranger avec eux. 
Enfin, les von Rauber auraient eu le droit de piller 
à volonté dans le pays. Selon von Moro12, ces droits 
étaient probablement destinés à montrer au peuple les 
horreurs des temps anciens et la nécessité d'y mettre 
fin en désignant rapidement un prince souverain. Nous 
disposons ici d’une liste de trois méfaits. Faucher le 
foin semble l’équivalent de la prospérité du pays, piller 
le propre du guerrier et brûler rappelle l’incendie du 
palais de Vienne ou de la ville d’Orléans. On notera 
également une indication notée seulement par le 
Miroir souabe (Schwabenspiegel) selon laquelle on 
12 Fürstenstein in Karnburg und der Herzogstuhl im Zollfeld in 
Kärnthen, 1862, Vienne, pp. 17-19.

Nécropole à incinérations et cercles de pierres d'Arihouat 
à Garin dans les Pyrénées centrales fouillée par A. Muller 
(cl. B. Robreau, 1978).

L'investiture du duc de Carinthie.



14

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

remet au duc un cor de chasse, qu’il est mis à cheval 
et conduit en procession jusqu’à une pierre posée 
entre Glannegg (château près de Feldkirchen ou plus 
probablement la Tanzenberg face à Virunum selon 
Pleterski) et la Frauenkirche (à Maria-Saal), dont 
il fait le tour à trois reprises, tandis que les jeunes 
et les vieux, ainsi que les femmes, exécutent einen 
windischen Gesang et louent le Créateur pour avoir 
donné à la terre un Seigneur selon leur volonté. Ce 
chant qualifié de windischen est compris comme un 
chant slave (Wendin signifie Wende, qui est le nom 
donné aux Slaves orientaux par les Allemands au haut 
et bas Moyen Âge) mais il a aussi une curieuse valeur 
paronymique puisque windig signifie «  du vent, 
venteux ». Les données du Miroir souabe, décriées 
par Ritter von Moro, ont fait l’objet dans les dernières 
décennies de plusieurs tentatives de revalorisation13 
et l’information de la remise du cor concorde 
parfaitement avec la légende galloise qui évoque une 
race de magiciens renseignée par le vent dont Llefelis 
s’affranchit à l’aide d’une corne de cuivre nettoyée 
avec du vin14. On se rappelle aussi qu’il conseille à 
Lludd de jeter sur cette race une eau empoisonnée qui 
ne fera cependant aucun mal à ceux de son peuple, 
mais seulement à la race ennemie. Or la cérémonie se 
concluait par un verre d’eau que le duc prenait dans 
son chapeau à la cabane du paysan. 

Il est certain que les éléments dont se souvient la 
tradition ne sont plus clairement compréhensibles au 
Moyen Âge et qu’il ne faut pas chercher une valeur 
trifonctionnelle au groupe des trois familles. Mais 
nous pourrions avoir ici le souvenir d’une illustration 
rituelle du mythe des trois fléaux. Faucher le foin 
est le seul indice de datation, mais il indique que la 
cérémonie d’investiture était conçue comme ayant 
une valeur printanière (ou estivale dans les régions 
de montagne). On se rappelle que les trois jours 
des Rogations étaient successivement dévolus à la 
protection des récoltes de foin, puis de céréales et 
enfin à la vendange. Et il est probable qu’il y a eu 
dans presque toutes les versions tardives dont nous 
disposons interférence entre le sens trifonctionnel 
ancien des trois fléaux et un sens plus étroitement 
ajusté à la troisième fonction qui s’est développé 
lorsque le rituel des Rogations a été mise en place 
dans l’Antiquité tardive.

13 Voir la préface de P. Stih à la réédition de 2016 de Die Kärtner 
Herzogseinsetzung de Bogo Grafenauer et aussi Pleterski, op. 
cit., p. 23, Kehnel, op. cit, pp. 203-204. 
14 Le paysan qui accueillait par droit héréditaire le futur duc 
sur la Pierre des princes, posséda jusqu’au XVIIIe siècle une 
exemption fiscale pour ses biens, mais aussi pour l’importation 
de vin. Il semble cependant que ce droit soit tardif et donc la 
relation avec le rituel improbable.

Cela apparaît aussi dans le cas du tour des 
reliques de Landeleau. En effet, bien que nous ayons 
donné nombre d’arguments pour lui rechercher des 
origines préchrétiennes en rapport avec les rituels 
d’investiture d’une royauté protohistorique, le recueil 
du mythe explicatif est extrêmement tardif puisque 
nous ne disposons pas de version antérieure au XIXe 
siècle et il renvoie aussi au schéma type des Rogations. 
Il s’articule en effet autour de trois thèmes et de trois 
stations qui reprennent la structure des trois fléaux  :

a) à Châteaugal, près de la chapelle Saint-Roch, 
saint Théleau monté sur son cerf est surpris par les 
chiens du seigneur des lieux alors qu’il traversait la 
cour du château et est contraint de se réfugier dans un 
chêne situé à l’ouest de Châteaugal ;

b) au sud, au Lannac’h, la chapelle Notre-Dame-
de-Bonne-Nouvelle voisine avec le marais de Lan-al-
Loch où les grenouilles qui coassaient toutes ensemble 
empêchaient le saint de prier et de dormir. Le motif est 
redoublé par l’action de la sœur jalouse qui fait crier 
un coq en le fourrant dans le tuyau de la cheminée 
après avoir allumé un feu de bois vert dans l’âtre. 
Cherchant à fuir la fumée, l’animal chante et le cri, 
parti du bourg au sud, se répercute de ferme en ferme 
arrêtant Théleau dans son entreprise et établissant une 
liaison avec la chapelle la plus méridionale ;

c) la chapelle du Penity-Saint-Laurent, au point le 
plus septentrional atteint par la procession, est dédiée à 
un saint qui endura le martyre du gril et comprend aussi 
un oratoire consacrée à sainte Barbe qui protège de la 
foudre et du feu. Par redondance, l’écorce du chêne 
de saint Théleau protège de l’incendie, établissant 
ainsi une liaison avec la chapelle septentrionale.

La promenade sur le dos d’un animal sauvage, 
normalement destiné à un autre usage, correspond 
à une version très christianisée où le héros a pris 
le contrôle de ces êtres, encore compris comme 
démoniaques dans la variante de Vienne où ils 
entrent sans crainte dans la ville. Le cri redondant des 
grenouilles puis du coq n’a plus son caractère direct 
de mise en cause de la prospérité, mais en arrêtant 
la course du cerf de Théleau, la sœur obtient un 
résultat équivalent en limitant l’extension du domaine 
attribué au saint. L’incendie indique l’influence de la 
version christianisée des Rogations viennoises, mais 
il a complètement évacué la dimension royale et 
s’inverse en rite de protection.

Le chêne constitue une quatrième station, la seule 
qui ne correspond pas à une chapelle chrétienne mais 
à un élément naturel. Il représente l’axe central où 
convergent les trois motifs (les chiens venus de l’est 



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 1

15

à la poursuite du cerf ; les cris qui viennent du sud ; 
et l’incendie localisé au nord). Il est le point d’arrêt 
définitif de l’entreprise d’acquisition d’une paroisse 
effectuée par Théleau et pourtant, il ne se trouve pas 
sur la limite de la circonscription mais en son centre.  
Deux des thèmes sont redondants du point de vue 
de l’économie du scénario puisque la chaîne de cris 
double l’action des chiens. On pourrait considérer 
qu’il s’agit des dangers que le saint doit affronter alors 
que le fléau de l’incendie ne paraît pas le concerner 
personnellement. Réunis les trois éléments constituent 
pourtant une structure parente de celles des Rogations 
viennoises qui met en scène les mêmes animaux (cerf 
et loups qu’il est ici vain de distinguer des chiens), des 
cris et l’incendie du palais royal. Le chêne joue ici le 
rôle d’un axe du monde mais il y a inversion puisque 
le saint se réfugie en haut (dans l’arbre)  alors que, 
dans les récits orléanais et gallois, il faut creuser en 
un lieu central. L’aspect royal est ici invisible, sinon 
à travers la sœur qui fait chanter le coq. En effet, dans 
certains récits folkloriques portant sur saint Edern 
montant un cerf pour délimiter sa paroisse, ce même 
motif apparaît et la sœur est ici nommée Genovefa, 
c’est-à-dire Geneviève ou plutôt Guenièvre, la reine 
d'Arthur, ce qui renvoie à l’aventure de la chasse 
au blanc cerf dans le roman d’Erec de Chrétien de 
Troyes ou dans le conte gallois de Gereint et Enid. 
Les liens que nous avons établi entre la procession 
de Landeleau et une possible royauté protohistorique 
chez les Osismes des environs de Carhaix donneraient 
alors tout son sens à ce détail.

Rites et mythes solsticiaux

Le Jupiter gaulois se distingue de son confrère 
romain par le symbole de la roue qui apparaît à 
diverses reprises dans son iconographie, notamment 
dans les statues au géant anguipède juché au sommet 
d’une colonne. Cette roue se retrouverait facilement 
dans un autre type de représentation, surtout connue 
par un bronze aujourd’hui présenté à Baltimore, celle 
du Sucellos barbu coiffé d’une peau de canidé et placé 
devant un maillet géant dont la tête évoque une roue 
dans laquelle sont fichées comme des rayons cinq autres 
plus petites mailloches que C. Sterckx15 interprète 
comme des éclats fulgurants issus de la roue solaire.

Cette roue est cependant moins évidente en Irlande 
où l’équivalence du Jupiter gaulois et du dieu-druide 
irlandais Dagda, longtemps admise, est aujourd’hui 
remise en cause notamment par Valéry Raydon, et 
il faut bien admettre que le lien entre le Dagda et la 
roue est peu visible. On peut seulement citer  une ga-

15 Taranis, Sucellos et quelques autres, t. 1, 2005, p. 31. 

bol gicca  rothach (« un gourdin fourchu à roue » ou 
« en forme de roue » selon Sterckx16, traduction que 
conteste V. Raydon). En revanche, l’Irlande connaît 
un véritable mythe de la roue qu’elle attribue à un 
célèbre druide mythique du nom de Mog Ruith, glosé 
magus rotarum (« le druide aux roues ») parce que, 
nous dit-on, il « faisait ses augures avec des roues ». 
C’est, en effet, lui qui fit la roue ramante qui viendra 
accoster en Europe un vendredi de la Saint-Jean Bap-
tiste, peu avant le Jugement universel [c’est-à-dire la 
fin du monde]. Selon la tradition irlandaise, Mog Ruith 
décapita saint Jean Baptiste, c’est ce qui a apporté à 
chaque Irlandais le froid, la faim et la maladie [la 
fin de l’Age d’or et de ce qui est encore le régime de 
l’Autre monde, un éternel été sans maladie, ni mort].

Ce mythe, celui du premier mort, est un mythe sai-
sonnier dans la mesure où il est relié au solstice d’été, 
la Saint-Jean, et sa généralité s’exprimait par des rites 
qui ont survécu très longtemps jusqu’au XIXe siècle. 
L’exemple le plus célèbre est celui auquel assista le soir 
du 23 juin 1823 le sous-préfet de Thionville à Basse-
Kontz dans la vallée de la Moselle. Deux jeunes gens 

16 Ibidem, pp. 86 et p. 95,

Le dieu au maillet de Vienne



16

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

s’élancèrent du haut du versant dominant la rivière en 
guidant une roue de paille enflammée par une perche 
qui, dépassant d’environ un mètre de chaque côté, sert 
d’axe ou d’essieu. Leur but était d’arriver à précipiter 
la roue encore enflammée dans la Moselle, ce qui serait 
un bon présage pour la vendange à venir ; mais ils y 
parvenaient rarement parce que la roue était gênée par 
les vignes qui encombraient la pente sur les deux-tiers 
de sa hauteur. Des cérémonies dites «  folkloriques » 
comme celles-ci sont aussi connues en Alsace, là aussi 
surtout sur des terroirs viticoles, en Suisse, en Souabe 
où on brûlait à la Saint-Guy, le 15 juin, une roue au 
sommet d’une montagne, au pays de Galles, où la roue 
enflammée devait aussi atteindre le bas d’une colline 
pour que la récolte soit bonne, en Champagne où la 
roue de saint Pantaléon fournie par le dernier marié 
n’était pas enflammée mais effectuait sans cesse toute 
la journée des aller-retour le long d’une  pente en fran-
chissant haies et ravins. Quand, l’après-midi, la roue 
commençait à se démantibuler, les assistants s’amu-
saient à l’arrêter au passage et à s’exposer sans crainte 
à ses coups : on se laissait heurter et renverser par elle 
car jamais, de par la grâce de saint Pantaléon, elle 
n’avait causé la moindre blessure, la moindre plaie17…

Ici la conclusion marque véritablement une inver-
sion (la roue préchrétienne devait provoquer plus que 

17 Van Gennep, op. cit., pp. 925-926.

des blessures puisque l’Irlande dit de la roue de Mog 
Ruith  : Aveugle sera quiconque la regardera, sourd 
quiconque l’entendra, mort quiconque sur qui elle 
tombera) qui nous renvoie à un mythe bien particulier 
qui a été conservé chez les Ossètes du Caucase, des-
cendants des Scythes et des Sarmates, cavaliers de la 
grande plaine ukrainienne dont des contingents abou-
tirent en Gaule aux IVe-Ve siècles ap. J.C. Les Ossètes 
connaissaient ainsi l’histoire de la roue qui venge la 
fille du Père Jean (saint Jean) insultée par le jeune et 
beau héros Soslan en coupant les jambes à ce dernier 
bien que certaines plantes, le noisetier et le houblon, 
cherchent à retarder la roue pour laisser au héros le 
temps de se défendre. Lorsque ces plantes parviennent 
à leurs fins, la roue subit des avaries et doit être réparée. 

Mog Ruith doit être assimilé au Judas, mis à tour-
ner sur la roue en guise de châtiment, que saint Bren-
dan rencontre dans son périple vers l’Autre monde. Ce 
Judas apocryphe est aussi connu par la Légende Dorée 
(dans les notices de saint Mathias au 24 février et dans 
celle de la Passion du Christ) de Jacques de Voragine 
qui nous apprend qu’il avait même caractère que Pi-
late, petit-fils du meunier Atus, qui avait tué son de-
mi-frère, son compagnon de jeu. Le thème du jeune 
homme tué au cours d’un jeu revient aussi dans la Vie 
de saint Baudri (Baldericus)  de Mesmont (en Bour-
gogne), ce qui nous rappelle que l’équivalent germa-
nique de Soslan est Baldr qui mourut au cours d’un 
jeu au cours duquel il s’exposait non aux coups d’une 
roue mais à ceux d’un rameau  de gui. Logiquement, le 
mort du mythe celtique devrait être l’Apollon Mapo-
nos des Gaulois (Mabon dans la tradition galloise) ou 
le Mac Oc en Irlande. Ce dieu des jeunes est en effet 
l’équivalent de Baldr mais aussi de l’Hermès grec qui 
est un protecteur des jeunes et qui joue pourtant un rôle 
(involontaire ?) dans la  mort d’un adolescent à nom de 
plante (Crocos) qui, insouciant, reste debout sur la tra-
jectoire du disque lancé par le dieu. La version grecque 
qui aboutit aussi à la mort d’un beau jeune homme 
semble intermédiaire entre celle des Scandinaves 
(Baldr, si beau et si brillant et il existe même selon la 
Gylfaginning une fleur si blanche qu’on l’a comparée 
avec les cils de Baldr) où le dieu périt par le lancer 
d’une plante aux fleurs blanches et brillantes (la boule 
de gui) et la version ossète où le héros meurt par le 
lancer d’une roue solaire. Le Mac Oc a aussi eu maille 
à partir au cours d’un jeu mais la seule chose que l’on 
en sait, c’est que Midir, son père nourricier, y a perdu 
un œil en ayant reçu une pointe de coudrier (noisetier).

On se rappelle que ce sont des jeunes gens qui 
guident la roue sur les pentes de la vallée de la Moselle. 
En Souabe, les roues sont brûlées le 15 juin, jour de 
la fête de saint Guy qui est en milieu germanique un 

Le martyre de saint Pantaléon (cathédrale de Chartres).



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 1

17

patron des jeunes gens. On pourrait croire que les rites 
de la roue ont été introduits en Gaule et Allemagne du 
sud dans l’Antiquité tardive par les Alains et Sarmates 
dont les Ossètes. Mais l’Irlande doit nous détromper et 
cela est confirmé par des témoignages chrétiens dont 
la moitié sud de la Gaule nous offre trois exemples. 
Le plus ancien est celui de saint Vincent d’Agen 
qui aurait été martyrisé un 9 juin pour s’être opposé 
à une cérémonie païenne au cours de laquelle une 
roue enflammée sortait d’un temple pour descendre 
jusqu’à la Garonne et en remonter. On peut penser que 
l’hagiographe a seulement modernisé le mythe d’un 
jeune héros païen tué par une roue de feu en mythe 
d’un jeune héros chrétien martyrisé pour s’être opposé 
au lancer d’une roue enflammée. On connaît aussi 
deux cas d’offrandes de roues de cire, en fait un très 
long cierge enroulé sur un axe. La première se faisait 
en Auvergne, à Riom, à l’occasion de la Saint-Amable 
du 11 juin. La seconde est localisée en Vallespir, à 
Arles-sur-Tech, et ne daterait que du XVe siècle. Le 
jour de la fête des saints patrons (Abdon et Sennen) 
de l’abbaye d’Arles, les habitants de Montbolo, une 
très ancienne paroisse située à quelques kilomètres 
au-dessus de la vallée, y descendaient par un chemin 
sinueux et escarpé la roue de cire qu’ils donnaient lors 
de la messe et qui avait la réputation de protéger de 
toutes les calamités. La descente processionnelle de la 
roue, prétendument effectuée ici en remerciement de 
l’éloignement d’un orage, pourrait bien avoir relayé 
le lancer d’une roue enflammée du type mosellan. La 
date apparemment aberrante du 30 juillet peut ici être 
liée aux saints patrons locaux, mais on remarquera 
qu’elle correspond aussi à la Lugnasad irlandaise. S’il 
y a eu déplacement, il s’est donc fait dans un contexte 

celtique qu’on ne peut s’empêcher de mettre en relation 
avec les champs d’urnes du début du premier Âge 
du Fer, bien représentés en Languedoc, Catalogne et 
même dans la haute vallée de la Garonne vers Saint-
Bertrand-de-Comminges (Lugdunum Convenarum) et 
Luchon (cf. supra la nécropole de Garin). Le Jupiter 
à la roue, le jeune Apollon Maponos et leurs mythes 
doivent remonter au minimum à cette époque au pied 
des Pyrénées.

Mabon est un des trois prisonniers célèbres des 
Triades galloises. Selon Culhwch ac Olwen, il est enfer-
mé dans une étroite prison dans une île et dans l’Erec de 
Chrétien de Troyes, Mabonagrain est emprisonné dans 
un verger merveilleux qui n’était environné ni de mur, 
ni de palissade, mais seulement d’air. Cela semble bien 
faire de lui une sorte de Soslan, de Baldr ou de Cro-
cos, un jeune dieu beau et brillant qui figure le premier 
mort tué par la roue solaire, la fameuse roue ramante 
qui arrivera en Europe pour le Jugement dernier et que 
l’on retrouve dans l’hagiographie du saint Germain à 
la roue de Carteret ou du saint Forannan de Waulsort, 
respectivement fêtés les 2 mai et 30 avril. Dans la Vie 
de saint Baudri (Baldericus) de Mesmont, non loin 
des sources de la Seine, il y a un épisode où l’on nous 
narre la mort d’un jeune homme tué involontairement 
(comme Baldr) au cours d’un jeu et emprisonné à Si-
nemurum, généralement identifié à Semur-en-Auxois 
mais qui signifie littéralement : « sans mur ». Il semble 
bien que l’hagiographie de Baudri a mélangé le mythe 
de Baldr et celui du Maponos gaulois qui étaient sans 
doute très similaires à l’exception peut-être du mode de 
mise à mort : roue solaire ou rameau de gui. Oengus, 
dit le Mac ind Oc (« le fils jeune »), le Mabon irlan-
dais, est connu pour s’être envolé (vers l’Autre monde 
vraisemblablement) en compagnie de son amante sous 
la forme de deux cygnes. Saint Baudri qui fréquentait 
Blactiacum (Blessey aux sources de la Seine) pourrait 
bien nous mettre sur la piste du parèdre de la déesse 
Sequana représentée sur une barque de bronze (la roue 
ramante) affectant la forme d’un canard.

Un autre jeu solsticial quasi rituel est la soule qui 
se pratiquait surtout en hiver au temps de Noël, au 
1er janvier, ou à la Chandeleur. Au XIXe siècle, les 
petits (ils concernent le plus souvent des subdivisions 
de paroisses, des trèves) pardons d’hiver s’appellent 
souvent mellat (mellat sant Selauen…) en Bretagne. 
Le mot vient du nom du ballon qui se dit mell en bre-
ton. Souvent le dernier marié devait offrir la soule (la 
balle) au seigneur, généralement au début ou à la fin 
de l’année  : à la Saint-Etienne (27 décembre) à Vi-
tré, le jour des Rois à Rochefort-en-Terre (Morbihan). 
En Poitou, à Vouillé, la compétition oppose sur la fin 
du jour au lendemain de Noël, hors de l’enceinte de 

La descente de la roue de cire entre Montbolo et Arles-
sur-Tech.



18

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

la ville, deux camps déterminés selon leur âge : d’un 
côté, les hommes et les femmes (mariés), de l’autre, 
les garçons (c’est-à-dire les bacheliers) et les filles (les 
bachelettes). Le bourg se situait au fond de la petite 
vallée de l’Auxance, d’une largeur médiocre et  en-
caissée d’une vingtaine de mètres par rapport au pla-
teau. La boule en bois tourné, d’un poids énorme, était 
levée par le dernier marié qui la portait sur une pierre 
placée sur la pointe d’un rocher très escarpé à la cime 
du coteau, de sorte qu’en jouant, pour aller au but, il 
fallait descendre deux cents pas.  Au signal donné, 
les deux camps cherchaient à s’en emparer. Débutait 
une mêlée furieuse où tous les moyens étaient bons 
et où clôtures et bois-taillis, voire les maisons, étaient 
fréquemment dévastés. Si les adultes étaient les plus 
forts, ils portaient la boule au milieu de la rivière. Si 
c'était les jeunes gens, ils la jetaient dans un puits et 
un des garçons y descendait la tête en bas afin de la 
remonter.

Ici, la boule remplace la roue mais il n’y a pas 
de raison de ne pas lui donner le même symbolisme 
solaire qu’à la roue car le jeu reproduit exactement la 
descente de la roue : on part du sommet du coteau et 

la balle peut finir comme la roue mosellane dans l’eau 
de la rivière. Mais, et c’est là le signe de l’inversion, si 
noyer la roue enflammée était le but des jeunes gens la 
veille de la Saint-Jean (au solstice d’été, c’est l’excès 
du feu solaire qui est à craindre), à Noël le but est plutôt 
que les jeunes gens empêchent la balle de finir à l’eau 
et la remonter (au solstice d’hiver, il faut plutôt ranimer 
le feu solaire et aider le bel astre à remonter sur l’ho-
rizon). Cela s’exprime bien à Rochefort-en-Terre, au 
début janvier, le jour des Rois, quand le dernier marié 
devait sous peine d’amende jeter la soule par-dessus 
le four banal de la ville en ayant un pied contre le mur 
du cimetière de la Tronchaye. En revanche, à Courta-
lain (Eure-et-Loir) les nouveaux mariés sont tenus de 
présenter au seigneur, le lundi de la Pentecôte, un bal-
lon que l’on nomme éteuf, et d’en jetter ou faire jetter 
un autre par-dessus le faîte du château. Au solstice 
d’hiver, le ballon solaire doit être réchauffé. Au sols-
tice d’été, sa trajectoire doit être la plus haute possible. 
Dans le Festin de Bricriu18, Cuchulainn triomphe ainsi 
au lancer de la roue :

Le lendemain, ils [Cuchulainn et ses rivaux, Loegaire 
et Conall Cernach] s’éveillèrent tôt le matin et vinrent à 
la maison où les jeunes gens s’exerçaient au jeu de la 
roue. Alors Loegaire saisit la roue et la lança jusqu’à ce 
qu’elle atteigne la moitié de la hauteur du mur. Sur ce, 
les jeunes gens rirent et l’acclamèrent. En réalité, c’était 
une raillerie, mais cela sembla à Loegaire un cri d’ap-
plaudissement. Conall prit alors la roue qui était sur le 
sol. Il la lança aussi haut que le sommet du poteau fai-
tier du palais. A cela, les jeunes poussèrent un cri. Il sem-
bla à Conall que c’était un cri d’applaudissement et de 
victoire. Pour les jeunes, c’était un cri de mépris. Alors 
Cuchulainn prit la roue  ; c’était en l’air qu’il l’attrapa. 

18 Fled Bricend, version du Livre de la vache brune, ll. 8843-
8854, édition mise en ligne par l’université de Cork (http://www.
ucc.ie/celt/online/G301900/text024.html).

La soule en Basse Normandie au milieu du XIXe siècle.

La soule dans la région de Quimper vers 1800 (gravure 
d'Olivier Perrin, musée des arts et traditions populaires).



Petit traité de mythologie celtique  III. Etudes                                               Chapitre 1

19

Il la projeta en l’air jusqu’à ce qu’elle dépasse le faîte 
du toit ; la roue s’enfonça d’une coudée dans le sol dans 
l’enclos au-dehors. Dans le cas de Cuchulainn, les jeunes 
gens poussèrent un cri d’applaudissement et de mépris.

 Le jeu de la roue irlandais se déroule à la ma-
nière du jeu de l’éteuf de l’ouest de la France. Il 
est normalement pratiqué par les jeunes gens et 
Cuchulainn est un jeune garçon étonnamment pré-
coce. Bricriu qui est l’organisateur du festin a été 
reconnu comme l’équivalent de Loki et de Syrdon 

qui sont les véritables meurtriers par intention de 
Baldr ou de Soslan et il était donc un acteur incon-
tournable dans le mythe de la mort du jeune et beau 
fils du Jupiter celtique. Il est donc probable que les 
versions celtiques de ce mythe faisait intervenir une 
partie de balle (finalement assez proche de l’épreuve 
grecque du discobole, responsable de la mort de 
Crocos ou d’[Apollon] Hyacinthos) ou un lancer de 
roue (à la manière des mythes ossètes) solsticiaux. 

(à suivre)

Saint Germain à la roue. (Vitrail de sa chapelle à Ribémont, département de l'Aisne)


