
PETIT TRAITÉ DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 2 : LE BESTIAIRE

CHAPITRE 4 :  LES BOVIDÉS

Bernard ROBREAU

Vache d'Écosse (cl. B. Robreau)



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

CHAPITRE 4 LES  BOVIDES

Comme pour les équidés, les bovidés peuvent 
se prévaloir de très anciennes origines mythologiques 
puisque ces animaux figuraient déjà en bonne position 
dans l’iconographie du paléolithique supérieur et 
qu’ils constituaient une des victimes sacrificielles 
principales des peuples indo-européens. Dans le 
domaine celtique, les bovins représentent certainement 
une des formes essentielles de la richesse si on en 
juge par la place que tient le genre de la Razzia dans 
la littérature traditionnelle irlandaise. Dans la Gaule 
d’époque mérovingienne, Grégoire de Tours (Hist. 
Franc., VII, 2) évoque encore une guerre d’aspect 
encore très tribal où les Blésois (probablement à 
comprendre comme les habitants du pagus de Blois) 
alliés aux Orléanais se jettent sur les habitants 
de Châteaudun et les écrasent à l’improviste  ; ils 
incendient les maisons, les récoltes et tout ce qu’ils 
ne peuvent déplacer  ; ils ravissent les troupeaux et 
emportent les biens qu’ils peuvent enlever.
	 Sauvages ou domestiques, les bovins jouent 
certainement un rôle mythologique, mais différent. 
La Vie de saint Ronan n’oublie pas de nous avertir 
par le biais d’un sage vieillard qu’il faut prendre 

Aurochs du Parc de Pescheray (cl. B. Robreau).

deux bœufs de trois ans indomptés et, redondance, 
qu’il faut les attacher à un chariot dont les hommes 
ne se sont jamais servis, mettre le corps de l’ermite 
défunt dessus et laisser les animaux libres de leur 
trajet. Le service attendu, à savoir l’emplacement 
où la puissance du saint s’exprimera et, avec elle, 
des intérêts économiques et sociaux conséquents, ne 
pourrait en aucun cas être obtenu par un banal animal 
de boucherie. A tout prendre, c’est sans doute ce qui 
sépare Brigide, divinité des techniques, notamment de 
la laiterie, dont la mère accoucha un seau de lait à la 
main, et la Morrigan. Cette dernière sait se transformer 
magiquement en génisse aussi bien qu’en louve ou en 
anguille. Mais la vache qu’elle trait possède trois pis 
et le lait de chaque pis sert à obtenir successivement 
de Cúchulainn les paroles magiques qui permettent la 
guérison des trois blessures qu’il lui a infligées lors de 
ses trois métamorphoses guerrières.

Le mythe des vaches cosmiques

	 Ce mythe, d’ascendance indo-européenne, 
est connu par de nombreuses versions indiennes, 
iraniennes, hittite, grecques, scandinaves, slaves. Il 
s’agit d’un vol de bétail par un monstre tricéphale, 
volontiers ophiomorphe, qui est tué par un dieu de 



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 4

3

l’orage. C. Sterckx1 en a découvert une variante 
dans l’histoire du démon irlandais Meiche, fils de la 
Morrigan, présenté comme un serpent monstrueux qui 
menace de dévorer tout le bétail d’Irlande. Il est tué 
par le dieu Téathar mac Céachta, le troisième de trois 
frères, qui brûle son triple cœur et en jette les cendres 
dans la rivière Barrow qui se met à bouillir, ce qui 
provoque la mort de tous ses poissons. Des traces d’un 
mythe voisin se discernent au Pays de Galles autour 
du personnage du tyrannique roi Benlli Gawr que saint 
Germain d’Auxerre aurait fait consumer par le feu du 
ciel après avoir ressuscité l’unique veau de l’unique 
vache d’un serviteur du roi selon l’Historia Britonum 
du pseudo Nennius. Selon une autre version, Benlli 
Gawr aurait été brûlé par saint Cynhafal et réduit en 
cendres après que, pour alléger ses souffrances, il se 
soit à trois reprises plongé dans la rivière Alun, ce qui, 
à chaque fois, l’assécha complètement.
	 Les vaches merveilleuses au lait intarissable 
proviennent de l’Autre monde d’où Manannán mac 
Lír les a ramenées en même temps que des porcs à la 
viande inépuisable. Dans La nourriture de la maison 
des deux gobelets, Manannán et Aonghus en ramènent 
deux aux cornes tordues, une tachetée et une à la robe 
brune, au lait fleurant bon le miel, enivrant comme le 
vin, et particulièrement fortifiant. Il suffit d’ailleurs à 
l’alimentation de la belle Eithne, la fille adoptive de 
Aonghus, qui ne supporte plus d’autre aliment depuis 
qu’elle a été satirisée.
	 C’est dans la Mort violente de Cú Rói mac 
Dáire qu’il est question de leur enlèvement. Les Ulates 
menés par Conchobar et Cúchulainn veulent s’emparer 
de la forteresse du roi des hommes de l’île de Falga. 
Mais le siège s’éternise jusqu’à ce que survienne un 
inconnu aussi rustre que vigoureux. Grâce aux exploits 
de ce dernier, qui arrête notamment une roue magique 
à l’entrée du château2, l’expédition finit par atteindre 
son but, mais le rustre, Cú Rói, regimbe quand les 
Ulates prétendent lui refuser sa part du butin. Il tient 
tête à Cúchulainn, l’humilie en l’enterrant jusqu’aux 
aisselles, lui coupant les cheveux et lui enduisant la 
tête de bouse de vache, puis s’enfuit avec les trésors du 
roi vaincu : sa fille Bláthnad (« petite fleur »), ses trois 
vaches, trois oiseaux qui se perchent sur les oreilles 
des vaches et un chaudron merveilleux qu’on appelait 
le « Veau  » parce qu’il contenait l’impressionnante 
traite de ces vaches. Cúchulainn, attend un an pour 
prendre sa revanche. Il vient près de la forteresse 
de son rival, à Srub Brain («  le bec du corbeau  »), 
séduisant Bláthnad et obtenant qu’elle trahisse Cú 

1 « Le cavalier et l’anguipède », Ollodagos, IV, 1992, pp. 1-103.
2 Le détail ne figure que chez Keating, l. 3456 f. (cf. Thurneysen, 
« Die Sage von CuRoi », Zeitschrift für Celtische Philologie, 9, 
1913, p. 223).

Rói. Elle trait les fameuses vaches et déverse le lait 
dans la rivière voisine pour signaler que son mari 
est seul et vulnérable, ce qui permet aux Ulates de 
s’emparer de la forteresse et à Cúchulainn de couper 
la tête de son ennemi.

Dans une autre version3, le récit présente 
de substantielles différences. La fille, appelée ici 
Blathine, est la fille de Conchobar et elle est amoureuse 
du maître de la hache et enchanteur Cú Rói. Elle 
est enlevée par Echde Echbel. Ce dernier possédait 
des trésors qu’il avait ramenés d’une expédition 
lointaine  : la ceinture des braves, l’échiquier du fils 
de Salomon et trois vaches mouchetées merveilleuses 
qui avaient leur « Veau », un chaudron de cuivre qui 
aurait contenu la traite de trente vaches ordinaires et 
qu’elles remplissaient à chaque fois. Cúchulainn et 
les Ulates vinrent jusqu’à la tour d’Echde avec un 
jeune homme insignifiant à la tunique et au manteau 
gris avec une fibule de cuivre, Cú Rói, qui saute dans 
leur bateau au dernier moment. La nuit, ils s’emparent 
du chaudron, de la fille et des vaches et s’enfuient, 
poursuivi par Echde. Après trois années, l’entente 
entre les pillards fut rompue. Cú Rói entraîna de 
sa propre main les vaches, le chaudron et la fille. 
Cúchulainn alla à sa suite. Il posa sa main sur l’anse 
du chaudron. Le jeune homme se retourna contre lui. 
Il jeta Cúchulainn à terre, une fois jusqu’aux genoux, 
une autre fois jusqu’à la croupe, une autre fois jusqu’à 
la ceinture, une autre fois jusqu’à ses aisselles. Puis 
Cú Rói emmena les vaches et la fille à son château. Là, 
les vaches laissèrent leur lait couler, après qu’elles 
eussent courues à droite et à gauche sans avoir été 
traites. De là vient une plante. On l’appelle bo-eirne. 
De là vient que Cú Rói engendra les Irlandais4. La 
fin est également un peu différente  : le héros ulate 
vient voir Blathine au bout de sept ans sous l’aspect 
d’un lépreux et en obtient qu’elle trahisse Cú Rói. Il 
leur fallut attendre encore sept ans jusqu’à ce qu’un 
certain saumon apparaisse dans une source voisine. 
Les Ulates vinrent et furent tous à l’extérieur de la 
forteresse au nord. L’homme jeta une grosse pierre 
vers eux si bien qu’ils ne purent pas approcher. Là 
le saumon de Cúchulainn mourut. Ceci prit tout de 
suite la force de Cú Rói et sa bravoure. Et il dit  : 
« Aucun secret de femmes, aucun bijou d’esclave ». 
Sur ce Cúchulainn le tua ; de cela il porta la victoire 
sur lui. Mais Ferchetne, le poète, vengea Cú Rói en 
tuant Blathine d’un coup de javelot entre les deux 
mamelles.

L’important reste invariant  : la rivalité entre 
Cú Rói et Cúchulainn, la capture de la femme-fleur 
en compagnie des trois vaches et du chaudron, 
3 Ibidem, pp. 190-196 (avec traduction allemande).
4 Is bo-eirne a ainm. Ar is do Érnib do Choin Roi.



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

l’humiliation de Cúchulainn et sa vengeance. L’histoire 
paraît plus confuse à cause de l’intervention d’Echde 
Echbel, qui n’est pas le père de la fille mais son 
ravisseur. En revanche, le chaudron paraît clairement 
être un chaudron de résurrection puisque le lait qu’il 
sert à recueillir, engendre les Irlandais. De plus, le 
récit se relie certainement au Mabinogi de Branwen. 
En effet, dans ce dernier texte, le motif justifiant 
le don du chaudron de résurrection par Bran au roi 
d’Irlande consiste en une indemnité compensatoire 
de ce qu’un Gallois a coupé jusqu’aux ras des dents 
la bouche de ses chevaux. Or le nom d’Echbel, le 
receleur de Blathine, des vaches et du chaudron, 
signifie « lèvres de cheval » ou « bouche de cheval ». 
Le chaudron dérobé par Cú Rói destiné à contenir du 
lait est certainement un chaudron de guérison ou de 
résurrection. Nous avons vu que la traite de trois pis 
suffisait à la Morrigan pour obtenir de Cúchulainn les 
trois paroles magiques nécessaires à sa guérison. Et le 
lait des trois vaches merveilleuses de Cú Rói produit 
une plante qui engendre les Irlandais. Cela rapproche 
beaucoup le dieu du Munster du Dis Pater dont les 
Gaulois se prétendaient les descendants, mais aussi 
de Mog Ruith qui a à voir à la fois avec la roue et 
avec les vaches. Ce dernier s’éborgne en abattant un 
veau dans les Alpes et il possède une peau de taureau 
brun sans corne qui lui sert à s’élever dans les airs. Il 
est aussi le fabricant de la roue qui viendra sur la terre 
à la fin des temps alors que Cú Rói maîtrise une roue 
à l’entrée du manoir des hommes de l’île de Falga 
et possède un château qui tourne quotidiennement 
comme une roue et dont on ne peut trouver l’entrée 
après le coucher du soleil. Même Bran a une prise 
qui, imitant une meule de moulin, a à voir avec le 
mouvement rotatif.

Le manoir de Cú Rói qui tourne comme une 
roue après le coucher du soleil, c’est le ciel nocturne 
étoilé au milieu de laquelle se trouve la Voie lactée. 
Blathnat, au nom de fleur, qui déverse le lait dans la 
rivière pour donner le signal de l’attaque contre Cú 
Rói semble la maîtresse des vaches cosmiques. Mais 
le rustre Cú Rói, qui maîtrise une roue magique à 
l’entrée du château des hommes de l’île de Falga, 
c’est aussi Mog Ruith, le maître de la roue et c’est 
également le maître du ciel, le Jupiter celtique à la 
roue, c’est-à-dire le Dagda en Irlande, Taranis ou 
Dis Pater  dans l’Antiquité celtique continentale. 
Ce dernier est l’ancêtre des Gaulois, tout comme  
Cú Rói  engendre les Irlandais d’une planté née du 
lait des vaches merveilleuses Au Pays de Galles, la 
correspondante de Blathnat s’appelle Blodeuwedd 
(« visage de fleurs ») car elle a été fabriquée avec les 
fleurs de plantes mellifères, et elle trahit son époux 

Lleu au profit de son amant. On ne la voit pas en lien 
direct avec des vaches ou un chaudron mais elle a 
été créée par Gwydion dont le manoir est identifié à 
la Voie lactée pour contourner l’interdit empêchant 
Lleu, fils d’Arianrhod, «  roue d’argent  », peut-être 
la constellation de la couronne boréale, et neveu de 
Gwyydion, d’avoir une femme. 
	 On a soupçonné que la légende romaine de 
Cacus avait adapté une version celtique du vol des 
bœufs du triple Géryon par Héraclès. Mais l’Irlande 
a conservé plusieurs récits dont l’authenticité pose 
moins de problèmes. On commencera par la Razzia 
des vaches de Fraoch. Ce dernier semble une divinité 
dont l’équivalent gaulois correspondait peut-être au 
Mars Vorocius de Vichy. Fils de Be Finn (« la dame 
blanche ») et neveu de Bóann (« la vache blanche »), 
il a reçu de sa mère douze vaches blanches avec des 
oreilles rouges, ce qui est la marque du bétail  de l’Autre 
monde. Plus tard, ces vaches sont mystérieusement 
enlevées ainsi que son épouse Finnabair et ses trois 
fils. Bé Finn lui révèle que trois de ses vaches sont 
en Ecosse mais que  sa femme, ses enfants et le reste 
de son bétail ont été emmenés dans les Alpes. Il est 
vraisemblable que cette séparation en deux groupes 
résulte d’une confusion entre Alba, l’Ecosse, le 
pays où les héros irlandais sont censés être initiés 
aux arts de la guerre par des femmes guerrières, et 
les Alpes. Fraoch part à la recherche de ses vaches 
en compagnie de Conall Cernach. Ils les retrouvent 
dans un château des Alpes où elles sont gardées par 
un serpent monstrueux. Avec l’aide d’une vachère 
d’origine ulate, Fraoch et Conall parviennent à y 
pénétrer de nuit. Le serpent se rue sur le ceinturon de 
Conall sans lui faire aucun mal et ils peuvent libérer 
le bétail et la famille enlevés. Ils font un détour par 
l’Ecosse pour récupérer les trois dernières vaches et 
reviennent en Irlande en passant par la baie de Bangor 
où les vaches perdent leurs cornes.
	 Dans le poème intitulé Carn Fraoich, il 
gagne aussi la main de Finnabair dans un combat 
contre un monstre lacustre mais au prix d’un de ses 
bras. Cependant, ses médecins parviennent à guérir 
cette mutilation. Ici, ses vaches sont détenues dans le 
manoir de Donn, le dieu de la mort.

Damona et Boand : les vaches et les eaux

	 Un autre célèbre mythe celtique d’origine 
indo-européenne est celui dit du feu dans l’eau. Ce 
dernier ne met jamais en scène aucune vache. Il y est 
seulement question d’eaux dans lesquelles se cachent 
un feu qu’il faut savoir se propitier. Dans le cas 
contraire, celles-ci rendront un jugement ordalique se 



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 4

5

retournant contre la personne fautive. Mais l’héroïne 
de la version irlandaise de ce mythe se nomme 
Boand, c’est-à-dire la « vache blanche » ou « la vache 
sacrée ».
	 Boand est la femme de Nechtan et l’amante 
du Dagda avec lequel elle conçoit un fils pour lequel 
le Dagda arrête le soleil pendant neuf mois afin que 
la conception et la naissance de l’enfant adultérin 
interviennent dans la même journée et que le mari 
trompé ne se doute de rien. Mais dans un geste 
d’orgueil ou de défi, Boand vint au puits de Nechtan 
dont, aggravant son cas, elle effectua le tour trois fois 
par la gauche. Trois vagues brûlantes sortirent alors du 
puits et lui enlevèrent une cuisse, une main et un œil. 
Fuyant, elle se dirigea alors vers la mer poursuivie 
par l’eau jusqu’à l’estuaire de la Boyne, donnant 
naissance à une nouvelle rivière. Pour Cl. Sterckx, les 
vaches sont ici identifiables aux eaux qui contiennent 
la vie du monde, elle-même assimilable au feu dans 
l’eau, alias son fils, le Mac ind Oc irlandais ou le 
Maponos gaulois.
	 Il a certainement raison parce que les trois 
blessures entrent dans un système d’équations 
mythiques. On considérera ainsi l’histoire des 
rapports marqués d’hostilité de la Morrigan («  la 
grande reine ») et de Cúchulainn telle qu’elle apparaît, 
notamment dans la Razzia des vaches de Regamain et 
la Razzia des vaches de Cooley. Réveillé une nuit par 
un cri horrible, le héros ulate arrive en présence de 
la déesse. Celle-ci, dans un char attelé d’un cheval 
rouge à une seule patte, ramène une vache qui est 
l’objet d’une discussion. Puis la déesse se transforme 
en oiseau et lui révèle que la vache qui vient du sidh 
de Cruachan est en rapport avec le déclenchement de 
la Razzia des vaches de Cooley et qu’il restera en vie 
aussi longtemps que le veau qui est dans le ventre de 
cette vache sera un veau d’un an. Ensuite la Morrigan 
le menace de l’attaquer successivement sous trois 
formes animales : celles d’une anguille pour le faire 
tomber dans le gué, d’une louve grise qui jettera un 
charme sur lui et enfin d’une génisse blanche à oreille 
rouge avec cent vaches à sa suite. Cúchulainn lui 
réplique qu’il écrasera l’anguille contre les pierres 
du gué et lui brisera les côtes, qu’il crèvera l’œil de 
la louve d’un coup de fronde et brisera la jambe de 
la génisse et qu’elle restera dans cet état jusqu’à ce 
qu’il lui adresse une parole de bénédiction, ce qu’il 
refusera de faire. Les choses se passent ainsi, mais la 
Morrigan parvient par la ruse à obtenir la guérison de 
ses blessures. Elle prend l’aspect d’une vieille femme 
aveugle et paralytique, trayant une vache à trois pis. 
Le héros lui demande à boire et elle lui donne le lait 
d’un pis ce qui provoque une première parole de 

bénédiction qui la guérit d'une de ses trois blessures. 
Puis il en va de même pour les deux autres pis, ce qui 
permet à la déesse d’obtenir son total rétablissement.
	 Nous voyons que dans les deux mythes, 
l’héroïne peut prendre une forme bovine, l’une par 
son nom de Boand, « la  vache blanche », l’autre plus 
explicitement en se transformant en génisse blanche. 
Mais cette dernière peut se contenter d’exprimer sa 
relation aux bovins en poussant devant elle une vache 
ou en trayant une vache à trois pis. Mais nous notons 
aussi que le feu dans l’eau qui permet le châtiment de 
Boand inverse le lait qui est à l’origine de la guérison 
de la Morrigan. Et cette punition rappelle de près la 
conclusion de l’histoire de Meiche dont les cendres 
font bouillir la Barrow.
	 Dans la Gaule antique, l’équivalent de 
Boand semble résider dans une déesse qui se nomme 
Damona (« la vache divine ») ou Sirona (« la divine 
étoile  »). Cette divinité n’est pas connue par ses 
mythes, seulement par des inscriptions qui en font 
la parèdre de l’Apollon gaulois (Borvo, Bormanus ; 
Moritasgus  ; Grannos). Mais il y a un abondant 
dossier hagiographique et toponymique qui renvoie à 
Sirona dans l’ouest de la France. Une première sainte 
suspecte est sainte Céronne, sainte à l’historicité 
assez médiocre5, qui serait morte dans la localité 
homonyme, une ancienne agglomération secondaire 
gallo-romaine semble-t-il, située près de Mortagne-
au-Perche. Son culte y est associé à deux fontaines, 
l’une dite de la Bonne-Sainte-Céronne et l’autre de 
l’Orion, un nom de constellation qui convient bien 
pour une déesse dont le nom gaulois semble faire 
référence à l’étoile. Elle serait née en Biterrois à 
Corneilhan, un nom choisi fort probablement en 
raison de ses affinités bovines, et elle serait venue 
dans le Perche à la suite d’une accusation (bien sûr 
fausse selon les perspectives chrétiennes) de faute 
sexuelle avec son frère. L’ensemble paraît regrouper 
divers résidus d’un mythe du type de Boand, déesse à 
nom bovin liée à une source ordalique  qu’elle vient 
défier après avoir fauté sexuellement avec le Dagda. 
Céronne ne devient pas une rivière, mais il existe aussi 
dans le Perche une rivière Thironne qui doit, elle aussi, 
rappeler le nom de la déesse gauloise. C’est à la source 
de cette Thironne que saint Bernard d’Abbeville vint 
fonder au XIIe siècle son abbaye de Thiron-Gardais. 
Le religieux, d’abord dépité par l’aspect hostile des 
lieux que le comte du Perche proposait de lui donner, 
songeait à abandonner son projet de fondation quand il 
5 F. Dolbeau, « La vie latine de sainte Céronne en Normandie : 
essai d’interprétation d’une légende  », Analecta Bollandiana, 
104, 1986, pp. 55-78, classe sa Vita médiévale dans la catégorie 
des documents de fantaisie (p. 60).



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

aperçut suspendue dans le ciel au-dessus du territoire 
de Thiron une lampe embrasant de sa clarté tous les 
lieux d’alentour. Finalement décidé à accepter le 
don, il retourne chercher des moines à Savigny et est 
hébergé à Mortagne où il réalise un miracle. Revenu 
à Thiron où il construit un premier monastère en bois, 
on attribue aussi à ses mérites qu’un des veaux de 
la communauté égaré dans la forêt soit ramené sain 
et sauf par deux loups. Ici, c’est donc la source de 
la Thironne qui est associée à des bovins et à une 
lampe suspendue dans les airs qui présente un évident 
symbolisme astral. La corrélation culte des eaux/
bovidés/astre est donc similaire quand on évoque 
une sainte Céronne ou une rivière Thironne, assez 
sacralisée pour que l’on vienne fonder une abbaye 
près de sa source. 
	 Le nom de Sirona semble avoir possédé un 
certain retentissement dans le Maine car il semble 
avoir inspiré également le nom de deux saints, 

Serenicus et Serenedus en latin, Céneri et Céneré 
en langue vulgaire dont la graphie semble avoir été 
influencée par le nom antique des Cénomans. Les deux 
saints sont présentés comme des frères venus d’un 
pays lointain. Mais si Céronne venait de Corneilhan, 
Serenicus et Serenedus viennent de Spolète. Ce choix, 
apparemment arbitraire, s’explique facilement par le 
fait que la ville italienne est la patrie d’une sainte 
Serena dont les reliques furent apportées à Metz au 
Xe siècle mais dont le culte était déjà antérieurement 
connu dans l’ouest de la France comme nous le 
verrons plus loin. Bien que les Actes de nos deux 
saints paraissent plus anciens que ceux de Céronne 
et peuvent en avoir inspiré certains passages comme 
celui de la séparation de Céronne et de son frère, c’est 
aussi le nom de Sirona qui explique le leur puisque 
l’emprunt christianisateur dépend du nom féminin 
de Serena, sainte Sérène de Spolète. La fabrication 
d’un couple de frères résolvait le problème de la 
faute sexuelle (naissance adultère pour Boand, fausse 
accusation de commerce incestueux pour Céronne6) 
tout au moins du point de vue clérical, car la tradition 
populaire locale ne l’avait pas réellement évacuée. 
Mabillon ajoute en effet, en note de son édition de 
la Vie de saint Céneri, qu’on raconte quelque chose 
d’admirable qu’on croit dû au mérite du saint et être 
un signe de sa pureté. Si des femmes pécheresses 
présentent leur cruche pour prendre de l’eau au moyen 
d’un tuyau par lequel coule sa source, immédiatement 
la source se retient d’elle-même de couler. Il faut alors 
qu’une autre femme, pure, se mette à la place jusqu’à 
ce que la cruche soit remplie. Bien que ceci ne se 
produise pas pour toutes, ni toujours, nous savons 
cependant que cette honte est arrivée à certaines. 
La source de saint Céneri détecte donc la pureté des 
femmes7 et possède donc une fonction ordalique tout 
à fait comparable à la source irlandaise dont Boand 
vient éprouver les pouvoirs.
	 Les Vies de saint Céneri et sainte Céronne 
se ressemblent beaucoup par leur schéma de 
construction  : naissance lointaine (à Spolète ou à 
6 On remarquera aussi que le frère de sainte Céronne, porte le 
même nom (Sophrone) que l’auteur (Sophrone de Jérusalem) de 
la Vie de sainte Marie égyptienne, une sainte prostituée.
7 Une autre version résiduelle de ce mythe, connue par le Car-
tulaire de Saint-Père de Chartres, a trait à la Fontaine Méaslet 
sur Arrou dans le Perche carnute. Un moine rédacteur du XIe 
siècle qui a visiblement recueilli une légende locale nous ap-
prend qu’aucune femme ne pouvait impunément puiser de l’eau 
à cette fontaine et qu’une plus téméraire ayant osé le faire, elle 
perdit  la vue, ce qui rappelle Boand perdant un œil à la suite 
de son parjure. Au XVIIIe siècle, la source était devenue guéris-
seuse et on venait y prier sainte Scholastique et s’y laver les yeux 
le vendredi (jour de Vénus) après avoir tourné neuf fois autour 
de la source (cf. B. Robreau, Mémoire chrétienne du paganisme 
carnute, t. 1, 1996, pp. 784-785).

La fontaine de l'Orion à Sainte-Céronne.



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 4

7

Corneilhan), séparation d’avec un frère, venue dans 
le Perche ornais (à Saint-Céneri-le-Gerei ou à Sainte-
Céronne-lès-Mortagne), installation près d’une 
source miraculeuse. Mais la première introduit un 
personnage secondaire important : un jeune disciple 
du saint nommé Flavard. Désireux de gagner l’autre 
rive de la Sarthe, Céneri sépare les eaux d’un signe de 
croix, permettant ainsi de passer à pied sec. L’enfant 
Flavard en reste stupéfait et tandis qu’il suit son 
maître, il laisse tomber son livre à l’eau. Son visage 
rougit alors d’angoisse et de tristesse et il éclate en 
sanglots. Mais Céneri le rassure, prédisant que le 
livre sera retrouvé intact, ce qui survient neuf ans 
plus tard quand une lavandière le retrouve au sein des 
eaux, protégé par une grande épaisseur de pierres. 
Ce miracle doit être rapproché d’un parallèle présent 
dans la Vie de saint Malo, évêque d’Alet, rédigée par 
le diacre Bili au IXe siècle, où la forme celtique a 
été mieux préservée. Le jeune Malo, baptisé et élevé 
par saint Brendan, s’endort à marée montante sur un 
tas d’algues échoué sur la plage. Mais pendant son 
sommeil, le tas d’algues se transforme en une île qui 
s’élève sur les flots. Pendant ce temps, le maître et les 
autres disciples constatent son absence, le cherchent 
vainement et s’abandonnent à la tristesse. Mais 
au chant du coq, un ange prévient Brendan que le 
Seigneur a créé une île pour préserver l’enfant. On 
vient le rechercher en barque mais il demande à rester 
à prier sur cette île et que l’on confie son psautier 
à la mer car si Dieu agrée sa demande, le livre lui 
parviendra intouché par les eaux, ce qui se produit.
	 On repère de suite le point commun : l’enfant 
disciple dont le livre échappe au péril de l’eau. Certes, 
l’épisode de la Vie de saint Céneri puise au modèle 
biblique des Israélites traversant la mer Rouge ou le 
Jourdain à pied sec, mais il s’agit fondamentalement 
du même miracle : il met de la terre sèche là où il n’y 
avait que de l’eau. La rougeur qui colore le visage 
de Flavard est un révélateur de sa nature ignée, ce 
qui rejoint les révélations de Bili concernant la force 
intense qui brûlait dans le jeune Malo qui sentait en 
lui une telle chaleur que des gouttes de sueur coulaient 
de son front et qu’il enlevait son manteau en plein 
hiver alors que tous ses condisciples claquaient des 
dents. Bref, l’enfant Flavard ou le jeune Malo doivent 
être compris comme des parallèles continentaux 
christianisés du fils adultère de Boand dont le nom est 
Mac ind Oc, « le fils jeune », et qui est la manifestation 
du feu dans l’eau.
	 Saint Céneré est également lié à une source 
qu’il aurait fait  jaillir dans sa grotte-oratoire de Saulges 
et qui lui valut le surnom de « petit saint qui pisse ». 
Sa biographie cléricale le distingue peu de son frère 

Céneri. Sa légende populaire l’associe à une jeune fille 
qui prie une fée verte nommée Fantie (« (en)fant ») de 
ne pas la noyer lorsqu’elle doit passer la rivière en 
hiver. D’elle-même, elle verse la libation d’huile de 
noix qu’elle destinait à la fée des eaux, sur les plaies 
des jambes «  en feu  » du saint, ce qui déclenche 
ses larmes, lesquelles trouent le sol et provoquent 
le jaillissement de la source. Cette version est donc 
construite sur une inversion sexuelle (le jeune disciple 
Flavard alias le dieu-fils qui est le feu dans l’eau/la 
jeune fille païenne qui prie les fées des eaux de ne pas 
la noyer) et fonctionnelle (guérison de jambes en feu 
donnant naissance à une source/punition de Boand 
menacée d’être noyée par des vagues d’eau brûlante 
sortant de la source de Nechtan qui lui enlèvent une 
jambe, un bras et un oeil). On notera aussi la proximité 
de la grotte-oratoire de Céneré avec la Cave à Margot 
et la découverte de statuettes protohistoriques de 
bovidés (probablement de fabrication étrusque) à 2 
ou 3 kilomètres de là sur la commune de Thorigné-
en-Charnie. Les fées Margot étaient réputées habiter 
des grottes ou des dolmens, mais aussi posséder des 
troupeaux de bœufs8 et de vaches qu’elles faisaient 
sortir de leur caverne souterraine le matin et rentrer 
le soir, ce qui en ferait facilement une héritière d’une 
Damona ou Sirona gauloise.
	 Plusieurs miracles des confins manceaux 
reprennent le thème du gonflement des eaux. Le 
premier se trouve dans la Translation de saint 
Laumer, prétendu abbé de Corbion, un monastère 
percheron situé aux limites des Cénomans et des 
Carnutes. Des moines de ce couvent viennent en effet 
dérober à Chartres, le corps du bienheureux qui était 
inhumé dans l’église de Saint-Martin. Mais l’alerte est 
donnée et les ravisseurs vont être rejoints sur les rives 
de l’Eure. Mais Dieu les protège car ils passent l’eau 
à pied sec alors que leurs poursuivants sont arrêtés 
par un gonflement subit de la rivière qui déborde. 
Un second se trouve dans la Vie de saint Julien du 
Mans qui rapporte que le prétendu évêque du Mans se 
serait retiré à Saint-Marceau où il décéda. On voulut 
alors ramener sa dépouille dans sa ville épiscopale. 
8 Voir Sébillot P., Les littératures populaires de toutes les na-
tions, t. 9, Traditions et superstitions de la Haute-Bretagne, 
1882, p. 115. Cependant Le Quellec J.-L., « Pourquoi Margot », 
in Patrimoine légendaire et culture populaire : le gai savoir de 
Claude Gaignebet, pp. 121-133, montre que le nom de Margot 
camoufle une des formes de la Morrigan, dont les lavandières de 
nuit sont une survivance, capable des se transformer en bovidé, 
mais aussi en oiseau et que Margot serait plus particulièrement 
liée à sa forme de corvidé (la Cave à Margot renferme de nom-
breuses gravures préhistoriques d’oiseaux). Le raisonnement 
peut être appuyé par la place que tiennent les chevaux dans l’ha-
giographie de saint Céneri, de  saint Julien du Mans et même 
dans la translation de saint Laumer de Chartres. Or Morrigan est 
la correspondante irlandaise de l’Epona gauloise.



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

A cette occasion, les deux chevaux qui tiraient le 
chariot sur lequel le corps avait été posé franchirent 
miraculeusement la Sarthe en marchant sur l’eau 
comme sur de la terre ferme alors que d’autres, 
nageant avec peine, traversèrent difficilement la rivière 
tourbillonnante. Une troisième variante est livrée par 
le premier des Miracles du même Julien lorsqu’aux 
invasions normandes les reliques du saint furent 
portées à Douy, un prieuré dunois de Corbion. Non 
loin des sources de l’Orne, près de Sées, les porteurs 
des cendres du saint craignirent en effet de passer 
sur un ponceau à cause de l’étroitesse des planches. 
Aussi, entrant dans le lit de la rivière, ils n’eurent de 
l’eau que jusqu’aux genoux alors que d’autres qui 
étaient à cheval virent l’eau s’enfler jusqu’à la hauteur 
des selles. On voit que les trois miracles sont fondés 
sur les mêmes composants : un déplacement plus ou 
moins licite du corps d’un saint, une sorte d’ordalie 
aquatique légitimant le transfert, l’opposition entre 
des qualifiés et non qualifiés se manifestant à travers 
le comportement de l’eau  : rivière asséchée/rivière 
débordante, eau changée en terre ferme/rivière 
tourbillonnante, eau basse/eau haute. Un dernier 
rapprochement semble unir les points de départ de 
Saint-Martin (à Chartres) et de Saint-Marceau (dans 
le Mane) qui pourraient faire référence ici à un mythe 
lié à un Mars Mullo, bien connu dans l’ouest de la 
Gaule. Ce détail n’apparaît pas dans le miracle des 
sources de l’Orne, mais il donne néanmoins une des 
clefs du mythe car le nom de Martin apparaît dans 
les Miracles de saint Julien au sein d’une série 
homogène de trois miracles (vol de deux chevaux 
au Theuil, vol d’une génisse à La Gaudaine, vol du 
cheval d’un certain Martin à Montigny-le-Chartif) qui 
suivent immédiatement le premier. Il s’agit de voleurs 
d’animaux qui errent toute la nuit sans pouvoir quitter 
les lieux de leur larçin et doivent rendre l’objet de 
leur méfait. Le même motif apparaît aussi dans la 
Vie de saint Laumer où des voleurs pénètrent dans 
l’étable des moines et emportent un bovin. Mais toute 
la nuit et le jour suivant, les voleurs s’égarent et, se 
retrouvant sans le vouloir devant le monastère, ils 
rendent l’animal dérobé. Il n’est donc pas difficile de 
comprendre que si Martin ou Marceau sont liés au 
cheval et au Mars celtique, les bovins seraient plutôt 
liés à une déesse du type de Boand. Nous en avons 
d’ailleurs la confirmation car la Gaudaine où fut 
dérobée la génisse ne se trouve qu’à 3 km des sources 
de la Thironne, dans le bois de Thiron. Or nous avons 
déjà dit que la rivière Thironne porte le nom de la 
Sirona (« la génisse », pour G. Olmsted mais plutôt 
« la stellaire » pour la plupart des celtisants) gauloise 
dont une autre épithète est aussi Damona («  la 

divine bovine »). Nous disposons donc d’un nouvel 
argument pour considérer la Thironne comme une 
rivière gauloise divinisée dont le mythe étiologique 
devait être bien proche de celui de la Boyne. La 
biographie de Bernard, le fondateur de l’abbaye de 
Thiron, aux sources de la Thironne, entre d’ailleurs de 
manière évidente dans notre série de miracles : l’un 
de ses miracles nous narre comment le voleur de la 
monture d’un chevalier de Mortagne tourne en rond 
et doit rendre l’animal et un second comment un veau 
appartenant à la communauté s’égare dans la forêt et 
est ramené par un loup deux jours plus tard.
	 A La Gaudaine, le miracle de la génisse volée 
et retrouvée était lié à un code sonore : le propriétaire 
reconnaît sa vache au moment  où tous chantent à 
voix haute alors que les reliques sortent de l’église 
et que les voleurs surgissent devant la châsse en 
menaçant le bovidé ; alors il remercie Dieu d’une voix 
claire. On retrouve, avec inversion, le même matériel 
dans un miracle de guérison survenu à l’abbaye 
de Redon à l’époque carolingienne  : le jeune muet 
Mutan (du breton mut, «  muet », emprunté au latin 
mutus) qui s’est attardé dans les prés avec les veaux 
et les vaches du monastère voit le sommeil s’abattre 
sur lui. L’évêque saint Marcellin lui apparaît alors 
dans une vive lumière pour lui ouvrir les lèvres. Le 
miracle évoque fortement un processus de guérison 
par incubation qui s’effectuait dans les sanctuaires 
apolliniens antiques et Sirona alias Damona était 
justement la parèdre de nombreux Apollons gallo-
romains. Et si notre muet guéri gardait des bovins, 
saint Marcellin entre dans la même série que saint 
Marceau et Martin pour désigner un lointain héritier 
de Mars Mullo.

Les deux bœufs de Brigide

Selon Sterckx, la souveraineté de Brigide 
s’étend sur tout le monde animal mais particulièrement 
sur les bovidés. Mais il s’agit d’une déesse 
technicienne, la Minerve irlandaise, et il est probable 
que ses pouvoirs concernaient surtout les animaux 
domestiques. D’ailleurs, on attribue à son héritière 
chrétienne, sainte Brigide, la capacité à multiplier le 
lait et le beurre ou à ressusciter des veaux qui viennent 
d’être mangés. On lui prête deux bœufs exceptionnels 
qui auraient défriché (c’est-à-dire labouré) deux 
grandes plaines auxquelles ils auraient laissé leurs 
noms : Magh Fea (au sud de Carlow, en Leinster) 
et Magh Feimhin (au nord de Cashel, en Munster). 
Le Livre des conquêtes de l’Irlande les associe au 
terrible Triath, un sanglier méchant et solitaire, et ce 
sont eux trois qui faisaient entendre en Irlande les 



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 4

9

trois cris diaboliques qui suivaient une rapine, c’est-
à-dire un sifflement, un pleur et une lamentation (la 
déesse préchrétienne Brigide aurait inventé le sifflet 
et la lamentation). Le Pays de Galles connaît une 
tradition parallèle dans la mesure où le Twrch Trwyth, 
un monstrueux sanglier, y est associé aux deux boeufs 
exceptionnels, Nynhyaw et Pheibyaw, qui labourent 
le pays et bouleversent le paysage du Cardigan.

L’histoire de Fea et Feimhin admet plusieurs 
variantes. Dans l’une, le couple de bestiaux appartient 
à Dil (« le déluge ») Dealghan, une fille de Mil, et ils 
seraient donc les deux bœufs du Déluge qui inonde la 
terre, ce qui rappelle l’histoire de Boand. Dans une 
autre version, Dil naît en même temps que le veau 
Breaga auquel elle s’attache  ; devenue nubile elle 
s’enfuit avec Tulchaointe, le druide du roi Conaire 
le Grand, mais exige de son amant qu’ils emmènent 
Breaga, lequel défriche pour eux la grande plaine de 
Magh Breagh.

Conaire est un héros jupitérien et sa mère est 
surnommée Mess Buachalla (« la fille adoptive des 
vachers  ») parce que son père ayant chargé deux 
esclaves de la tuer, ceux-ci la cachent dans la remise 
des vachers qui la nourrissent jusqu’à ce qu’elle 
devienne une bonne brodeuse (un autre artisanat 
féminin qui doit dépendre de la Minerve celtique). Le 
lien semble d’ailleurs très étroit entre les personnages 
jupitériens et les bovidés. Nous avons déjà noté que 
Cú Rói avait enlevé les trois vaches d’Iuchna et leur 
veau (c’est-à-dire le chaudron qui recueillait le produit 
de leur traite phénoménale) après avoir enduit de 
bouse le visage de Cúchulainn, et aussi que le signal 
de son assassinat est donné par un déversement de 
lait dans une rivière. Parmi ses auxiliaires figurent les 
Trois mangeurs de bœufs de Breagh et, dans le Festin 
de Bricriu, il est décrit avec des yeux fauves voraces 
faisant saillie sur sa tête et ayant, chacun, la taille 
d’une citerne à bœufs, tenant dans sa main gauche 
une souche qu’il faudrait vingt paires de bœufs pour 
tirer, dans sa main droite une épée  dont la poignée 
nécessiterait un attelage de labour de six paires de 
bœufs pour la déplacer, portant sur lui une énorme 
massue de la taille d’une remise d’hiver sous laquelle 
trente bœufs pourraient trouver refuge. Le lien entre 
les bovins et Cú Rói, qui paraît une hypostase du 
Dagda, le Jupiter irlandais, paraît donc assez évident. 
Il en va de même pour Mog Ruith, ce druide que l’on 
voit actionner une roue aux côtés du Jupiter gaulois 
sur le chaudron de Gundestrup, car Mog Ruith s’était 
éborgné un œil en abattant un veau. Quant à Brigide, 
il suffit de rappeler qu’elle était la fille du Dagda.

Le Brun de Cooley et le Blanc Cornu

	 La Razzia des vaches de Cooley n’est pas un 
texte mythique mais la principale et la plus longue 
des épopées irlandaises. Mais elle porte assez mal son 
nom puisqu’il ne s’agit pas à proprement parler d’un 
raid visant à s’emparer des troupeaux de l’adversaire 
mais d’une seule bête : le Brun de  Cooley. En fait, 
cela nous ramène au mythe parce que, dans la Seconde 
bataille de Mag Tured, un épisode nous avertit que la 
partie vaut pour le tout. Là, en effet, le fils du Dagda 
conseille à son père de se faire rétribuer de son activité 
de constructeur de forteresse par le don d’une unique 
génisse à crinière noire dont le mugissement ramène 
tous les troupeaux d’Irlande que les Fomoire avaient 
emmenés comme tribut.
	 L’épopée est sous-tendue par le conflit entre 
Lugh, protecteur de Cúchulainn et des Ulates, et la 
Morrigan qui s’oppose au jeune héros qui défend sa 
province contre les menées de la reine Medb. Et le 
récit, qui se compose surtout de combats, s’intéresse 
peu aux bovidés au-delà du prétexte initial et du 
combat final qui n’occupent que quelques paragraphes 
dans la version du Livre de la vache brune. En fait, on 
peut voir dans les deux taureaux qui s’affrontent une 
version animale du combat entre l’Ulster (patrie du 
Brun de Cooley et de Cúchulainn) soutenu par Lugh 
et le Connaught (patrie du Blanc Cornu et de Medb) 
soutenu par la Morrigan. 
	 L’important est ici que le troupeau est 
symbolisé par son mâle conducteur car le Brun 
est capturé avec ses 50 vaches. Dans la Razzia, il 
n’est plus question de vaches et de lait, mais bien 
de terribles bestiaux qui s’affrontent à coups de 
cornes dans un champ de bataille aux dimensions 
mythiques qui s’élargit à l’intégralité de l’Irlande. Le 
texte essentiel est en fait le récit préliminaire appelé 
La conception des deux porchers qui  se veut une 
explication des causes profondes de l’épopée en tant 
que querelle de souveraineté et rivalité de provinces 
et que nous examinons ici d’après la version du Ms 
Egerton 1782 traduite par Ch.-J. Guyonvarc’h. Le roi 
du sidh de Munster (province du sud), dit aussi sidh 
de Femen (« le sidh des femmes »), et le roi du sidh de 
Connaught (province de l’ouest), celui de Cruachan, 
prétendaient chacun que la vigueur de leurs porcs 
était la plus grande. La querelle se répercuta sur leurs 
porchers qui se maudirent si bien qu’on leur enleva 
leurs porcs au bout de deux ans. Ils se transformèrent 
alors en corbeaux et continuèrent à se battre pendant 
deux ans sous cette forme. Ils s’affrontèrent alors 
durant deux autres années dans les fleuves et la mer 
sous la forme d’animaux aquatiques,  puis deux autres 



10

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

années sous forme de champions, chacun dans l’armée 
de leur province. A l’assemblée du Connaught, une 
troupe du Leinster (province de l’est) alla au roi du 
Connaught et une troupe de Meath à celui de Munster. 
Finalement, les deux champions prirent une forme 
de vers aquatiques pour aller l’un dans une source 
du Connaught, l’autre dans une source de l’Ulster. 
Le premier ver conseilla à la jeune reine Medb de 
prendre Ailill pour époux car il ne dominera pas sur 
toi. Medb le nourrit et, en Ulster, Fiachna mac Daire 
en fit autant avec l’autre ver qui lui fait découvrir  un 
navire rempli de trésors. Une des vaches de Medb 
boit un des vers et donne naissance au Blanc Cornu 
tandis qu’une des vaches de Fiachna mac Daire boit 
l’autre et donne naissance au Brun de Cooley. 

Le récit ne donne pas le nom complet de chaque 
taureau  ; il se contente d’appeler Finn («  blanc  ») 
le Blanc Cornu et Dub (« noir ») le Brun (Donn en 
irlandais) de Cooley, mettant bien en évidence le 
symbolisme opposé des deux bêtes. L’opposition 
se retrouve aux niveaux des deux porchers qui sont 
désignés comme le porcher du nord et le porcher du 
sud. S’il y a cinq provinces en jeu, le symbolisme 
des points cardinaux se limite toujours à l’opposition 
de deux catégories. Au départ le deux porchers sont 
amis et leur amitié consiste en ce que lorsque les gens 

du Munster avaient des glands, le porcher du nord 
allait vers le sud pour les engraisser et quand il y 
avait des glands au nord, le porcher du sud allait vers 
le nord avec ses porcs maigres pour les engraisser. 
La progression du récit est alors fondée sur une 
alternance sud/nord.
	 Lorsque la querelle se développe, le principe 
alternatif se poursuit. La première année, le porcher 
du sud l’emporte, la seconde année son collègue du 
nord prend l’avantage. Lorsqu’il se transforment en 
oiseaux, ils viennent une année auprès du sidh de 
Femen, dans le Munster, et une autre près du sidh de 
Cruachan en Connaught, qui continue à représenter 
la moitié  nord. Mais quand ils deviennent des êtres 
aquatiques, les choses sont moins claires car  ils 
luttent une année dans le Suir puis une année dans le 
Shannon, ce qui semble à première vue une opposition 
ouest (le Shannon est une rivière de l’ouest née aux 
limites de l’Ulster et du Connaught et qui leur sert 
de frontière avant de pénétrer dans le Munster où il 
se jette dans l’Atlantique au niveau de Limerick)/
est (le Suir est une rivière du sud-est de l’Irlande qui 
naît et coule entièrement dans le Munster et se jette 
en Mer Celtique. Mais nous restons dans le cadre de 
notre opposition nord (Connaught)/sud (Munster) si 
nous observons que le sidh de Cruachan se situe à 

Parc de Rambouillet : un auroch à la robe sombre et aux cornes orientées vers le haut (cl. B. Robreau).



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 4

11

une dizaine de kilomètres du Shannon dans sa partie 
amont et le sidh de Femen se trouve à une aussi faible 
distance du Suir, non loin de sa source. Ce n’est qu’à 
la fin que le texte semble changer de référent pour 
s’appliquer à une opposition Connaught/Ulster où 
cette dernière remplace le Munster puisque le second 
ver naît à Cooley où il donne naissance au Brun. 
On pourrait penser que l’on est en présence d’une 
opposition ouest/est mais cela ne correspond pas au 
classement traditionnel où l’Ulster est la province du 
nord, ni aux affinités symboliques (le Blanc Cornu est 
à l’ouest et le Brun de Cooley à l’est). Il est évident 
que l’épopée a réaménagé un thème antérieur où 
le nord congru au Brun de Cooley s’oppose au sud 
congru au Blanc Cornu. Le redoublement du thème 
aquatique (les animaux qui luttent dans les fleuves 
et la mer puis le ver dans la source) et de l’aspect 
humain (les porchers puis les champions) complète 
l’argumentation pour ne laisser aucun doute sur ce 
point.
	 Dans le thème initial qui s’appliquait aux 
tertres féériques (le sidh de Femen et celui de 
Cruachan), le taureau entrait sans doute dans une série 
différente car la version du Livre de Leinster ajoute 
d’autres transformations en cerfs et en dragons. La 
seconde qui traduit une influence des Mabinogion 

gallois est sans doute tardive, mais les deux cerfs qui 
rassemblèrent chacun les cerfs de leur compagnon 
paraissent  une version plus ancienne des taureaux 
quand on se rappelle que le Brun de Cooley était à la 
tête d’un troupeau de 50 vaches. Le taureau qui semble 
une version plus moderne et plus guerrière du cervidé 
pourrait bien être ici une innovation de l’épopée. La 
série porc(her)/corbeau/animal aquatique/cerf rejoint 
celle des métamorphoses de Tuan fils de Cairell (cerf/
sanglier/faucon/saumon). La substitution du taureau 
accentue le caractère guerrier du symbolisme, mais 
cela ne doit pas nous faire oublier les dons apportés 
par les deux porchers devenus vers chacun dans 
leur source avant qu’ils ne renaissent taureaux. L’un 
apporte la richesse sous forme de trésors venus de 
l’Autre monde (le navire est le véhicule par lequel on 
se rend dans l’Autre monde et l’Ulster s’est substituée 
au Munster, la province du sud traditionnellement en 
contact avec l’Autre monde et sa musique qui fait tout 
oublier). L’autre apporte à Medb l’assurance que son 
mari ne dominera pas sur elle, ce qui rappelle que 
la Razzia démarre par une querelle sur l’oreiller où 
il y a une égalité de richesses  qui pousse la reine a 
s’emparer d’un taureau pour prendre l’avantage sur 
son mari. Et le Brun de Cooley termine son combat 
en quittant Cruachan avec les rognons, l’omoplate 

La race bazadise à la robe gris ardoise et aux cornes en croissant dirigées vers le bas.



12

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

et le foie de son compagnon accrochés à ses cornes. 
Il retourna alors vers l’Ulster laissant l’omoplate au 
Findlethe, le cœur à Tromna et rejoignit les vaches 
stériles de Fiachna mac Daire à Mag Murthemne, la 
patrie de Cuchulainn et y fit une tranchée. Puis il alla 
mourir à Druimm Tarb («  la colline du taureau  »). 
Nous ne retiendrons que les rognons pour montrer ce 
qui est en jeu, mais aussi que le principe alternatif 
pourrait s’appliquer autant à l’opposition masculin/
féminin qu’à celle du nord et du sud, du sombre et du 
clair. Si les bovidés qui sont les héros de cette histoire 
sont, à l’image des guerriers, des mâles vindicatifs, 
Cruachan est la capitale de Medb et le sidh de Munster, 
le « tertre des femmes ».

Le buffle de saint Calais

	 Selon ses deux Vies carolingiennes (BHL 
1568 et 1569), ce saint du Maine serait d’origine 
auvergnate. Remontant la vallée de l’Anille, il se 
serait installé dans la forêt de Matuval (Bonneveau 
puisque le gaulois matu signifie «  bon, favorable ») 
dans un lieu où se trouvaient les ruines d’une luxueuse 
villa gallo-romaine (détruite par les Vandales selon 
la Vie de saint Innocent, évêque du Mans) dont le 
domaine était retourné à l’état sauvage. Il y a là une 
vieille chapelle, une source d’eau vive et un clos de 
vigne qu’il se met à soigner. Il s’abstient de tuer les 
animaux et apprivoise un buffle d’une espèce rare que 
le roi Childebert et son épouse  Ultrogothe, venus 
chasser, rencontrent. L’animal  vient se réfugier 
auprès de Calais, ce qui déclenche l’ire royal. Outré 
de ce que le religieux occupe son domaine et trouble 
sa vènerie, Childebert ordonne donc à Calais de vider 
les lieux, mais à peine veut-il s’éloigner que son 
cheval s’immobilise, ce qui le ramène à de meilleurs 

sentiments. Il consent à boire le vin de la petite vigne 
de Calais et veut donner le domaine tout entier à notre 
religieux qui n’accepte que ce qu’il pourra parcourir 
en une journée, monté sur son âne.
	 Ici aussi le taureau sauvage semble s’être 
substitué au cerf, même si la réélaboration du motif 
final est complexe. Le bovidé qui se réfugie près du 
saint rappelle l’histoire de la biche de saint Gilles ou 
la chevrette (femelle du chevreuil) que saint Cybard9 
apprivoise. Quant à l’âne utilisé pour délimiter 
l’espace offert par le roi, il est certes la version 
cléricale de l’équidé, mais il peut aussi correspondre 
au cervidé emprunté par saint Telo pour délimiter 
sa paroisse à Landeleau, alors qu’à Locronan, c’est 
sur un char attelé de deux bœufs indomptés que 
les reliques saint Ronan accomplissent le parcours 
fondateur de sa troménie. Le contexte de l’histoire 
du buffle manceau rejoint cependant plutôt le mythe 
de la chasse au cerf inaugurant une nouvelle royauté. 
Childebert et Ultrogothe forment un couple royal et 
le roi acceptant de boire le vin de Calais rappelle la 
bière qui se trouve dans la maison de la lépreuse qui 
apporte la souveraineté à Lugaid Laigde lors d’une 
chasse au faon (et aussi le nom de la reine Medb). Le 
maître des animaux cornus, cervidés ou bovidés, est 
aussi l’ancêtre du maître de la prospérité, car en jetant 
les fondations de son monastère sur le terrain accordé 
par Childebert, Calais découvre un trésor.

9 Le parallélisme avec l’histoire de saint Cybard est d’autant 
plus étroit que Cybard est fêté le même jour que saint Calais 
(le 1er juillet) et que l’épisode de l’animal apprivoisé est lié à 
deux autres motifs. Calais et Cybard soignent  la vigne et, si le 
second découvre un oiseau couvant dans son nid en se rendant 
à Saint-Aquilin, un bistricus (roitelet) niche dans le capuchon 
que Calais a suspendu à un arbre pendant qu’il soigne sa vigne.

Le buffle de saint Calais.



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 4

13

Maelduin

	 Les vaches cosmiques proviennent de l’autre 
monde et il est donc normal de rencontrer des bovidés 
dans les Navigations irlandaises. C’est le cas de 
l’Immramm curaig Mail-Duin, où le héros visite 
successivement une trentaine d’îles. A l’inverse du 
cheval ou des oiseaux, les bovins n’y figurent pas parmi 
les animaux les plus représentés, mais ils apparaissent 
néanmoins à plusieurs reprises, généralement dans 
le cadre de ce que nous aurions tendance à appeler 
la triade des animaux sacrificiels  : bovidés, porcs 
et moutons. La première fois, c’est au paragraphe 
XI, entre l’île des animaux rouges semblables à des 
porcs  où les navigateurs se nourrissent de pommes 
merveilleuses (X) et celle où des moutons changent 
de couleur en passant d’un côté à l’autre d’une 
palissade (XII). En XI, il est simplement dit que dans 
un château un repas composé de bœuf rôti et de porc 
salé accompagné d’une délicieuse et enivrante bière 
les attend. A la fin, lors du rapide voyage de retour 
(XXXIV), il est précisé que les voyageurs rencontrent 
une île où il n’y a ni maison, ni château, seulement de 
nombreux quadrupèdes : bœufs, vaches et moutons, et 
qu’ils mangèrent la chair des moutons. Ces épisodes 
semblent donc opérer un classement entre bovins, 
porcs et ovins avec pour critère la consommation 
de leur viande. Dans l’île des changements de 
couleur, ce sont des hommes qui trient les moutons 
en les jetant par-dessus la palissade et au paragraphe 
XXXIV, les voyageurs (des hommes aussi) acceptent 
sans problème de manger la chair des moutons. En 
revanche, ils sont plus circonspects quand il s’agit 
des porcs et des bovins. En X, ils ne cherchent pas 
à s’emparer des porcs qui se révèlent des animaux 
brûlants (ils sont rouges et, cachés dans des cavernes, 
échauffent le sol au-dessus d’eux). En XIII, ils 
aperçoivent une île avec un beau troupeau de porcs, 
mais ils se contentent (prudemment  ?) de tuer un 
petit porc qu’ils rôtissent. Puis ils décident de visiter 
la grande montagne qui occupe le centre de l’île. Ils 
voient alors de l’autre côté d’une rivière brûlante de 
grands bœufs sans cornes et un géant, et ils décident 
de rebrousser chemin. Le géant est certainement le 
maître celtique des animaux et probablement même 
le Jupiter celtique car l’épisode suivant voit Maelduin 
et ses compagnons aborder sur une île habitée par un 
hideux meunier querelleur. Mais l’important est ici la 
hiérarchie établie : les navigateurs se risquent à sacrifier 
un petit porc (moins dangereux qu’un gros ?) mais ils 
rebroussent chemin sans chercher à s’emparer d’un 
veau. Visiblement l’ordre hiérarchique du sacrifice 
en partant du plus important est : bovidé, suidé, ovin. 

En ce qui concerne les bovins, les navigateurs ne 
se risquent à en consommer que lorsque le repas a 
été mystérieusement préparé pour eux, semblant les 
attendre dans un lieu cerné d’un mur blanc élevé 
comme s’il avait été fait de chaux vive de manière 
à ne former qu’un seul bloc. Sur cette muraille, trois 
rangées d’objets (des broches d’or et d’argent, des 
colliers d’or et d’argent, des glaives aux poignées d’or 
et d’argent) sont disposées. Cette blancheur, l’aspect 
votif des objets déposés et le caractère enivrant de 
la boisson qui l’accompagne semble l’indication du 
caractère sacré du lieu et de l’aspect sacrificiel du 
repas.
	 Les deux derniers épisodes sont plus 
énigmatiques, mais paraissent davantage traduire 
un mythe. Parvenus aux extrémités de la mer, les 
voyageurs naviguent sur une mer semblable à un 
nuage et voient au-dessous d’eux  des châteaux bien 
bâtis et un beau pays. Dans un arbre, ils aperçoivent 
une bête monstrueuse installée dans un arbre, une 
troupe de bergers et de bestiaux en cercle autour de 
l’arbre et à côté de ce dernier un homme armé d’un 
écu et d’un glaive. L‘homme d’armes s’enfuit dès 
qu’il voit la bête, laquelle en profite pour allonger 
son cou hors de l’arbre, s’emparer du bœuf le plus 
proche et le dévorer en un clin d’œil, provoquant la 
fuite des autres bestiaux et des bergers(XXIII). Puis, 
poursuivant leur route, Maelduin et ses compagnons 
approchent d’une autre île où sont de grands troupeaux 
de bétail, des troupes de chevaux et une foule de 
moutons. Mais de grands cris d’effoi s’élèvent et les 
navigateurs rebroussent chemin car ils ont compris 
que les insulaires craignent l’arrivée de quelqu’un 
qu’ils savaient vouloir détruire leurs pays (XXIV). 
On pourrait peut-être rapprocher l’épisode de la stèle 
de Trèves montrant un personnage, interprété comme 
le dieu Esus, abattant un arbre dans lequel s’observe 
la tête d’un taureau. Faut-il croire que le taureau est 
en train d’être dévoré par le monstre dissimulé dans 
l’arbre  ? Et faudrait-il comprendre Esus comme un 
protecteur ou un adversaire du bovidé ?

Le bœuf gras et le chaudron de Gundestrup 

	 L’aspect sacrificiel nous ramène à l’animal 
domestique et à une coutume folklorique qui a 
perduré jusqu’à nos jours : le bœuf gras orné de fleurs 
et de rubans promené solennellement en musique 
(d’où les noms de bœuf viellé ou violé) au temps 
du carnaval par les bouchers ou garçons bouchers, 
parfois déguisés en sauvages sacrificateurs. Au terme 
du parcours, l’animal était abattu et vendu. A Paris, où 
la fête est bien établie dès le début du XVIIIe siècle, 



14

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

il existait déjà une Maison des trois estaulx et du beuf 
violé au XIIIe siècle. A Paris, l’animal transportait 
sur son dos un enfant qui portait en écharpe un grand 
ruban bleu, une épée et un sceptre qui le faisait 
désigner comme le roi des bouchers.  A Orléans, la 
promenade du bœuf gras est évoquée en 1807 avec, 
comme à Paris, la présence d’un enfant de six ans 
vêtu en amour avec arc et carquois juché sur le bœuf. 
Bazas, en Aquitaine, est l’ancienne capitale du peuple 
protohistorique des Vasates et le berceau d’une race 
bovine, originellement de trait  : la Bazadaise à robe 
gris ardoise avec des cornes en croissant inclinées vers 
le bas. La coutume du bœuf gras y est aussi connue 
et serait liée à l’offrande, attestée dès le XIIIe siècle, 
d’un taureau à l’évêque par les bouchers le 23 juin en 
l’honneur de la fête de la Saint-Jean, en compensation 
duquel ils étaient autorisés à promener leurs bœufs 
dans la ville lors du Jeudi gras. Avant l’allumage 
du grand feu, la fête commence d’ailleurs encore 

aujourd’hui par une représentation théâtralisée faisant 
référence à l’ancien don du taureau sur le parvis de 
la cathédrale Saint-Jean-Baptiste. A Marseille, où la 
procession est attestée vers 1530, l’enfant que l’on 
promenait sur le dos d’un bœuf gras le jour de la Fête-
Dieu (approximativement entre le 20 mai et le 20 
juin) était, selon Collin de Plancy, censé représenter 
Saint-Jean-Baptiste. Hors de France, la coutume 
est connue en Angleterre et Italie du nord au XVIIe 
siècle. Il se pourrait donc que le bœuf ou, sans doute 
primitivement le taureau, soit d’abord intervenu dans 
un cycle rituel se concluant au solstice d’été avant que 
son inclusion médiévale dans la fête corporative des 
bouchers détermine une duplication au Jeudi-gras, 
avant la privation de viande du Carême, ou à Pâques10, 
quand la consommation carnée redevient licite.

 Il est certain en tout cas que la christianisation 
a dû fortement influer sur l’évolution de la tradition. 
L’explication chrétienne médiévale de la fête recourt 
à la thèse selon laquelle il fallait pendant le Carême un 
boucher pour satisfaire les personnes, particulièrement 
les malades, qui étaient dispensées de l’abstinence 
durant ce temps. Il y aurait alors eu concours entre 
les gens de la profession, celui qui produisait le bœuf 
le plus gros et le plus gras obtenant le privilège. Mais 
cette explication chrétienne ne ferait que recouvrir 

10 Il est aussi fréquent, comme en Aubrac, Auvergne, Velay, 
Mâconnais, Dauphiné, Savoie, Suisse et pourtour du lac de 
Constance, que la coutume se place au moment de Pâques où 
avait lieu la promenade de l’animal orné de lauriers, de feuil-
lages et de rubans.

Le boeuf gras parisien (gravure de Porret, vers 1830).

Le boeuf gras avec l'enfant juché sur son dos 
(image d'Épinal, 1843).



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 4

15

un rite plus ancien datant de l’antiquité11 dont la 
corporation des bouchers aurait fait son emblème. Le 
déplacement de la date au Carnaval est probablement 
un fait secondaire comme semble l'ndiquer l’exemple 
de Trèves. Dans cette ville, depuis 1779, la corporation 
des bouchers et des tisserands faisait dévaler une 
roue de paille enflammée le premier jeudi (jour de 
Jupiter) du Carême  depuis le sommet du Markusberg 
ou Marsberg (situé non loin de l’ancien temple de 
Lenus Mars à l’Irminenwingert) jusqu’à la Moselle. 
S’agit-il du même lieu que la montagne appelée 
Keven puis Paulsberg où il y aurait eu au VIIe siècle 
une statue d’Apollon Belenus ? L. Clouet12 s’appuyait 
sur Bertaire, un saint écrivain carolingien, pour nous 
rapporter que Paul, futur évêque de Verdun, vécut en 
solitaire sur cette montagne située près de Trèves et fit 
rouler la statue dans la Moselle en contrebas, ce qui 
serait à l’origine de la pratique du lancer d’une roue 
enflammée du haut du Paulsberg le premier dimanche 
de Carême. Il ne s’agit pas ici d’un bœuf gras mais 
d’un rite probablement lié au Jupiter celtique à la roue 
et qui avait certainement lieu à l’origine en période 

11 Voir  S.Manot, Carnaval... carême  : Traditions, coutumes 
d’hier et d’aujourd’hui : Aunis, Angoumois, Saintonge, Poitou, 
Vendée, Paris, La colombe, 1994
12 Histoire ecclésiastique de la province de Trèves et des pays 
limitrophes…, 1844, t. 1, pp. 586-587.

solsticiale d’été. En effet, quasiment partout ailleurs 
en Lorraine, le lancer de la roue enflammée se fait à 
la Saint-Jean et diverses traces hagiographiques (saint 
Vincent d’Agen martyrisé le 9 juin pour s’être opposé 
à un tel rituel) ou liturgiques (la roue de cire de Notre-
Dame de Marcé que l’on offrait et faisait tourner à la 
Saint-Amable, le 11 juin, en Auvergne) confirment la 
date solsticiale. Le déplacement calendaire du rituel 
de la roue à Trèves tient à sa prise en main par la 
corporation des bouchers et il est fort logique que le 
même transfert vers le carême s’est effectué en ce qui 
concerne la promenade du bœuf gras.

	Ces observations folkloriques peuvent sembler 
bien tardives, mais elles permettent une meilleure 
compréhension d’une source fondamentale de la 
mythologie gauloise  : le chaudron de Gundestrup. 
Les bovidés y tiennent en effet une place importante 
puisqu’ils jouent le principal rôle sur deux des six 
plaques du décor intérieur  : le panneau du fond 
occupé par un gros bovidé en haut relief entouré de 
trois jeunes chiens et d’un guerrier et la plaque où 
trois gros bovidés accompagnent la croissance des 
trois chiens représentés maigrelets en bas et en petits 
molosses au haut. C. Bémont13 avait observé que le 
fond du chaudron était particulièrement riche du point 
13 «  Le bassin de Gundestrup  : remarques sur les décors 
végétaux », Études celtiques, 16, 1979, pp. 69-99.

Les feuilles de lierre qui accompagnent le gros bovidé de la plaque circulaire
 sur le fond du chaudron de Gundestrup.



16

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

de vue du décor végétal et que celui-ci était composé 
d’un ensemble de rameaux de lierre qui s’infiltraient 
dans le moindre espace libre tout autour de l’animal. 
Le lierre est une sorte de liane grimpante qui reste 
verte toute l’année, les feuilles ne tombant qu’au 
bout de six ans. Sa floraison s’effectue en septembre-
octobre et il est une des dernières plantes à offrir du 
pollen aux abeilles. Sa fructification s’effectue vers la 
fin de l’hiver et le début du printemps et ses baies sont 
toxiques pour les animaux, y compris les bovins, et 
les hommes, pouvant provoquer convulsions et comas 
chez les enfants. La plante renvoie à la symbolique 
du cycle de la mort et de la renaissance ; elle paraît 
un équivalent du pin, lui aussi toujours vert, qui 
ombrage la fontaine de Barenton. Ce lierre pourrait 
bien renvoyer à un usage rituel si l’on se reporte à la 
tradition des bouchers de Bonneval, petite bourgade 
beauceronne. En effet, avant 1789, chaque Jeudi gras, 
un des leurs promenait le bœuf-gras qu’on appelait ici 
le bœuf villet. Les morceaux de ce bœuf s’exposaient 
en vente comme ceux des autres bœufs, mais ils 
étaient parsemés de feuilles de lierre piquées dans 
la viande et portés au son du tambour chez ceux qui 
les achetaient14. Le gros taureau sans cornes ou aux 
cornes amovibles qui orne le disque central pourrait 
donc témoigner d’un ancien mets cérémoniel, peut-
être même de la trace d’un ancien sacrifice au Jupiter 
celtique s’effectuant au temps du solstice d’été. On 
remarque en effet que deux autres plaques de la paroi 
interne renvoient à cette période  : le Jupiter accosté 
d’une roue dont nous avons déjà évoqué l’aspect 
solsticial et le maître des animaux aux bois de cerf 
qui apparaît expressément à l’époque solsticiale dans 
le roman d’Yvain de Chrétien de Troyes. Visiblement 
un complexe mythico-rituel lie le Jupiter celtique aux 
bovidés et au solstice d’été.
	 Selon Sterckx15, les vaches de l’Autre 
monde sont associées à un chaudron merveilleux, 
nommé Laogh na Teora mBo, «  le Veau des Trois 
Vaches  ». Il contient le lait de trente vaches et se 
remplit chaque fois que chantent les Fir Ochain. Il 
s'agit certainement du fameux chaudron du Dagda, 
originaire de l'Autre monde, chaudron de résurrection 
autant que d'abondance. Dans le conte irlandais 
Giolla an Fhiaga, un tel chaudron d’abondance est 
gardé par un terrible serpent, et on sait que dans la 
superstition populaire des bocages de l’ouest français, 
les serpents sont censés têter le lait des vaches. Au 
pays de Galles, l’Irlande, située à l’ouest, joue le rôle 

14  Desgranges, « Usages du canton de Bonneval, ci-devant pays 
chartrain (Beauce), aujourd’hui département d’Eure-et-Loir  », 
Mémoires de la Société Royale des Antiquaires de France, 1817, 
t. 1 (texte lu en 1808), pp. 238-239.
15 1992, op. cit., p. 32.

de l’Autre monde et la quête de mariage de Culhwch 
ac Olwen évoque le chaudron de Diwrnach l’Irlandais 
tandis que le Mabinogi de Branwen met en scène 
une expédition en Irlande durant laquelle opère un 
chaudron de résurrection. Mais le chaudron peut lui-
même être remplacé par une tête coupée, celle de Bran 
qui préside le banquet de l’Autre monde où chantent 
les oiseaux de Rhiannon dont le chant réveille les 
morts et endort les vivants.
	 Les vaches sont les eaux qui contiennent la 
Vie du monde, c’est-à-dire le feu dans l’eau, alias le 
Maponos gaulois ou le Mac ind Oc irlandais, fils de 
Bóann, « la vache blanche » qui est aussi le premier 
fleuve d’Irlande et le fleuve cosmique d’où dérivent 
toutes les eaux vives du monde. Le chaudron est 
dérobé par un être ophidien qui est un animal funéraire 
et qui symbolise aussi le phallus, l’éclair et la pluie. 
Ce serpent criocéphale représente l’étincelle de vie, 
l’âme séminale potentiellement apte à se réincarner.

(à suivre)



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 4

17

Bazas lors des fêtes de la Saint-Jean.


