PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 2 : LE BESTIAIRE

CHAPITRE 4 : LES BOVIDES

Bernard ROBREAU

11'\ ‘3
el - -;f;;re.&;,'a i 3
Vache d'Ecosse (cl. B. Robreau)




Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

CHAPITRE 4 LES BOVIDES

Comme pour les équidés, les bovidés peuvent
se prévaloir de trés anciennes origines mythologiques
puisque ces animaux figuraient déja en bonne position
dans D’iconographie du paléolithique supérieur et
qu’ils constituaient une des victimes sacrificielles
principales des peuples indo-européens. Dans le
domaine celtique, les bovins représentent certainement
une des formes essentielles de la richesse si on en
juge par la place que tient le genre de la Razzia dans
la littérature traditionnelle irlandaise. Dans la Gaule
d’époque mérovingienne, Grégoire de Tours (Hist.
Franc., VII, 2) évoque encore une guerre d’aspect
encore tres tribal ou les Blésois (probablement a
comprendre comme les habitants du pagus de Blois)
alliés aux Orléanais se jettent sur les habitants
de Chateaudun et les écrasent a l'improviste ; ils
incendient les maisons, les récoltes et tout ce qu’ils
ne peuvent déplacer ; ils ravissent les troupeaux et
emportent les biens qu’ils peuvent enlever.

Sauvages ou domestiques, les bovins jouent
certainement un role mythologique, mais différent.
La Vie de saint Ronan n’oublie pas de nous avertir
par le biais d’un sage vieillard qu’il faut prendre

deux beeufs de trois ans indomptés et, redondance,
qu’il faut les attacher a un chariot dont les hommes
ne se sont jamais servis, mettre le corps de 1’ermite
défunt dessus et laisser les animaux libres de leur
trajet. Le service attendu, a savoir 1’emplacement
ou la puissance du saint s’exprimera et, avec elle,
des intéréts économiques et sociaux conséquents, ne
pourrait en aucun cas étre obtenu par un banal animal
de boucherie. A tout prendre, c’est sans doute ce qui
sépare Brigide, divinité des techniques, notamment de
la laiterie, dont la meére accoucha un seau de lait a la
main, et la Morrigan. Cette derniere sait se transformer
magiquement en génisse aussi bien qu’en louve ou en
anguille. Mais la vache qu’elle trait possede trois pis
et le lait de chaque pis sert a obtenir successivement
de Cuchulainn les paroles magiques qui permettent la
guérison des trois blessures qu’il lui a infligées lors de
ses trois métamorphoses guerrieres.

Le mythe des vaches cosmiques

Ce mythe, d’ascendance indo-européenne,
est connu par de nombreuses versions indiennes,
iraniennes, hittite, grecques, scandinaves, slaves. Il
s’agit d’un vol de bétail par un monstre tricéphale,
volontiers ophiomorphe, qui est tué par un dieu de



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

I’orage. C. Sterckx' en a découvert une variante
dans I’histoire du démon irlandais Meiche, fils de la
Morrigan, présenté comme un serpent monstrueux qui
menace de dévorer tout le bétail d’Irlande. Il est tu¢
par le dieu Téathar mac Céachta, le troisiéme de trois
fréres, qui brille son triple coeur et en jette les cendres
dans la riviére Barrow qui se met a bouillir, ce qui
provoque la mort de tous ses poissons. Des traces d’un
mythe voisin se discernent au Pays de Galles autour
du personnage du tyrannique roi Benlli Gawr que saint
Germain d’ Auxerre aurait fait consumer par le feu du
ciel apres avoir ressuscité 1’'unique veau de 1’unique
vache d’un serviteur du roi selon I’ Historia Britonum
du pseudo Nennius. Selon une autre version, Benlli
Gawr aurait été brilé par saint Cynhafal et réduit en
cendres apres que, pour alléger ses souffrances, il se
soit a trois reprises plongé dans la riviére Alun, ce qui,
a chaque fois, I’assécha complétement.

Les vaches merveilleuses au lait intarissable
proviennent de 1’Autre monde d’ou Manannan mac
Lir les a ramenées en méme temps que des porcs a la
viande inépuisable. Dans La nourriture de la maison
des deux gobelets, Manannan et Aonghus en ramenent
deux aux cornes tordues, une tachetée et une a la robe
brune, au lait fleurant bon le miel, enivrant comme le
vin, et particulierement fortifiant. Il suffit d’ailleurs a
I’alimentation de la belle Eithne, la fille adoptive de
Aonghus, qui ne supporte plus d’autre aliment depuis
qu’elle a été satirisée.

C’est dans la Mort violente de Cu Roi mac
Daire qu’il est question de leur enlévement. Les Ulates
menés par Conchobar et Ciichulainn veulent s’emparer
de la forteresse du roi des hommes de I’ile de Falga.
Mais le siege s’éternise jusqu’a ce que survienne un
inconnu aussi rustre que vigoureux. Grace aux exploits
de ce dernier, qui arréte notamment une roue magique
a I’entrée du chateau?, I’expédition finit par atteindre
son but, mais le rustre, Ci Roi, regimbe quand les
Ulates prétendent lui refuser sa part du butin. Il tient
téte a Cachulainn, ’humilie en I’enterrant jusqu’aux
aisselles, lui coupant les cheveux et lui enduisant la
téte de bouse de vache, puis s’enfuit avec les trésors du
roi vaincu : sa fille Blathnad (« petite fleur »), ses trois
vaches, trois oiseaux qui se perchent sur les oreilles
des vaches et un chaudron merveilleux qu’on appelait
le « Veau » parce qu’il contenait I’impressionnante
traite de ces vaches. Cuchulainn, attend un an pour
prendre sa revanche. Il vient prés de la forteresse
de son rival, a Srub Brain (« le bec du corbeau »),
séduisant Blathnad et obtenant qu’elle trahisse Cu

1 « Le cavalier et I’anguipede », Ollodagos, IV, 1992, pp. 1-103.
2 Le détail ne figure que chez Keating, 1. 3456 f. (cf. Thurneysen,
« Die Sage von CuRoi », Zeitschrift fiir Celtische Philologie, 9,
1913, p. 223).

Chapitre 4

Roi. Elle trait les fameuses vaches et déverse le lait
dans la riviere voisine pour signaler que son mari
est seul et vulnérable, ce qui permet aux Ulates de
s’emparer de la forteresse et a Cuchulainn de couper
la téte de son ennemi.

Dans une autre version®, le récit présente
de substantielles différences. La fille, appelée ici
Blathine, estla fille de Conchobar et elle est amoureuse
du maitre de la hache et enchanteur Cu Roi. Elle
est enlevée par Echde Echbel. Ce dernier possédait
des trésors qu’il avait ramenés d’une expédition
lointaine : la ceinture des braves, 1’échiquier du fils
de Salomon et trois vaches mouchetées merveilleuses
qui avaient leur « Veau », un chaudron de cuivre qui
aurait contenu la traite de trente vaches ordinaires et
qu’elles remplissaient a chaque fois. Cachulainn et
les Ulates vinrent jusqu’a la tour d’Echde avec un
jeune homme insignifiant a la tunique et au manteau
gris avec une fibule de cuivre, Cu Roi, qui saute dans
leur bateau au dernier moment. La nuit, ils s’emparent
du chaudron, de la fille et des vaches et s’enfuient,
poursuivi par Echde. Aprés trois années, 1’entente
entre les pillards fut rompue. Cu ROi entraina de
sa propre main les vaches, le chaudron et la fille.
Cuchulainn alla a sa suite. Il posa sa main sur [’anse
du chaudron. Le jeune homme se retourna contre lui.
1l jeta Chchulainn a terre, une fois jusqu’aux genoux,
une autre fois jusqu’a la croupe, une autre fois jusqu’a
la ceinture, une autre fois jusqu’a ses aisselles. Puis
Cu R61 emmena les vaches et la fille a son chateau. La,
les vaches laisserent leur lait couler, apres qu’elles
eussent courues a droite et a gauche sans avoir été
traites. De la vient une plante. On [’appelle bo-eirne.
De la vient que Cu Roi engendra les Irlandais’. La
fin est également un peu différente : le héros ulate
vient voir Blathine au bout de sept ans sous 1’aspect
d’un Iépreux et en obtient qu’elle trahisse Cu Roi. 11
leur fallut attendre encore sept ans jusqu’a ce qu’un
certain saumon apparaisse dans une source voisine.
Les Ulates vinrent et furent tous a l’extérieur de la
forteresse au nord. L’homme jeta une grosse pierre
vers eux si bien qu’ils ne purent pas approcher. La
le saumon de Clchulainn mourut. Ceci prit tout de
suite la force de Cu Roi et sa bravoure. Et il dit :
« Aucun secret de femmes, aucun bijou d’esclave ».
Sur ce Cluchulainn le tua ; de cela il porta la victoire
sur lui. Mais Ferchetne, le poete, vengea Cu Roi en
tuant Blathine d’un coup de javelot entre les deux
mamelles.

L’important reste invariant : la rivalité entre
Cu Roéi et Cuchulainn, la capture de la femme-fleur
en compagnie des trois vaches et du chaudron,

3 Ibidem, pp. 190-196 (avec traduction allemande).
4 Is bo-eirne a ainm. Ar is do Ernib do Choin Roi.




Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

I’humiliation de Cuchulainn etsa vengeance. L histoire
parait plus confuse a cause de I’intervention d’Echde
Echbel, qui n’est pas le pere de la fille mais son
ravisseur. En revanche, le chaudron parait clairement
étre un chaudron de résurrection puisque le lait qu’il
sert a recueillir, engendre les Irlandais. De plus, le
récit se relie certainement au Mabinogi de Branwen.
En effet, dans ce dernier texte, le motif justifiant
le don du chaudron de résurrection par Bran au roi
d’Irlande consiste en une indemnité compensatoire
de ce qu’un Gallois a coupé jusqu’aux ras des dents
la bouche de ses chevaux. Or le nom d’Echbel, le
receleur de Blathine, des vaches et du chaudron,
signifie « lévres de cheval » ou « bouche de cheval ».
Le chaudron dérobé par Ct Roi destiné a contenir du
lait est certainement un chaudron de guérison ou de
résurrection. Nous avons vu que la traite de trois pis
suffisait a la Morrigan pour obtenir de Ctchulainn les
trois paroles magiques nécessaires a sa guérison. Et le
lait des trois vaches merveilleuses de Ct Roi produit
une plante qui engendre les Irlandais. Cela rapproche
beaucoup le dieu du Munster du Dis Pater dont les
Gaulois se prétendaient les descendants, mais aussi
de Mog Ruith qui a a voir a la fois avec la roue et
avec les vaches. Ce dernier s’éborgne en abattant un
veau dans les Alpes et il posséde une peau de taureau
brun sans corne qui lui sert a s’élever dans les airs. Il
est aussi le fabricant de la roue qui viendra sur la terre
a la fin des temps alors que Cu Roéi maitrise une roue
a D’entrée du manoir des hommes de I’ile de Falga
et possede un chateau qui tourne quotidiennement
comme une roue et dont on ne peut trouver 1’entrée
apres le coucher du soleil. Méme Bran a une prise
qui, imitant une meule de moulin, a a voir avec le
mouvement rotatif.

Le manoir de Cti Roéi qui tourne comme une
roue apres le coucher du soleil, c’est le ciel nocturne
¢toilé au milieu de laquelle se trouve la Voie lactée.
Blathnat, au nom de fleur, qui déverse le lait dans la
riviere pour donner le signal de I’attaque contre Cu
Ro6i semble la maitresse des vaches cosmiques. Mais
le rustre Ci Roi, qui maitrise une roue magique a
I’entrée du chateau des hommes de I’ile de Falga,
c’est aussi Mog Ruith, le maitre de la roue et c’est
¢galement le maitre du ciel, le Jupiter celtique a la
roue, c’est-a-dire le Dagda en Irlande, Taranis ou
Dis Pater dans 1I’Antiquité celtique continentale.
Ce dernier est I’ancétre des Gaulois, tout comme
Cu Roi1 engendre les Irlandais d’une planté née du
lait des vaches merveilleuses Au Pays de Galles, la
correspondante de Blathnat s’appelle Blodeuwedd
(« visage de fleurs ») car elle a été fabriquée avec les
fleurs de plantes melliferes, et elle trahit son époux

Lleu au profit de son amant. On ne la voit pas en lien
direct avec des vaches ou un chaudron mais elle a
été créée par Gwydion dont le manoir est identifié¢ a
la Voie lactée pour contourner I’interdit empéchant
Lleu, fils d’Arianrhod, « roue d’argent », peut-étre
la constellation de la couronne boréale, et neveu de
Gwyydion, d’avoir une femme.

On a soupgonné que la légende romaine de
Cacus avait adapté une version celtique du vol des
beeufs du triple Géryon par Héraclés. Mais I’Irlande
a conservé plusieurs récits dont 1’authenticité pose
moins de problémes. On commencera par la Razzia
des vaches de Fraoch. Ce dernier semble une divinité
dont 1’équivalent gaulois correspondait peut-étre au
Mars Vorocius de Vichy. Fils de Be Finn (« la dame
blanche ») et neveu de Boann (« la vache blanche »),
il a recu de sa meére douze vaches blanches avec des
oreilles rouges, ce qui estlamarque dubétail del’ Autre
monde. Plus tard, ces vaches sont mystérieusement
enlevées ainsi que son ¢épouse Finnabair et ses trois
fils. B¢ Finn lui révéle que trois de ses vaches sont
en Ecosse mais que sa femme, ses enfants et le reste
de son bétail ont été emmenés dans les Alpes. 11 est
vraisemblable que cette séparation en deux groupes
résulte d’une confusion entre Alba, 1’Ecosse, le
pays ou les héros irlandais sont censés étre initiés
aux arts de la guerre par des femmes guerrieres, et
les Alpes. Fraoch part a la recherche de ses vaches
en compagnie de Conall Cernach. Ils les retrouvent
dans un chateau des Alpes ou elles sont gardées par
un serpent monstrueux. Avec I’aide d’une vachére
d’origine ulate, Fraoch et Conall parviennent a y
pénétrer de nuit. Le serpent se rue sur le ceinturon de
Conall sans lui faire aucun mal et ils peuvent libérer
le bétail et la famille enlevés. Ils font un détour par
I’Ecosse pour récupérer les trois derniéres vaches et
reviennent en Irlande en passant par la baie de Bangor
ou les vaches perdent leurs cornes.

Dans le poéme intitulé Carn Fraoich, il
gagne aussi la main de Finnabair dans un combat
contre un monstre lacustre mais au prix d’un de ses
bras. Cependant, ses médecins parviennent a guérir
cette mutilation. Ici, ses vaches sont détenues dans le
manoir de Donn, le dieu de la mort.

Damona et Boand : les vaches et les eaux

Un autre célebre mythe celtique d’origine
indo-européenne est celui dit du feu dans 1’eau. Ce
dernier ne met jamais en scéne aucune vache. Il y est
seulement question d’eaux dans lesquelles se cachent
un feu qu’il faut savoir se propitier. Dans le cas
contraire, celles-ci rendront un jugement ordalique se



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

retournant contre la personne fautive. Mais 1’héroine
de la version irlandaise de ce mythe se nomme
Boand, c’est-a-dire la « vache blanche » ou « la vache
sacrée ».

Boand est la femme de Nechtan et 1’amante
du Dagda avec lequel elle congoit un fils pour lequel
le Dagda arréte le soleil pendant neuf mois afin que
la conception et la naissance de I’enfant adultérin
interviennent dans la méme journée et que le mari
trompé ne se doute de rien. Mais dans un geste
d’orgueil ou de défi, Boand vint au puits de Nechtan
dont, aggravant son cas, elle effectua le tour trois fois
par la gauche. Trois vagues briilantes sortirent alors du
puits et lui enlevérent une cuisse, une main et un ceil.
Fuyant, elle se dirigea alors vers la mer poursuivie
par I’eau jusqu’a I’estuaire de la Boyne, donnant
naissance a une nouvelle riviére. Pour Cl. Sterckx, les
vaches sont ici identifiables aux eaux qui contiennent
la vie du monde, elle-méme assimilable au feu dans
I’eau, alias son fils, le Mac ind Oc irlandais ou le
Maponos gaulois.

Il a certainement raison parce que les trois
blessures entrent dans un systéeme d’équations
mythiques. On considérera ainsi [’histoire des
rapports marqués d’hostilit¢ de la Morrigan (« la
grande reine ») et de Cuchulainn telle qu’elle apparait,
notamment dans la Razzia des vaches de Regamain et
la Razzia des vaches de Cooley. Réveillé une nuit par
un cri horrible, le héros ulate arrive en présence de
la déesse. Celle-ci, dans un char attelé d’un cheval
rouge a une seule patte, raméne une vache qui est
I’objet d’une discussion. Puis la déesse se transforme
en oiseau et lui révele que la vache qui vient du sidh
de Cruachan est en rapport avec le déclenchement de
la Razzia des vaches de Cooley et qu’il restera en vie
aussi longtemps que le veau qui est dans le ventre de
cette vache sera un veau d’un an. Ensuite la Morrigan
le menace de D’attaquer successivement sous trois
formes animales : celles d’une anguille pour le faire
tomber dans le gué, d’une louve grise qui jettera un
charme sur lui et enfin d’une génisse blanche a oreille
rouge avec cent vaches a sa suite. Cachulainn lui
réplique qu’il écrasera I’anguille contre les pierres
du gué et lui brisera les cotes, qu’il crevera I’ceil de
la louve d’un coup de fronde et brisera la jambe de
la génisse et qu’elle restera dans cet état jusqu’a ce
qu’il lui adresse une parole de bénédiction, ce qu’il
refusera de faire. Les choses se passent ainsi, mais la
Morrigan parvient par la ruse a obtenir la guérison de
ses blessures. Elle prend 1’aspect d’une vieille femme
aveugle et paralytique, trayant une vache a trois pis.
Le héros lui demande a boire et elle lui donne le lait
d’un pis ce qui provoque une premicre parole de

Chapitre 4

bénédiction qui la guérit d'une de ses trois blessures.
Puis il en va de méme pour les deux autres pis, ce qui
permet a la déesse d’obtenir son total rétablissement.

Nous voyons que dans les deux mythes,
I’héroine peut prendre une forme bovine, I’une par
son nom de Boand, « la vache blanche », I’autre plus
explicitement en se transformant en génisse blanche.
Mais cette derni¢re peut se contenter d’exprimer sa
relation aux bovins en poussant devant elle une vache
ou en trayant une vache a trois pis. Mais nous notons
aussi que le feu dans 1’eau qui permet le chatiment de
Boand inverse le lait qui est a I’origine de la guérison
de la Morrigan. Et cette punition rappelle de pres la
conclusion de I’histoire de Meiche dont les cendres
font bouillir la Barrow.

Dans la Gaule antique, I’équivalent de
Boand semble résider dans une déesse qui se nomme
Damona (« la vache divine ») ou Sirona (« la divine
¢toile »). Cette divinité n’est pas connue par ses
mythes, seulement par des inscriptions qui en font
la parédre de I’Apollon gaulois (Borvo, Bormanus ;
Moritasgus ; Grannos). Mais il y a un abondant
dossier hagiographique et toponymique qui renvoie a
Sirona dans I’ouest de la France. Une premiére sainte
suspecte est sainte Céronne, sainte a 1’historicité
assez médiocre®, qui serait morte dans la localité
homonyme, une ancienne agglomération secondaire
gallo-romaine semble-t-il, située prés de Mortagne-
au-Perche. Son culte y est associé¢ a deux fontaines,
I’une dite de la Bonne-Sainte-Céronne et 1’autre de
I’Orion, un nom de constellation qui convient bien
pour une déesse dont le nom gaulois semble faire
référence a 1’étoile. Elle serait née en Biterrois a
Corneilhan, un nom choisi fort probablement en
raison de ses affinités bovines, et elle serait venue
dans le Perche a la suite d’une accusation (bien sir
fausse selon les perspectives chrétiennes) de faute
sexuelle avec son frére. L’ensemble parait regrouper
divers résidus d’un mythe du type de Boand, déesse a
nom bovin liée a une source ordalique qu’elle vient
défier apres avoir fauté sexuellement avec le Dagda.
Céronne ne devient pas une riviére, mais il existe aussi
dans le Perche une rivieére Thironne qui doit, elle aussi,
rappeler le nom de la déesse gauloise. C’est a la source
de cette Thironne que saint Bernard d’ Abbeville vint
fonder au XII°¢ siecle son abbaye de Thiron-Gardais.
Le religieux, d’abord dépité par 1’aspect hostile des
lieux que le comte du Perche proposait de lui donner,
songeait a abandonner son projet de fondation quand il

5 F. Dolbeau, « La vie latine de sainte Céronne en Normandie :
essai d’interprétation d’une légende », Analecta Bollandiana,
104, 1986, pp. 55-78, classe sa Vita médiévale dans la catégorie
des documents de fantaisie (p. 60).



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

La fontaine de I'Orion a Sainte-Céronne.

apergut suspendue dans le ciel au-dessus du territoire
de Thiron une lampe embrasant de sa clarté tous les
lieux d’alentour. Finalement décidé a accepter le
don, il retourne chercher des moines a Savigny et est
hébergé a Mortagne ou il réalise un miracle. Revenu
a Thiron ou il construit un premier monastere en bois,
on attribue aussi a ses mérites qu'un des veaux de
la communauté égaré dans la forét soit ramené sain
et sauf par deux loups. Ici, c’est donc la source de
la Thironne qui est associée a des bovins et a une
lampe suspendue dans les airs qui présente un évident
symbolisme astral. La corrélation culte des eaux/
bovidés/astre est donc similaire quand on évoque
une sainte Céronne ou une riviére Thironne, assez
sacralisée pour que 1’on vienne fonder une abbaye
pres de sa source.

Le nom de Sirona semble avoir possédé un
certain retentissement dans le Maine car il semble
avoir inspiré également le nom de deux saints,

Serenicus et Serenedus en latin, Céneri et Céneré
en langue vulgaire dont la graphie semble avoir été
influencée par le nom antique des Cénomans. Les deux
saints sont présentés comme des fréres venus d’un
pays lointain. Mais si Céronne venait de Corneilhan,
Serenicus et Serenedus viennent de Spolete. Ce choix,
apparemment arbitraire, s’explique facilement par le
fait que la ville italienne est la patrie d’une sainte
Serena dont les reliques furent apportées a Metz au
X siecle mais dont le culte était déja antérieurement
connu dans l'ouest de la France comme nous le
verrons plus loin. Bien que les Actes de nos deux
saints paraissent plus anciens que ceux de Céronne
et peuvent en avoir inspiré certains passages comme
celui de la séparation de Céronne et de son frére, c’est
aussi le nom de Sirona qui explique le leur puisque
I’emprunt christianisateur dépend du nom féminin
de Serena, sainte Séréne de Spolete. La fabrication
d’un couple de fréres résolvait le probléme de la
faute sexuelle (naissance adultére pour Boand, fausse
accusation de commerce incestueux pour Céronne®)
tout au moins du point de vue clérical, car la tradition
populaire locale ne 1’avait pas réellement évacuée.
Mabillon ajoute en effet, en note de son édition de
la Vie de saint Céneri, qu’on raconte quelque chose
d’admirable qu’on croit dii au mérite du saint et étre
un signe de sa pureté. Si des femmes pécheresses
présentent leur cruche pour prendre de [ ’eau au moyen
d’un tuyau par lequel coule sa source, immédiatement
la source se retient d’elle-méme de couler. 1l faut alors
qu 'une autre femme, pure, se mette a la place jusqu’a
ce que la cruche soit remplie. Bien que ceci ne se
produise pas pour toutes, ni toujours, nous savons
cependant que cette honte est arrivée a certaines.
La source de saint Céneri détecte donc la pureté des
femmes’ et possede donc une fonction ordalique tout
a fait comparable a la source irlandaise dont Boand
vient éprouver les pouvoirs.

Les Vies de saint Céneri et sainte Céronne
se ressemblent beaucoup par leur schéma de
construction : naissance lointaine (a Spolcte ou a

6 On remarquera aussi que le frére de sainte Céronne, porte le
méme nom (Sophrone) que ’auteur (Sophrone de Jérusalem) de
la Vie de sainte Marie égyptienne, une sainte prostituée.

7 Une autre version résiduelle de ce mythe, connue par le Car-
tulaire de Saint-Pere de Chartres, a trait a la Fontaine Méaslet
sur Arrou dans le Perche carnute. Un moine rédacteur du XI°
siécle qui a visiblement recueilli une légende locale nous ap-
prend qu’aucune femme ne pouvait impunément puiser de I’eau
a cette fontaine et qu’une plus téméraire ayant osé le faire, elle
perdit la vue, ce qui rappelle Boand perdant un ceil a la suite
de son parjure. Au XVIII¢siccle, la source était devenue guéris-
seuse et on venait y prier sainte Scholastique et s’y laver les yeux
le vendredi (jour de Vénus) aprés avoir tourné neuf fois autour
de la source (cf. B. Robreau, Mémoire chrétienne du paganisme
carnute, t. 1, 1996, pp. 784-785).



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

Corneilhan), séparation d’avec un frére, venue dans
le Perche ornais (a Saint-Céneri-le-Gerei ou a Sainte-
Céronne-lés-Mortagne), installation prés d’une
source miraculeuse. Mais la premicre introduit un
personnage secondaire important : un jeune disciple
du saint nommé Flavard. Désireux de gagner I’autre
rive de la Sarthe, Céneri sépare les eaux d’un signe de
croix, permettant ainsi de passer a pied sec. L’enfant
Flavard en reste stupéfait et tandis qu’il suit son
maitre, il laisse tomber son livre a I’eau. Son visage
rougit alors d’angoisse et de tristesse et il éclate en
sanglots. Mais Céneri le rassure, prédisant que le
livre sera retrouvé intact, ce qui survient neuf ans
plus tard quand une lavandiére le retrouve au sein des
eaux, protégé par une grande épaisseur de pierres.
Ce miracle doit étre rapproché d’un paralléle présent
dans la Vie de saint Malo, évéque d’Alet, rédigée par
le diacre Bili au IX® siécle, ou la forme celtique a
¢été mieux préservée. Le jeune Malo, baptisé et ¢leve
par saint Brendan, s’endort a marée montante sur un
tas d’algues échoué sur la plage. Mais pendant son
sommeil, le tas d’algues se transforme en une ile qui
s’¢leve sur les flots. Pendant ce temps, le maitre et les
autres disciples constatent son absence, le cherchent
vainement et s’abandonnent a la tristesse. Mais
au chant du coq, un ange prévient Brendan que le
Seigneur a créé une ile pour préserver I’enfant. On
vient le rechercher en barque mais il demande a rester
a prier sur cette ile et que 1’on confie son psautier
a la mer car si Dieu agrée sa demande, le livre lui
parviendra intouché par les eaux, ce qui se produit.

On repére de suite le point commun : I’enfant
disciple dont le livre échappe au péril de I’eau. Certes,
I’épisode de la Vie de saint Céneri puise au modele
biblique des Israélites traversant la mer Rouge ou le
Jourdain a pied sec, mais il s’agit fondamentalement
du méme miracle : il met de la terre séche la ou il n’y
avait que de 1’eau. La rougeur qui colore le visage
de Flavard est un révélateur de sa nature ignée, ce
qui rejoint les révélations de Bili concernant la force
intense qui brilait dans le jeune Malo qui sentait en
lui une telle chaleur que des gouttes de sueur coulaient
de son front et qu’il enlevait son manteau en plein
hiver alors que tous ses condisciples claquaient des
dents. Bref, ’enfant Flavard ou le jeune Malo doivent
étre compris comme des parall¢les continentaux
christianisés du fils adultére de Boand dont le nom est
Mac ind Oc, « le fils jeune », et qui est la manifestation
du feu dans I’eau.

Saint Céneré est également lié a une source
qu’il aurait fait jaillir dans sa grotte-oratoire de Saulges
et qui lui valut le surnom de « petit saint qui pisse ».
Sa biographie cléricale le distingue peu de son frere

Chapitre 4

Céneri. Sa légende populaire I’associe a une jeune fille
qui prie une fée verte nommée Fantie (« (en)fant ») de
ne pas la noyer lorsqu’elle doit passer la riviére en
hiver. D’elle-méme, elle verse la libation d’huile de
noix qu’elle destinait a la fée des eaux, sur les plaies
des jambes « en feu » du saint, ce qui déclenche
ses larmes, lesquelles trouent le sol et provoquent
le jaillissement de la source. Cette version est donc
construite sur une inversion sexuelle (le jeune disciple
Flavard alias le dieu-fils qui est le feu dans I’eau/la
jeune fille paienne qui prie les fées des eaux de ne pas
la noyer) et fonctionnelle (guérison de jambes en feu
donnant naissance a une source/punition de Boand
menacée d’étre noyée par des vagues d’eau brilante
sortant de la source de Nechtan qui lui enlévent une
jambe, un bras et un oeil). On notera aussi la proximité
de la grotte-oratoire de Céneré avec la Cave a Margot
et la découverte de statuettes protohistoriques de
bovidés (probablement de fabrication étrusque) a 2
ou 3 kilométres de 1a sur la commune de Thorigné-
en-Charnie. Les fées Margot étaient réputées habiter
des grottes ou des dolmens, mais aussi posséder des
troupeaux de beeufs® et de vaches qu’elles faisaient
sortir de leur caverne souterraine le matin et rentrer
le soir, ce qui en ferait facilement une héritiere d’une
Damona ou Sirona gauloise.

Plusieurs miracles des confins manceaux
reprennent le theme du gonflement des eaux. Le
premier se trouve dans la Translation de saint
Laumer, prétendu abbé de Corbion, un monastére
percheron situ¢ aux limites des Cénomans et des
Carnutes. Des moines de ce couvent viennent en effet
dérober a Chartres, le corps du bienheureux qui était
inhumé dans 1’église de Saint-Martin. Mais 1’alerte est
donnée et les ravisseurs vont étre rejoints sur les rives
de ’Eure. Mais Dieu les protége car ils passent I’eau
a pied sec alors que leurs poursuivants sont arrétés
par un gonflement subit de la riviére qui déborde.
Un second se trouve dans la Vie de saint Julien du
Mans qui rapporte que le prétendu évéque du Mans se
serait retiré a Saint-Marceau ou il décéda. On voulut
alors ramener sa dépouille dans sa ville épiscopale.

8 Voir Sébillot P., Les littératures populaires de toutes les na-
tions, t. 9, Traditions et superstitions de la Haute-Bretagne,
1882, p. 115. Cependant Le Quellec J.-L., « Pourquoi Margot »,
in Patrimoine légendaire et culture populaire : le gai savoir de
Claude Gaignebet, pp. 121-133, montre que le nom de Margot
camoufle une des formes de la Morrigan, dont les lavandieres de
nuit sont une survivance, capable des se transformer en bovidé,
mais aussi en oiseau et que Margot serait plus particulicrement
liée a sa forme de corvidé (la Cave a Margot renferme de nom-
breuses gravures préhistoriques d’oiseaux). Le raisonnement
peut étre appuyé par la place que tiennent les chevaux dans I’ha-
giographie de saint Céneri, de saint Julien du Mans et méme
dans la translation de saint Laumer de Chartres. Or Morrigan est
la correspondante irlandaise de I’Epona gauloise.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

A cette occasion, les deux chevaux qui tiraient le
chariot sur lequel le corps avait été posé franchirent
miraculeusement la Sarthe en marchant sur 1’eau
comme sur de la terre ferme alors que d’autres,
nageantavec peine, traverserent difficilement lariviere
tourbillonnante. Une troisiéme variante est livrée par
le premier des Miracles du méme Julien lorsqu’aux
invasions normandes les reliques du saint furent
portées a Douy, un prieuré dunois de Corbion. Non
loin des sources de 1’Orne, pres de Sées, les porteurs
des cendres du saint craignirent en effet de passer
sur un ponceau a cause de I’étroitesse des planches.
Aussi, entrant dans le lit de la riviére, ils n’eurent de
I’eau que jusqu’aux genoux alors que d’autres qui
¢taient a cheval virent I’eau s’enfler jusqu’a la hauteur
des selles. On voit que les trois miracles sont fondés
sur les mémes composants : un déplacement plus ou
moins licite du corps d’un saint, une sorte d’ordalie
aquatique légitimant le transfert, 1’opposition entre
des qualifiés et non qualifiés se manifestant a travers
le comportement de 1’eau : riviére asséchée/riviere
débordante, eau changée en terre ferme/riviere
tourbillonnante, eau basse/eau haute. Un dernier
rapprochement semble unir les points de départ de
Saint-Martin (a Chartres) et de Saint-Marceau (dans
le Mane) qui pourraient faire référence ici a un mythe
lié a un Mars Mullo, bien connu dans I’ouest de la
Gaule. Ce détail n’apparait pas dans le miracle des
sources de 1’Orne, mais il donne néanmoins une des
clefs du mythe car le nom de Martin apparait dans
les Miracles de saint Julien au sein d’une série
homogene de trois miracles (vol de deux chevaux
au Theuil, vol d’une génisse a La Gaudaine, vol du
cheval d’un certain Martin a Montigny-le-Chartif) qui
suivent immédiatement le premier. Il s’agit de voleurs
d’animaux qui errent toute la nuit sans pouvoir quitter
les lieux de leur lar¢in et doivent rendre 1’objet de
leur méfait. Le méme motif apparait aussi dans la
Vie de saint Laumer ou des voleurs pénétrent dans
1’étable des moines et emportent un bovin. Mais toute
la nuit et le jour suivant, les voleurs s’égarent et, se
retrouvant sans le vouloir devant le monastére, ils
rendent I’animal dérobé. Il n’est donc pas difficile de
comprendre que si Martin ou Marceau sont liés au
cheval et au Mars celtique, les bovins seraient plutot
liés a une déesse du type de Boand. Nous en avons
d’ailleurs la confirmation car la Gaudaine ou fut
dérobée la génisse ne se trouve qu’a 3 km des sources
de la Thironne, dans le bois de Thiron. Or nous avons
déja dit que la riviére Thironne porte le nom de la
Sirona (« la génisse », pour G. Olmsted mais plutdt
« la stellaire » pour la plupart des celtisants) gauloise
dont une autre épithéte est aussi Damona (« la

divine bovine »). Nous disposons donc d’un nouvel
argument pour considérer la Thironne comme une
riviere gauloise divinisée dont le mythe étiologique
devait étre bien proche de celui de la Boyne. La
biographie de Bernard, le fondateur de ’abbaye de
Thiron, aux sources de la Thironne, entre d’ailleurs de
maniere évidente dans notre série de miracles : 1’un
de ses miracles nous narre comment le voleur de la
monture d’un chevalier de Mortagne tourne en rond
et doit rendre I’animal et un second comment un veau
appartenant a la communauté s’égare dans la forét et
est ramené par un loup deux jours plus tard.

A La Gaudaine, le miracle de la génisse volée
et retrouvée était 1i€ a un code sonore : le propriétaire
reconnait sa vache au moment ou tous chantent a
voix haute alors que les reliques sortent de 1’église
et que les voleurs surgissent devant la chasse en
menagant le bovidé ; alors il remercie Dieu d’une voix
claire. On retrouve, avec inversion, le méme matériel
dans un miracle de guérison survenu a I’abbaye
de Redon a I’époque carolingienne : le jeune muet
Mutan (du breton mut, « muet », emprunté au latin
mutus) qui s’est attardé dans les prés avec les veaux
et les vaches du monastere voit le sommeil s’abattre
sur lui. L’évéque saint Marcellin lui apparait alors
dans une vive lumiére pour lui ouvrir les lévres. Le
miracle évoque fortement un processus de guérison
par incubation qui s’effectuait dans les sanctuaires
apolliniens antiques et Sirona alias Damona était
justement la parédre de nombreux Apollons gallo-
romains. Et si notre muet guéri gardait des bovins,
saint Marcellin entre dans la méme série que saint
Marceau et Martin pour désigner un lointain héritier
de Mars Mullo.

Les deux beeufs de Brigide

Selon Sterckx, la souveraineté de Brigide
s’étend sur tout le monde animal mais particuliérement
sur les bovidés. Mais il s’agit d’une déesse
technicienne, la Minerve irlandaise, et il est probable
que ses pouvoirs concernaient surtout les animaux
domestiques. D’ailleurs, on attribue a son héritiére
chrétienne, sainte Brigide, la capacité a multiplier le
lait et le beurre ou a ressusciter des veaux qui viennent
d’étre mangés. On lui préte deux beeufs exceptionnels
qui auraient défriché (c’est-a-dire labouré) deux
grandes plaines auxquelles ils auraient laiss¢ leurs
noms : Magh Fea (au sud de Carlow, en Leinster)
et Magh Feimhin (au nord de Cashel, en Munster).
Le Livre des conquétes de [’Irlande les associe au
terrible Triath, un sanglier méchant et solitaire, et ce
sont eux trois qui faisaient entendre en Irlande les



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

trois cris diaboliques qui suivaient une rapine, ¢’est-
a-dire un sifflement, un pleur et une lamentation (la
déesse préchrétienne Brigide aurait inventé le sifflet
et la lamentation). Le Pays de Galles connait une
tradition parall¢le dans la mesure ou le Twrch Trwyth,
un monstrueux sanglier, y est associé¢ aux deux boeufs
exceptionnels, Nynhyaw et Pheibyaw, qui labourent
le pays et bouleversent le paysage du Cardigan.

L’histoire de Fea et Feimhin admet plusieurs
variantes. Dans 1’une, le couple de bestiaux appartient
a Dil (« le déluge ») Dealghan, une fille de Mil, et ils
seraient donc les deux beeufs du Déluge qui inonde la
terre, ce qui rappelle I’histoire de Boand. Dans une
autre version, Dil nait en méme temps que le veau
Breaga auquel elle s’attache ; devenue nubile elle
s’enfuit avec Tulchaointe, le druide du roi Conaire
le Grand, mais exige de son amant qu’ils emmenent
Breaga, lequel défriche pour eux la grande plaine de
Magh Breagh.

Conaire est un héros jupitérien et sa mere est
surnommée Mess Buachalla (« la fille adoptive des
vachers ») parce que son pere ayant chargé deux
esclaves de la tuer, ceux-ci la cachent dans la remise
des vachers qui la nourrissent jusqu’a ce qu’elle
devienne une bonne brodeuse (un autre artisanat
féminin qui doit dépendre de la Minerve celtique). Le
lien semble d’ailleurs tres étroit entre les personnages
jupitériens et les bovidés. Nous avons déja noté que
Cu Roi avait enlevé les trois vaches d’Iuchna et leur
veau (¢’est-a-dire le chaudron qui recueillait le produit
de leur traite phénoménale) apreés avoir enduit de
bouse le visage de Cuchulainn, et aussi que le signal
de son assassinat est donné par un déversement de
lait dans une riviere. Parmi ses auxiliaires figurent les
Trois mangeurs de beeufs de Breagh et, dans le Festin
de Bricriu, il est décrit avec des yeux fauves voraces
faisant saillie sur sa téte et ayant, chacun, la taille
d’une citerne a beeufs, tenant dans sa main gauche
une souche qu’il faudrait vingt paires de beeufs pour
tirer, dans sa main droite une épée dont la poignée
nécessiterait un attelage de labour de six paires de
beeufs pour la déplacer, portant sur lui une énorme
massue de la taille d 'une remise d’hiver sous laquelle
trente baeufs pourraient trouver refuge. Le lien entre
les bovins et Cu Ro6i, qui parait une hypostase du
Dagda, le Jupiter irlandais, parait donc assez évident.
Il en va de méme pour Mog Ruith, ce druide que I’on
voit actionner une roue aux cOtés du Jupiter gaulois
sur le chaudron de Gundestrup, car Mog Ruith s’était
¢borgné un ceil en abattant un veau. Quant a Brigide,
il suffit de rappeler qu’elle était la fille du Dagda.

Chapitre 4

Le Brun de Cooley et le Blanc Cornu

La Razzia des vaches de Cooley n’est pas un
texte mythique mais la principale et la plus longue
des épopées irlandaises. Mais elle porte assez mal son
nom puisqu’il ne s’agit pas a proprement parler d’un
raid visant a s’emparer des troupeaux de 1’adversaire
mais d’une seule béte : le Brun de Cooley. En fait,
cela nous raméne au mythe parce que, dans la Seconde
bataille de Mag Tured, un épisode nous avertit que la
partie vaut pour le tout. La, en effet, le fils du Dagda
conseille a son pere de se faire rétribuer de son activité
de constructeur de forteresse par le don d’une unique
génisse a criniére noire dont le mugissement raméne
tous les troupeaux d’Irlande que les Fomoire avaient
emmenés comme tribut.

L’épopée est sous-tendue par le conflit entre
Lugh, protecteur de Ctchulainn et des Ulates, et la
Morrigan qui s’oppose au jeune héros qui défend sa
province contre les menées de la reine Medb. Et le
récit, qui se compose surtout de combats, s’intéresse
peu aux bovidés au-dela du prétexte initial et du
combat final qui n’occupent que quelques paragraphes
dans la version du Livre de la vache brune. En fait, on
peut voir dans les deux taureaux qui s’affrontent une
version animale du combat entre 1’Ulster (patrie du
Brun de Cooley et de Cuchulainn) soutenu par Lugh
et le Connaught (patrie du Blanc Cornu et de Medb)
soutenu par la Morrigan.

L’important est ici que le troupeau est
symbolis¢ par son male conducteur car le Brun
est capturé¢ avec ses 50 vaches. Dans la Razzia, il
n’est plus question de vaches et de lait, mais bien
de terribles bestiaux qui s’affrontent a coups de
cornes dans un champ de bataille aux dimensions
mythiques qui s’¢largit a I’intégralité de 1’Irlande. Le
texte essentiel est en fait le récit préliminaire appelé
La conception des deux porchers qui se veut une
explication des causes profondes de 1’épopée en tant
que querelle de souveraineté et rivalité de provinces
et que nous examinons ici d’apres la version du Ms
Egerton 1782 traduite par Ch.-J. Guyonvarc’h. Le roi
du sidh de Munster (province du sud), dit aussi sidh
de Femen (« le sidh des femmes »), et le roi du sidh de
Connaught (province de ’ouest), celui de Cruachan,
prétendaient chacun que la vigueur de leurs porcs
était la plus grande. La querelle se répercuta sur leurs
porchers qui se maudirent si bien qu’on leur enleva
leurs porcs au bout de deux ans. Ils se transformerent
alors en corbeaux et continuerent a se battre pendant
deux ans sous cette forme. Ils s’affrontérent alors
durant deux autres années dans les fleuves et la mer
sous la forme d’animaux aquatiques, puis deux autres



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

..a-ll' T . --—'""-:-- i =

—

années sous forme de champions, chacun dans I’armée
de leur province. A 1’assemblée du Connaught, une
troupe du Leinster (province de 1’est) alla au roi du
Connaught et une troupe de Meath a celui de Munster.
Finalement, les deux champions prirent une forme
de vers aquatiques pour aller I'un dans une source
du Connaught, I’autre dans une source de I’Ulster.
Le premier ver conseilla a la jeune reine Medb de
prendre Ailill pour époux car il ne dominera pas sur
toi. Medb le nourrit et, en Ulster, Fiachna mac Daire
en fit autant avec I’autre ver qui lui fait découvrir un
navire rempli de trésors. Une des vaches de Medb
boit un des vers et donne naissance au Blanc Cornu
tandis qu’une des vaches de Fiachna mac Daire boit
I’autre et donne naissance au Brun de Cooley.
Lerécitne donne pas le nom complet de chaque
taureau ; il se contente d’appeler Finn (« blanc »)
le Blanc Cornu et Dub (« noir ») le Brun (Donn en
irlandais) de Cooley, mettant bien en évidence le
symbolisme opposé des deux bétes. L’opposition
se retrouve aux niveaux des deux porchers qui sont
désignés comme le porcher du nord et le porcher du
sud. S’1l y a cinq provinces en jeu, le symbolisme
des points cardinaux se limite toujours a I’opposition
de deux catégories. Au départ le deux porchers sont
amis et leur amiti¢ consiste en ce que lorsque les gens

Parc de Rambouillet : un auroch a la robe sombre et aux cornes orientées vers le haut (cl. B. Robreau).

- =l Tl Ll il .

du Munster avaient des glands, le porcher du nord
allait vers le sud pour les engraisser et quand il y
avait des glands au nord, le porcher du sud allait vers
le nord avec ses porcs maigres pour les engraisser.
La progression du récit est alors fondée sur une
alternance sud/nord.

Lorsque la querelle se développe, le principe
alternatif se poursuit. La premicre année, le porcher
du sud I’emporte, la seconde année son collégue du
nord prend I’avantage. Lorsqu’il se transforment en
oiseaux, ils viennent une année aupres du sidh de
Femen, dans le Munster, et une autre pres du sidh de
Cruachan en Connaught, qui continue a représenter
la moiti¢é nord. Mais quand ils deviennent des étres
aquatiques, les choses sont moins claires car ils
luttent une année dans le Suir puis une année dans le
Shannon, ce qui semble a premiére vue une opposition
ouest (le Shannon est une riviere de 1’ouest née aux
limites de I’Ulster et du Connaught et qui leur sert
de frontiere avant de pénétrer dans le Munster ou il
se jette dans I’Atlantique au niveau de Limerick)/
est (le Suir est une riviere du sud-est de I’Irlande qui
nait et coule entierement dans le Munster et se jette
en Mer Celtique. Mais nous restons dans le cadre de
notre opposition nord (Connaught)/sud (Munster) si
nous observons que le sidh de Cruachan se situe a

10



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

une dizaine de kilomeétres du Shannon dans sa partie
amont et le sidh de Femen se trouve a une aussi faible
distance du Suir, non loin de sa source. Ce n’est qu’a
la fin que le texte semble changer de référent pour
s’appliquer a une opposition Connaught/Ulster ou
cette dernieére remplace le Munster puisque le second
ver nait a Cooley ou il donne naissance au Brun.
On pourrait penser que 1’on est en présence d’une
opposition ouest/est mais cela ne correspond pas au
classement traditionnel ou I’Ulster est la province du
nord, ni aux affinités symboliques (le Blanc Cornu est
a I’ouest et le Brun de Cooley a I’est). Il est évident
que 1’épopée a réaménagé un théme antérieur ou
le nord congru au Brun de Cooley s’oppose au sud
congru au Blanc Cornu. Le redoublement du théme
aquatique (les animaux qui luttent dans les fleuves
et la mer puis le ver dans la source) et de 1’aspect
humain (les porchers puis les champions) compléte
I’argumentation pour ne laisser aucun doute sur ce
point.

Dans le théme initial qui s’appliquait aux
tertres féériques (le sidh de Femen et celui de
Cruachan), le taureau entrait sans doute dans une série
différente car la version du Livre de Leinster ajoute
d’autres transformations en cerfs et en dragons. La
seconde qui traduit une influence des Mabinogion

11

La race bazadise a la robe gris ardoise et aux cornes en croissant dirigées vers le bas.

Chapitre 4

ey

gallois est sans doute tardive, mais les deux cerfs qui
rassemblerent chacun les cerfs de leur compagnon
paraissent une version plus ancienne des taureaux
quand on se rappelle que le Brun de Cooley était a la
téte d’un troupeau de 50 vaches. Le taureau qui semble
une version plus moderne et plus guerriere du cervidé
pourrait bien étre ici une innovation de I’épopée. La
série porc(her)/corbeau/animal aquatique/cerf rejoint
celle des métamorphoses de Tuan fils de Cairell (cerf/
sanglier/faucon/saumon). La substitution du taureau
accentue le caractere guerrier du symbolisme, mais
cela ne doit pas nous faire oublier les dons apportés
par les deux porchers devenus vers chacun dans
leur source avant qu’ils ne renaissent taureaux. L’un
apporte la richesse sous forme de trésors venus de
I’ Autre monde (le navire est le véhicule par lequel on
se rend dans I’ Autre monde et I’Ulster s’est substituée
au Munster, la province du sud traditionnellement en
contact avec I’ Autre monde et sa musique qui fait tout
oublier). L’autre apporte & Medb 1’assurance que son
mari ne dominera pas sur elle, ce qui rappelle que
la Razzia démarre par une querelle sur 1’oreiller ou
il y a une égalité de richesses qui pousse la reine a
s’emparer d’un taureau pour prendre 1’avantage sur
son mari. Et le Brun de Cooley termine son combat
en quittant Cruachan avec les rognons, I’omoplate



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

73

Le buffle de saint Calais.

et le foie de son compagnon accrochés a ses cornes.
Il retourna alors vers 1’Ulster laissant 1’omoplate au
Findlethe, le cceur @ Tromna et rejoignit les vaches
stériles de Fiachna mac Daire a Mag Murthemne, la
patrie de Cuchulainn et y fit une tranchée. Puis il alla
mourir & Druimm Tarb (« la colline du taureau »).
Nous ne retiendrons que les rognons pour montrer ce
qui est en jeu, mais aussi que le principe alternatif
pourrait s’appliquer autant a 1’opposition masculin/
féminin qu’a celle du nord et du sud, du sombre et du
clair. Si les bovidés qui sont les héros de cette histoire
sont, & I’image des guerriers, des males vindicatifs,
Cruachan est la capitale de Medb et le sidh de Munster,
le « tertre des femmes ».

Le buffle de saint Calais

Selon ses deux Vies carolingiennes (BHL
1568 et 1569), ce saint du Maine serait d’origine
auvergnate. Remontant la vallée de 1’Anille, il se
serait installé dans la forét de Matuval (Bonneveau
puisque le gaulois matu signifie « bon, favorable »)
dans un lieu ou se trouvaient les ruines d’une luxueuse
villa gallo-romaine (détruite par les Vandales selon
la Vie de saint Innocent, évéque du Mans) dont le
domaine était retourné a 1’état sauvage. Il y a 1a une
vieille chapelle, une source d’eau vive et un clos de
vigne qu’il se met a soigner. Il s’abstient de tuer les
animaux et apprivoise un buffle d’une espéce rare que
le roi Childebert et son épouse Ultrogothe, venus
chasser, rencontrent. L’animal vient se réfugier
aupres de Calais, ce qui déclenche I’ire royal. Outré
de ce que le religieux occupe son domaine et trouble
sa venerie, Childebert ordonne donc a Calais de vider
les lieux, mais a peine veut-il s’éloigner que son
cheval s’immobilise, ce qui le raméne a de meilleurs

sentiments. Il consent a boire le vin de la petite vigne
de Calais et veut donner le domaine tout entier a notre
religieux qui n’accepte que ce qu’il pourra parcourir
en une journée, monté sur son ane.

Ici aussi le taureau sauvage semble s’étre
substitué au cerf, méme si la réélaboration du motif
final est complexe. Le bovidé qui se réfugie prés du
saint rappelle I’histoire de la biche de saint Gilles ou
la chevrette (femelle du chevreuil) que saint Cybard’
apprivoise. Quant a 1’ane utilis¢é pour délimiter
I’espace offert par le roi, il est certes la version
cléricale de 1’équidé, mais il peut aussi correspondre
au cervidé emprunté par saint Telo pour délimiter
sa paroisse a Landeleau, alors qu’a Locronan, c¢’est
sur un char attelé de deux bceufs indomptés que
les reliques saint Ronan accomplissent le parcours
fondateur de sa troménie. Le contexte de I’histoire
du buffle manceau rejoint cependant plutot le mythe
de la chasse au cerf inaugurant une nouvelle royautg.
Childebert et Ultrogothe forment un couple royal et
le roi acceptant de boire le vin de Calais rappelle la
biére qui se trouve dans la maison de la 1épreuse qui
apporte la souveraineté a Lugaid Laigde lors d’une
chasse au faon (et aussi le nom de la reine Medb). Le
maitre des animaux cornus, cervidés ou bovidés, est
aussi I’ancétre du maitre de la prospérité, car en jetant
les fondations de son monastére sur le terrain accordé
par Childebert, Calais découvre un trésor.

9 Le parallélisme avec I’histoire de saint Cybard est d’autant
plus étroit que Cybard est fété le méme jour que saint Calais
(le 1¢ juillet) et que I’épisode de 1’animal apprivoisé est li¢ a
deux autres motifs. Calais et Cybard soignent la vigne et, si le
second découvre un oiseau couvant dans son nid en se rendant
a Saint-Aquilin, un bistricus (roitelet) niche dans le capuchon
que Calais a suspendu a un arbre pendant qu’il soigne sa vigne.

12



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

Maelduin

Les vaches cosmiques proviennent de 1’autre
monde et il est donc normal de rencontrer des bovidés
dans les Navigations irlandaises. C’est le cas de
[’Immramm curaig Mail-Duin, ou le héros visite
successivement une trentaine d’iles. A I’inverse du
cheval oudes oiseaux, les bovins n’y figurent pas parmi
les animaux les plus représentés, mais ils apparaissent
néanmoins a plusieurs reprises, généralement dans
le cadre de ce que nous aurions tendance a appeler
la triade des animaux sacrificiels : bovidés, porcs
et moutons. La premiére fois, c’est au paragraphe
XI, entre I’ile des animaux rouges semblables a des
porcs ou les navigateurs se nourrissent de pommes
merveilleuses (X) et celle ou des moutons changent
de couleur en passant d’un c6té a 1’autre d’une
palissade (XII). En XI, il est simplement dit que dans
un chateau un repas composé de beeuf roti et de porc
salé accompagné d’une délicieuse et enivrante bicre
les attend. A la fin, lors du rapide voyage de retour
(XXXIV), il est précisé que les voyageurs rencontrent
une ile ou il n’y a ni maison, ni chateau, seulement de
nombreux quadrupeédes : beeufs, vaches et moutons, et
qu’ils mangerent la chair des moutons. Ces épisodes
semblent donc opérer un classement entre bovins,
porcs et ovins avec pour critere la consommation
de leur viande. Dans I’lle des changements de
couleur, ce sont des hommes qui trient les moutons
en les jetant par-dessus la palissade et au paragraphe
XXXIV, les voyageurs (des hommes aussi) acceptent
sans probléeme de manger la chair des moutons. En
revanche, ils sont plus circonspects quand il s’agit
des porcs et des bovins. En X, ils ne cherchent pas
a s’emparer des porcs qui se révelent des animaux
brilants (ils sont rouges et, cachés dans des cavernes,
¢chauffent le sol au-dessus d’eux). En XIII, ils
apercoivent une ile avec un beau troupeau de porcs,
mais ils se contentent (prudemment ?) de tuer un
petit porc qu’ils rotissent. Puis ils décident de visiter
la grande montagne qui occupe le centre de I'ile. Ils
voient alors de I’autre coté d’une riviere brilante de
grands beeufs sans cornes et un géant, et ils décident
de rebrousser chemin. Le géant est certainement le
maitre celtique des animaux et probablement méme
le Jupiter celtique car 1’épisode suivant voit Maelduin
et ses compagnons aborder sur une ile habitée par un
hideux meunier querelleur. Mais 1’important est ici la
hiérarchie établie : les navigateurs se risquent a sacrifier
un petit porc (moins dangereux qu’un gros ?) mais ils
rebroussent chemin sans chercher a s’emparer d’un
veau. Visiblement I’ordre hiérarchique du sacrifice
en partant du plus important est : bovidé, suidé, ovin.

Chapitre 4

En ce qui concerne les bovins, les navigateurs ne
se risquent a en consommer que lorsque le repas a
été mystérieusement préparé pour eux, semblant les
attendre dans un lieu cerné d’un mur blanc élevé
comme s’il avait été fait de chaux vive de manicre
a ne former qu’un seul bloc. Sur cette muraille, trois
rangées d’objets (des broches d’or et d’argent, des
colliers d’or et d’argent, des glaives aux poignées d’or
et d’argent) sont disposées. Cette blancheur, 1’aspect
votif des objets déposés et le caractére enivrant de
la boisson qui 1’accompagne semble I’indication du
caractére sacré¢ du lieu et de 1’aspect sacrificiel du
repas.

Les deux derniers ¢épisodes sont plus
énigmatiques, mais paraissent davantage traduire
un mythe. Parvenus aux extrémités de la mer, les
voyageurs naviguent sur une mer semblable a un
nuage et voient au-dessous d’eux des chateaux bien
batis et un beau pays. Dans un arbre, ils apergoivent
une béte monstrueuse installée dans un arbre, une
troupe de bergers et de bestiaux en cercle autour de
I’arbre et a c6té de ce dernier un homme armé d’un
écu et d’un glaive. L‘homme d’armes s’enfuit des
qu’il voit la béte, laquelle en profite pour allonger
son cou hors de I’arbre, s’emparer du beeuf le plus
proche et le dévorer en un clin d’ceil, provoquant la
fuite des autres bestiaux et des bergers(XXIII). Puis,
poursuivant leur route, Maelduin et ses compagnons
approchent d’une autre ile ou sont de grands troupeaux
de bétail, des troupes de chevaux et une foule de
moutons. Mais de grands cris d’effoi s’¢lévent et les
navigateurs rebroussent chemin car ils ont compris
que les insulaires craignent I’arrivée de quelqu’un
qu’ils savaient vouloir détruire leurs pays (XXIV).
On pourrait peut-&tre rapprocher 1’épisode de la stele
de Tréves montrant un personnage, interprété comme
le dieu Esus, abattant un arbre dans lequel s’observe
la té€te d’un taureau. Faut-il croire que le taureau est
en train d’étre dévoré par le monstre dissimulé dans
I’arbre ? Et faudrait-il comprendre Esus comme un
protecteur ou un adversaire du bovidé ?

Le beeuf gras et le chaudron de Gundestrup

L’aspect sacrificiel nous raméne a 1’animal
domestique et a une coutume folklorique qui a
perduré jusqu’a nos jours : le beeuf gras orné de fleurs
et de rubans promené solennellement en musique
(d’ou les noms de beeuf viellé ou violé) au temps
du carnaval par les bouchers ou garcons bouchers,
parfois déguisés en sauvages sacrificateurs. Au terme
du parcours, I’animal était abattu et vendu. A Paris, ou
la féte est bien établie dés le début du XVIII® siécle,

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Le boeuf gras parisien (gravure de Porret, vers 1830).

il existait déja une Maison des trois estaulx et du beuf
viole au XIII¢ siécle. A Paris, I’animal transportait
sur son dos un enfant qui portait en écharpe un grand
ruban bleu, une épée et un sceptre qui le faisait
désigner comme le roi des bouchers. A Orléans, la
promenade du beeuf gras est évoquée en 1807 avec,
comme a Paris, la présence d’un enfant de six ans
vétu en amour avec arc et carquois juché sur le beeuf.
Bazas, en Aquitaine, est I’ancienne capitale du peuple
protohistorique des Vasates et le berceau d’une race
bovine, originellement de trait : la Bazadaise a robe
gris ardoise avec des cornes en croissant inclinées vers
le bas. La coutume du beeuf gras y est aussi connue
et serait liée a 1’offrande, attestée des le XIII° siécle,
d’un taureau a I’évéque par les bouchers le 23 juin en
I’honneur de la féte de la Saint-Jean, en compensation
duquel ils étaient autorisés a promener leurs beeufs
dans la ville lors du Jeudi gras. Avant I’allumage
du grand feu, la féte commence d’ailleurs encore

Le boeuf gras avec l'enfant juché sur son dos
(image d'Epinal, 1843).
L prismenade du Bocal gras,

aujourd’hui par une représentation théatralisée faisant
référence a I’ancien don du taureau sur le parvis de
la cathédrale Saint-Jean-Baptiste. A Marseille, ou la
procession est attestée vers 1530, ’enfant que I’on
promenait sur le dos d’un beeuf gras le jour de la Féte-
Dieu (approximativement entre le 20 mai et le 20
juin) était, selon Collin de Plancy, censé représenter
Saint-Jean-Baptiste. Hors de France, la coutume
est connue en Angleterre et Italie du nord au XVII®
siecle. Il se pourrait donc que le beeuf ou, sans doute
primitivement le taureau, soit d’abord intervenu dans
un cycle rituel se concluant au solstice d’été avant que
son inclusion médiévale dans la féte corporative des
bouchers détermine une duplication au Jeudi-gras,
avant la privation de viande du Caréme, ou a Paques'®,
quand la consommation carnée redevient licite.

I1 est certain en tout cas que la christianisation
a di fortement influer sur 1’évolution de la tradition.
L’explication chrétienne médiévale de la féte recourt
a la these selon laquelle il fallait pendant le Caréme un
boucher pour satisfaire les personnes, particuliérement
les malades, qui étaient dispensées de 1’abstinence
durant ce temps. Il y aurait alors eu concours entre
les gens de la profession, celui qui produisait le beeuf
le plus gros et le plus gras obtenant le privilege. Mais
cette explication chrétienne ne ferait que recouvrir

10 II est aussi fréquent, comme en Aubrac, Auvergne, Velay,
Maconnais, Dauphiné, Savoie, Suisse et pourtour du lac de
Constance, que la coutume se place au moment de Paques ou
avait lieu la promenade de I’animal orné de lauriers, de feuil-
lages et de rubans.

14



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

Chapitre 4

Les feuilles de lierre qui accompagnent le gros bovidé de la plaque circulaire
sur le fond du chaudron de Gundestrup.

un rite plus ancien datant de I’antiquité!! dont la
corporation des bouchers aurait fait son embléme. Le
déplacement de la date au Carnaval est probablement
un fait secondaire comme semble I'ndiquer I’exemple
de Treves. Dans cette ville, depuis 1779, la corporation
des bouchers et des tisserands faisait dévaler une
roue de paille enflammée le premier jeudi (jour de
Jupiter) du Caréme depuis le sommet du Markusberg
ou Marsberg (situé non loin de 1’ancien temple de
Lenus Mars a I’Irminenwingert) jusqu’a la Moselle.
S’agit-il du méme lieu que la montagne appelée
Keven puis Paulsberg ou il y aurait eu au VII° si¢cle
une statue d’ Apollon Belenus ? L. Clouet'? s’appuyait
sur Bertaire, un saint écrivain carolingien, pour nous
rapporter que Paul, futur évéque de Verdun, vécut en
solitaire sur cette montagne située pres de Treves et fit
rouler la statue dans la Moselle en contrebas, ce qui
serait a I’origine de la pratique du lancer d’une roue
enflammée du haut du Paulsberg le premier dimanche
de Caréme. Il ne s’agit pas ici d’un beeuf gras mais
d’un rite probablement li¢ au Jupiter celtique a la roue
et qui avait certainement lieu a I’origine en période

11 Voir S.Manot, Carnaval... caréme : Traditions, coutumes
d’hier et d’aujourd’hui : Aunis, Angoumois, Saintonge, Poitou,
Vendée, Paris, La colombe, 1994

12 Histoire ecclésiastique de la province de Treéves et des pays
limitrophes..., 1844, t. 1, pp. 586-587.

solsticiale d’été. En effet, quasiment partout ailleurs
en Lorraine, le lancer de la roue enflammée se fait a
la Saint-Jean et diverses traces hagiographiques (saint
Vincent d’ Agen martyris€ le 9 juin pour s’€tre opposé
aun tel rituel) ou liturgiques (la roue de cire de Notre-
Dame de Marcé que I’on offrait et faisait tourner a la
Saint-Amable, le 11 juin, en Auvergne) confirment la
date solsticiale. Le déplacement calendaire du rituel
de la roue a Tréves tient a sa prise en main par la
corporation des bouchers et il est fort logique que le
méme transfert vers le caréme s’est effectué en ce qui
concerne la promenade du beeuf gras.

Ces observations folkloriques peuvent sembler
bien tardives, mais elles permettent une meilleure
compréhension d’une source fondamentale de la
mythologie gauloise : le chaudron de Gundestrup.
Les bovidés y tiennent en effet une place importante
puisqu’ils jouent le principal rdle sur deux des six
plaques du décor intérieur : le panneau du fond
occupé par un gros bovidé en haut relief entouré de
trois jeunes chiens et d’un guerrier et la plaque ou
trois gros bovidés accompagnent la croissance des
trois chiens représentés maigrelets en bas et en petits
molosses au haut. C. Bémont" avait observé que le
fond du chaudron était particulierement riche du point

13 « Le bassin de Gundestrup : remarques sur les décors
végétaux », Etudes celtiques, 16, 1979, pp. 69-99.

15



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

de vue du décor végétal et que celui-ci €tait composé
d’un ensemble de rameaux de lierre qui s’infiltraient
dans le moindre espace libre tout autour de I’animal.
Le lierre est une sorte de liane grimpante qui reste
verte toute 1’année, les feuilles ne tombant qu’au
bout de six ans. Sa floraison s’effectue en septembre-
octobre et il est une des dernicres plantes a offrir du
pollen aux abeilles. Sa fructification s’effectue vers la
fin de I’hiver et le début du printemps et ses baies sont
toxiques pour les animaux, y compris les bovins, et
les hommes, pouvant provoquer convulsions et comas
chez les enfants. La plante renvoie a la symbolique
du cycle de la mort et de la renaissance ; elle parait
un équivalent du pin, lui aussi toujours vert, qui
ombrage la fontaine de Barenton. Ce lierre pourrait
bien renvoyer a un usage rituel si I’on se reporte a la
tradition des bouchers de Bonneval, petite bourgade
beauceronne. En effet, avant 1789, chaque Jeudi gras,
un des leurs promenait le beeuf-gras qu’on appelait ici
le beeuf villet. Les morceaux de ce beeuf s’exposaient
en vente comme ceux des autres beeufs, mais ils
¢taient parsemés de feuilles de lierre piquées dans
la viande et portés au son du tambour chez ceux qui
les achetaient!*. Le gros taureau sans cornes ou aux
cornes amovibles qui orne le disque central pourrait
donc témoigner d’un ancien mets cérémoniel, peut-
étre méme de la trace d’un ancien sacrifice au Jupiter
celtique s’effectuant au temps du solstice d’été. On
remarque en effet que deux autres plaques de la paroi
interne renvoient a cette période : le Jupiter accosté
d’une roue dont nous avons déja évoqué 1’aspect
solsticial et le maitre des animaux aux bois de cerf
qui apparait expressément a 1’époque solsticiale dans
le roman d’ Yvain de Chrétien de Troyes. Visiblement
un complexe mythico-rituel lie le Jupiter celtique aux
bovidés et au solstice d’été.

Selon Sterckx'’, les vaches de [I’Autre
monde sont associées a un chaudron merveilleux,
nommé Laogh na Teora mBo, « le Veau des Trois
Vaches ». Il contient le lait de trente vaches et se
remplit chaque fois que chantent les Fir Ochain. Il
s'agit certainement du fameux chaudron du Dagda,
originaire de 1'Autre monde, chaudron de résurrection
autant que d'abondance. Dans le conte irlandais
Giolla an Fhiaga, un tel chaudron d’abondance est
gardé par un terrible serpent, et on sait que dans la
superstition populaire des bocages de I’ouest francais,
les serpents sont censés téter le lait des vaches. Au
pays de Galles, I’Irlande, située a I’ouest, joue le rdle

14 Desgranges, « Usages du canton de Bonneval, ci-devant pays
chartrain (Beauce), aujourd’hui département d’Eure-et-Loir »,
Mémoires de la Société Royale des Antiquaires de France, 1817,
t. 1 (texte lu en 1808), pp. 238-239.

151992, op. cit., p. 32.

de I’Autre monde et la quéte de mariage de Culhwch
ac Olwen évoque le chaudron de Diwrnach I’Irlandais
tandis que le Mabinogi de Branwen met en scene
une expédition en Irlande durant laquelle opere un
chaudron de résurrection. Mais le chaudron peut lui-
méme étre remplacé par une téte coupée, celle de Bran
qui préside le banquet de I’ Autre monde ou chantent
les oiseaux de Rhiannon dont le chant réveille les
morts et endort les vivants.

Les vaches sont les eaux qui contiennent la
Vie du monde, ¢’est-a-dire le feu dans I’eau, alias le
Maponos gaulois ou le Mac ind Oc irlandais, fils de
Boéann, « la vache blanche » qui est aussi le premier
fleuve d’Irlande et le fleuve cosmique d’ou dérivent
toutes les eaux vives du monde. Le chaudron est
dérobé par un étre ophidien qui est un animal funéraire
et qui symbolise aussi le phallus, I’éclair et la pluie.
Ce serpent criocéphale représente 1’étincelle de vie,
I’ame séminale potentiellement apte a se réincarner.

(a suivre)

16



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire Chapitre 4

Bazas lors des fétes de la Saint-Jean.

17



