PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 2 : LE BESTIAIRE

CHAPITRE 3 : LES EQUIDES

Bernard ROBREAU

Cheval domestique (cl. B. Robreau)



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

CHAPITRE 3

LES EQUIDES

Le cheval est un animal eurasiatique qui n’était
pas présent en Amérique et en Afrique noire avant
I’arrivée des Européens. Son role mythologique est en
revanche certainement ancien en Europe ou il figure
dans le bestiaire des cavernes ornées du Paléolithique
supérieur. Mais a cette époque sa signification y était
sans doute tres différente puisqu’il s’agissait d’un
gibier. Dans la mythologie celtique, le cheval joue
un réle important et il apparait fréquemment dans
les témoignages iconographiques protohistoriques
et antiques aussi bien que dans les textes gallois ou
irlandais. Mais I’animal a certainement changé de
statut car sa domestication lui a donné une valeur
exceptionnelle, notamment dans le domaine guerrier
(chars de guerre puis monture). Il est aussi un moyen
de transport qui a révolutionné I’amplitude des
mouvements de population et aussi de I’administration
d’un territoire. Il est I’animal qui permet la mise en
place de vastes royaumes et de grands empires.

De I’aspect psychopompe du cheval

Il peut paraitre curieux d’associer oiseaux et
chevaux, deux animaux a priori si différents. Mais ce
groupement, qui s’explique probablement par larapidité
du mouvement du cheval qui parait voler au-dessus
du sol, est dicté aussi bien par la mythologie galloise
qui évoque les oiseaux de Rhiannon, cette divinité
cavaliére bien proche de I’Epona gauloise, que par un
texte irlandais qui constitue une sorte d’encyclopédie
médiocrement christianisée de la pensée celtique : La
langue toujours renouvelée (« Teanga Bithnua »). Au
§7, la description des sept cieux signale en effet :

Un ciel lumineux, brillant, qu’éclaire la lune,
modérant les astres entierement. Un ciel humide au-
dessus de celui-la avec une multitude d’anges et
d’archanges qui moderent le vent. Un ciel froid, glacé,
au-dessus de celui-la et sa couleur est plus bleue
que toute couleur et il est sept fois plus froid que la
neige et c’est en lui qu’est la demeure du soleil et il y
a deux cieux brillants apres celui-la, au-dessus, d’ou
vient l’éclair et qui portent le tonnerre vers le ciel des
saints. Le ciel supérieur des saints au-dessus de tous

Le tarpan serait un des ancétres sauvages du cheval . Cette race sauvage est éteinte, mais a été reconstituée par un
scientifique polonais (cl. B. Robreau,).

. S el v

Cy s— e WX Vs
ol N ” <

e o Al

L]

PR >
v 3

-~ e -

)




Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

ceux-ci, plus haut que tout ciel, est ainsi : lumiere du
soleil avec les chants d’ange et d’archange autour de
ce septieme ciel-la et ce n’est pas seulement cela, mais
c’est ainsi qu’est le ciel, et sept mille anges avec des
formes de cheval et d’oiseau, d’un éclat rouge autour
du ciel et une seule étoile les enferme en rond autour du
monde comme la forme des enceintes que nous avons
dites auparavant. Et il y a donc des dragons avec des
souffles de feu dans les enceintes du septieme ciel et ils
entourent le ciel supérieur des saints...!

La description n’est pas des plus limpides,
mais elle lie les deux catégories animales en les
assimilant chrétiennement a des anges (et peut-
étre aussi a des dragons), c’est-a-dire des étres qui
voyagent entre ce monde et le ciel supérieur. Il faut
sans doute rapprocher ces deux catégories animales
de leur fonction funéraire. Oiseaux et chevaux sont en
tout cas deux véhicules privilégiés permettant de se
déplacer entre ce monde et I’ Autre, situé¢ au-dela de la
mer.

Cette valence psychopompe du cheval remonte
certainement a un chamanisme néolithique ou plus an-
cien encore. Dans les steppes d’Asie centrale, 1’animal
est un guide et un intercesseur pour celui qui doit se
rendre dans un Autre monde. Le cheval du défunt peut
étre sacrifié pour que son ame guide le mort et la chair
de I’animal partagée avec les chiens et les oiseaux, autres
psychopompes. Dans I’ Altai, la selle et le cheval du mort
sont déposés pres du cadavre pour assurer au défunt son
dernier voyage et I’aristocratie celtique de 1’age du fer se
faisait volontiers inhumer avec un char.

En Irlande, Lugh, le grand dieu supréme, pos-
séde deux véhicules qu’il tient de Manannan, le dieu
de la mer et de I’Autre monde : Sguaba Tuinne, une
barque, et ’Unique Branche, un cheval aussi rapide
que le vent froid et nu du printemps, aussi beau que
la terre et la mer et dont le cavalier n’était pas tué
sur son dos. Le méme texte, La mort tragique des en-
fants de Tuireann, mentionne aussi les deux chevaux
et le char de Dobar a qui la mer et la terre conviennent
également et il n’y a pas de chevaux plus rapides et
plus forts qu’eux... Aussi souvent qu’on les tue, ils
restent entiers, dans la méme forme, pourvu qu’on en
rassemble les os.

Le cycle de Finn accorde au cheval les mémes
pouvoirs de communication avec I’autre monde. La
poursuite de Gilla le dur met en scéne un cheval dé-
charné qui cherche a massacrer ses congéneres et que
les fiana tentent d'éloigner. Soudain, Gilla démarre a la
vitesse du vent mugissant sur les montagnes au milieu
du mois de mars, suivi par le cheval qui entraine avec

1 G. Dottin, « Le Teanga Bithnua du Manuscrit de Rennes »,
Revue celtique, 24, 1903, pp. 388-389.

Chapitre 3

lui quatorze fiana sur son dos et un quinziéme accro-
ché a sa queue. Il se dirige vers le Corcoduibne (le
sud-ouest maritime du Munster) ou il s’enfonce dans
les embruns de I’océan. Parti en bateau a la poursuite
des fuyards, Finn parvient jusqu’a une ile de 1I’Autre
monde ou Gilla le dur se révele étre un magicien du
nom d’Abartach. Il rend ses hommes a Finn et, a titre
de dédommagement, quinze des plus belles femmes
de la Terre de Promesse. Dans le méme cycle, Oi-
sin aventuré dans I'Autre monde regoit de Niamh un
cheval magique quand il veut retourner dans sa terre
natale. Mais il ne suit pas le conseil de ne pas poser
pied a terre et tombe en poussiere en touchant le sol
d'Irlande.

Le roman arthurien Erec et Enide comporte,
apres une premiere partie ou Enide recoit la téte du
blanc cerf, ce qui est un symbole de 1’accession a la
royauté, le long récit d’une chevauchée qui la mene
en compagnie de son mari jusqu’au royaume de
Brandigan ou se trouve le clos des nuages, 1a encore
une figure de 1I’Autre monde. Et on ne peut mettre de
coté la signification du nom de la cavaliére (le gallois
enaid signifie « ame », « souffle »).

La Navigation du coracle de Maelduin consti-
tue un de ces récits de voyage encore superficielle-
ment christianisés entre notre monde et I’ Autre. Certes
le symbolisme animal y tient une grande place, mais le
cheval et les oiseaux y tiennent un role essentiel. Les
équidés apparaissent surtout en début de voyage (c.
2-18) ou est concentré ce type d’épisode. Onze de ces
dix-sept chapitres sont en effet dominés par I’action
d’un animal, généralement monstrueux ou inquiétant,
ou I’on peut voir la forme d’un esprit guettant les na-
vigateurs, ou plus exactement les ames migrant vers
I’ Autre monde, pour les dévorer ou leur nuire. Parmi
ces dix récits, le texte présente des fourmis de la taille
d’un poulain (c. 2), de grands oiseaux sur lesquels les
navigateurs s’interrogent pour savoir s’ils ne sont pas
dangereux (c. 3), une béte monstrueuse semblable a
un cheval (c. 4), des empreintes géantes de sabots de
cheval associées a des débris de chair humaine (c. 5),
une béte monstrueuse qui tourne en rond et jette des
pierres sur le bateau (c. 8), des animaux semblables a
des chevaux qui se battent sanguinairement en s’arra-
chant les flancs (c. 9), des oiseaux chanteurs (c. 18).
Oiseaux et surtout chevaux semblent donc ici les ani-
maux les plus considérables que I’on découvre sur les
routes de I’ Autre monde celtique et, au moins dans ce
texte, les chevaux y paraissent plus inquiétants que les
oiseaux. La seconde partie du texte (c. 19-34) insiste
moins sur les motifs animaux et nous nous dispen-
serons pour I’instant de les examiner, réservant pour
plus tard le chapitre de la reine cavaliére.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Statére d'or attribué aux Parisii, généralement décrit comme représentant un cheval surmonté d'un filet. Ce cer-
nier doit-il étre rapproché du filet métallique qui enserre la colonne d'argent indiquant 'axe du monde dans La
navigation du coracle de Maelduin ?

En Grande-Bretagne, Bran le Béni?, dont le
nom rappelle celui des navigateurs irlandais Bran,
fils de Febal, et saint Brendan (en version trés
christianisée), monte une expédition ou I’Irlande tient
fort probablement le méme rdle que 1’Autre monde
dans les Navigations irlandaises. On remarquera que
le point de départ est une agression sur les chevaux du
roi d’Irlande qu’Evnissyen défigure en leur coupant
les 1évres au ras des dents, les oreilles au ras de la
téte, la queue au ras du dos et les sourcils jusqu'a
I'os. Pour l'indemniser, Bran lui fait cadeau d'un
chaudron de résurrection que l'on peut considérer
comme un équivalent de 1'Autre monde ou les ames
vont séjourner jusqu'a leur réincarnation suivante.

2 Voir la seconde branche du Mabinogi gallois (trad. Lambert,
Les quatre branches du Mabinogi et autres contes gallois du
Moyen Age, pp. 61-76, ou trad. Loth, Les Mabinogion, 1913, t.
1, pp. 119-150).

Sa sceur, Branwen, accordée au roi d’Irlande, repart
avec son mari mais 1’outrage que ce dernier a subi a
pour conséquence de mauvais traitements envers la
nouvelle reine. Branwen dresse alors un oiseau, un
étourneau, pour porter un message a son frere, ce qui
déclenche une expédition des Bretons de Bran. Elle
se révéla malheureuse, sept hommes seulement en
revenant. Bran ordonna qu’on lui coupe la téte pour
la rapporter a Londres et leur indiqua le chemin du
retour, durant lequel ils devraient rester sept ans a
banqueter a Harddlech pendant que les oiseaux de
Rhiannon chanteront. Ces volatiles étaient au nombre
de trois et leur chant laissait sans charme tous les
autres. Les survivants partirent pour Penvro et ne se
rappelerent alors plus aucune de leurs souffrances
passées, ni aucun chagrin. Ils ne s’apercevaient pas
que le temps passait et les 80 ans ou ils y sé¢journérent
ne leur parurent pas plus longs qu’une journée.



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

On a ici I’équivalent de ce que I’on trouve dans le
récit de la Navigation de Bran, fils de Febal®, ou, a
leur retour, les navigateurs s’apercoivent que de
nombreux siccles se sont écoulés et que, s’ils tentent
de débarquer, ils tomberont en cendres comme s’ils
avaient été en terre pendant de nombreux siecles. Mais
I’important réside dans le lien établi entre Rhiannon
et les oiseaux chanteurs. En effet, Rhiannon signifie
étymologiquemenr « la grande reine divine » et elle
a des liens mythiques avec le cheval puisque, dans la
premicre branche du Mabinogi?, le fils de Rhiannon
est retrouvé en compagnie d’un poulain et qu’elle-
méme devait, en pénitence, porter sur son dos les
voyageurs de passage. Depuis H. Hubert, on n’a cess¢
de la rapprocher de I’Epona gauloise et il semble que
sa proximité avec les oiseaux chanteurs la désigne
aussi comme la reine cavaliere de 1’ Autre monde que
nous verrons apparaitre dans la Navigation du coracle
de Maelduin.

En restant plus confiné au monde de
I’archéologie gauloise et gallo-romaine, Fernand
Benoit® avait mis en correspondance la cavaliére
Epona avec les croyances touchant a 1’ Autre monde.
Pour lui, le cheval semble une image du folklore indo-
européen associ¢e au monde des morts, le signe d’une
abstraction qui suggére le voyage d’outre-tombe. A
I’époque des Séveres, la stele d’Eutychos, mort a
I’age de deux ans, représente 1’enfant sur un cheval
au galop conduit a ’empyrée par un aigle attaché au
mors de la monture. La scéne d’un cheval au galop
chevauché par un immense rapace aux ailes déployées
(avec le détail du passe-guides bien mis en évidence)
et menacé par un monstre marin se lit déja sur un
statere d’or des Unelli du Cotentin a une période
ancienne du monnayage gaulois®. Une autre piéce
d’or armoricaine (B.N. 6931, peut-étre également
attribuable aux Unelli) montre un cheval surmonté
d’un conducteur porteur d’une épée au-dessus d’un
chaudron tandis qu’un maillet est projeté devant sa
téte. Le maillet parait symbolique de la mort’, le
chaudron évoque la résurrection et il est bien possible
que le cheval entraine ’ame du guerrier défunt vers
I’ Autre monde. Les oreilles démesurées de la monture
paraissent une antithése aux oreilles coupées des
chevaux du roi d’Irlande que Bran indemnise a I’aide
d’un chaudron de résurrection.

3 Guyonvarc’h Ch.-J., « La navigation de Bran, fils de Febal »,
Ogam, 9, 1957, p. 309.

4 Trad. Lambert, pp. 36-56, ou Loth, pp. 81-117.

5 Les mythes d’outre-tombe. Le cavalier a [’anguipéde et
l'écuyere Epona, 1950 ; L héroisation équestre, 1954.

6 Duval P.-M., Monnaies gauloises et mythes celtiques, 1987,
pp- 19-21.

7 Ibidem, pp. 30-33, ou I’auteur donne explicitement au maillet
le sens d’un symbole évoquant la force brutale et la mort.

Chapitre 3

Statere d'or au cheval androcéphale attribué aux
Aulerques Cénomans

Le va-et-vient entre notre monde et 1’autre,
principalement a 1’occasion des naissances et des
morts, s’effectue, peut-€tre vaudrait-il mieux dire
est codé, par I’irruption ou le voyage de chevaux ou
d’oiseaux. Virgile, qui étaitné en Cisalpine, connaissait
le motif des juments fécondées par le vent?, sans doute
celui des enceintes supérieures de l'Autre monde
enfermées par une seule étoile, sans doute la Polaire
si I'on en juge par un passage d'Aristote (Hist. anim.,
VI, 18) selon lequel les cavales crétoises affolées par
le vent courent toujours au nord ou au sud, jamais a
l'est ou a l'ouest.

F. Benoit avait défendu I’aspect funéraire
de I’Epona gauloise et avait signalé notamment le
gonflement de son manteau au-dessus de sa téte
sous l’action du vent sur ses représentations, en
contradiction apparente de 1’allure au pas de sa
monture, le comparant au gonflement du voile des
Néréides. Dans la premiere branche du Mabinogi,
c’est du haut d’un tertre funéraire que Pwyll apergoit,
Rhiannon, la correspondante galloise d’Epona,
apparaitre sur la route juchée sur un grand cheval
d’un blanc pale qui semblait s’avancer d’un pas lent
¢t égal. Mais lorsqu’un poursuivant accélérait pour
rejoindre la cavaliere, plus il se hatait, plus elle se
trouvait loin en avant de lui. De méme, terre et mer
étaient égales pour 1’Unique Branche de Manannan,
la monture confiée par ce dernier a Lugh, ce qu’il faut
comprendre comme sa capacité a passer de I’Irlande
a cet Autre monde qu’est la Terre de promesse ou
se trouve, au-dela de I’océan, Manannan. Lugh aurait

8 Voir C. O. Tommasi, dans Traditions indo-européennes et patri-
moines folkloriques. Mélanges offerts a B. Sergent, pp. 685-712.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

par ailleurs inventé la monte équestre, les courses de
chevaux et la féte qui porte son nom comportait des
courses hippiques autour de la tombe de sa nourrice.
L’examen de 1’épopée ulate meéne aux mémes
conclusions. Nous disposons de plusieurs versions de
la conception et de la mort du grand héros guerrier
Cuchulainn (présenté comme un fils de Lugh), mais
les variations, pour importantes qu’elles puissent
paraitre, importent assez peu si nous restons dans le
domaine de la signification symbolique. Ici, le récit
débute par I’arrivée d’oiseaux qu’il faut comprendre
comme des messagers de I’Autre monde, arrivée
qui se situe presque toujours en Irlande au moment
de Samain. La version la plus archaique sauvegarde
I’idée que sa meére, Dechtire, est le cocher du roi
Conchobar. Surtout, elle mentionne que la naissance
de I’enfant s’accompagne de celle de deux poulains
merveilleux a la porte de la maison. Ces deux-la seront
les deux chevaux exceptionnels de Cuchulainn, le
Gris de Macha (du nom d’une héroine qui courait plus
vite que les chevaux de Conchobar) et le Sabot Noir
et ils constituent 1’équivalent du poulain retrouvé en
compagnie du fils de Rhiannon la nuit des calendes
de mai dans la premiére branche du Mabinogi. Pour
la mort du héros, nous retrouvons des signifiants assez
proches. La version A présente dés son début une scéne
assez extraordinaire ou le Gris de Macha tourne a trois
reprises a gauche (le sens sinistre) devant Ctichulainn
et verse de grandes et rondes larmes de sang, ce qu’il

L'Epona de Gannat au manteau gonflé par le vent (cl. J.-F.
Bradu).

n’est guere difficile d’interpréter comme le présage, ou
plutot la prescience, de la mort du grand héros ulate.
Et celle-ci survient au moyen d’une séquence de jet
de trois javelots dont le premier tue Loeg, le cocher
de Cuchulainn, le second atteint le Gris de Macha et
le troisieme transperce Cuchulainn qui doit s’appuyer
contre un pilier tandis que des oiseaux viennent
sur ses €paules. Quant au second cheval du héros, il
s’enfuit avec la moiti¢ du joug dans le lac Noir d’ou
il était venu et le lac se mit alors a bouillonner. Conall
Cernach se met a la poursuite de Lugaid, le meurtrier
de Cuchulainn, et on aurait dit que fous les corbeaux
d’Irlande sont au-dessus de lui. Le cheval de Conall
avait une téte de chien qui lui servait a tuer les hommes
dans les batailles et il arracha un morceau de flanc a
Lugaid avant que Conall préleve la téte. La naissance
et la mort du principal héros ulate s’accompagnent
significativement de I’arrivée et du départ de chevaux
dotés de dons particuliers et, également, de la présence
d’oiseaux.

Ici ces oiseaux semblent d’especes différentes.
Ce sont des corbeaux et des corneilles, oiseaux se
nourrissant des dépouilles, qui accompagnent la mort
et qui fournissent d’ailleurs le nom de voyageurs vers
I’Autre monde (Bran « corbeau », Brendan « petit
corbeau »). En revanche, les femmes, qui viennent
visiter les héros de ce monde pour les attirer dans
I’Autre en leur suscitant une maladie d’amour sont
plus fréquemment d’une autre nature, hirondelle pour
la Fand de La maladie d’amour de Cuchulainn, cygne
pour Caer Ibormaith dans le Réve d’Oengus ou le fils
du Dagda et elle-méme quittérent le Loch Bel Dracon
sous la forme de deux oiseaux blancs pour gagner le
Brug du Mac Oc, cane dans les légendes armoricaines
de Tréhorenteuc et de Montfort-sur-Meu (sans doute
a mettre en paralléle avec la statue-bateau a bec de
cane des sources de la Seine), corneille blanche dans
la version inversée (c’est le roi d’Irlande qui vient
chercher Branwen) de la seconde branche du Mabinogi.

Epona, la maitresse gauloise des équidés

D’Epona, nous ne connaissons pas directement
les mythes. Bien qu’attestée dés 1’Antiquité, elle
présente une forme parmi les plus évoluées des déesses
celtiques liées aux équidés puisqu’elle apparait en
cavaliére et non dans un contexte plus archaique
de courses de char comme la Macha irlandaise. Et,
malgré son nom (« la divine équine »), elle n’est
certainement pas une déesse a forme chevaline, plutot
une maitresse des équidés. L’iconographie d’époque
romaine la figure de diverses maniéres, mais toujours
comme une jeune femme en lien avec des équidés.



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

Elle peut étre représentée montée en amazone ou a
califourchon sur une jument, tenant généralement
dans les mains une patére et une corne d’abondance
ou bien a c6té d’un cheval, plus rarement debout ou
assise dans un fauteuil d’osier entre deux chevaux ou
deux poulains selon un type d’origine proche-orientale
évoquant une maitresse des animaux qui est surtout
trouvé sur le /imes rhénan (et aussi a Salonique). Sur
la statue du musée de Langres trouvée a Gourgon-le-
Chatelet (Bayard-sur-Marne), elle tient un fouet, ce
qui en fait une meneuse de chevaux. Quelques détails
accessoires pourraient dériver de motifs mythiques
qui lui étaient associés : présence d’un enfant nu a
ses cOtés, tenant lui-méme patére et gateau (Saintes,
Espérandieu 1716) ; manteau (pelerine festonnée
ou bardocucullus), qui se déploie au-dessus de son
¢épaule et du cheval (Néris, Esp. 1562, Gannat, Esp.
1618) suggérant la présence d’un grand vent et
transformant parfois en auréole le manteau de la
déesse ; accompagnement d’un chien sur les genoux
(Rouillac, Esp. 1380) ou encore d’un li¢vre et d’un
corbeau (Alttrier, Esp. 4219) ; clef tenue dans la
main droite levée (Luxeuil, Esp. 5320) ; présence
d’un poulain a c6té de la jument (Autun, Esp. 1851),
parfois couché sous sa mere (Meursault, Esp. 2117),
voire la tétant (Bierre, Esp. 7513).

7

Chapitre 3

Epona en cavaliere (Musée d'Innsbruck, a gauche) et en
maitresse des chevaux (Budapest, a droite) (cl. J.-F. Bradu,).

Elle était aussi figurée sur des steles funéraires,
notamment a a Luxeuil. Selon Hatt’, cela en faisait une
protectrice des morts dans leur voyage vers 1’ Au-dela.
Elle apparait aussi en contexte funéraire sous 1’aspect
de figurines de terre cuite (notamment celles en argile
blanche de I’Allier). Dans cette configuration, il
semble qu’elle soit relativement interchangeable avec
les statuettes de Vénus ou de déesses-meres assises
dans un fauteuil d’osier.

9 Mythes et dieux de la Gaule, vol. 2 (uniquement publié en
ligne), p. 145.

L'Epona de Loisia en cavaliere accompagnée d'un pou-
lain (cl. J.-F. Bradu).



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Dans I’Empire romain, Epona était une déesse
des écuries et des palefreniers, donc la encore, plutot
une maitresse des chevaux qu’une déesse a forme
de jument. La celticité de la déesse a été discutée.
Si la majorit¢ des monuments figurés proviennent
de Gaule, surtout du Nord-Est (Eduens, Lingons,
Médiomatrices, Trévires), les inscriptions sont plus
fréquemment originaires des régions danubiennes
ou le culte d’Epona semble avoir été¢ introduit par
des militaires, auxiliaires ou réguliers de corps de
cavalerie, probablement d’origine celtique. Surtout,
une des attestations les plus anciennes est fournie
par un calendrier rustique d’Italie du Nord, celui
de Guidizzolo, entre Mantoue et Vérone, ou sa féte
est signalée au 18 décembre au voisinage de fétes
romaines a caractére agraire comme les Saturnalia,
Opalia, Divalia, Larentalia. La date se rapproche
aussi @ Rome des Consualia du 15 décembre, jour ou
des courses de chars attelés de mulets avaient lieu, et
ou les animaux de trait, chevaux ou mulets, étaient
exemptés de travail et couronnés de fleurs.

Cependant Guidizzolo est en Cisalpine, en
territoire cénoman, et deux inscriptions d’Entrains
(Nieévre) émanant d’un individu a nom celtique et d’un
Marcellus qui se dit habitant du pays nous assurent
qu’Epona possédait un temple en plein centre de la
Gaule.

Rhiannon, la reine cavaliére galloise

H. Hubert'* proposa naguére un rapprochement
d’Epona et de la galloise Rhiannon qui a été assez
unanimement accepté et qui permet d’entrevoir ce
qu’a pu étre la mythologie de la déesse gauloise. Dans
la premiere branche du Mabinogi, Rhiannon apparait a
Arberth, la cour principale de Pwyll, prince de Dyvet.
Il y avait 1a un tertre qui passait pour merveilleux car
tout noble qui s’y assoit, ne s 'en va pas sans avoir regu
des coups ou des blessures ou avoir vu un prodige.
Pwyll s’assied sur le tertre et voit venir le long de la
grand’route qui partait du tertre une femme montée
sur un cheval blanc-pdle, gros et tres fort. Le cheval
paraissait a tous les spectateurs s ’avancer d’'un pas
lent et égal. Il arriva a la hauteur du tertre et Pwyll
demanda a un de ses hommes d’aller s’enquérir de
son identité. Il se porta a la rencontre de la cavaliére
mais elle le dépassa. 1l se mit a la poursuivre de son
pas le plus rapide ; mais plus il se hdtait, plus elle
se trouvait loin de lui. Pwyll envoya alors le jeune
homme chercher le cheval le plus rapide de son écurie
pour s’¢lancer a sa poursuite. Le cavalier fif sentir les

10 « Le mythe d’Epona », Mélanges Vendryes, 1925, pp. 187-
198.

éperons au cheval ; mais plus il le frappait, plus elle se
trouvait loin de lui, et cependant son cheval paraissait
avoir gardé la méme allure qu’elle lui avait donnée
au début. Le lendemain, Pwyll retourne au tertre avec
un écuyer et le cheval le plus rapide qu’il connaisse.
Ils étaient a peine assis qu’ils virent la méme femme
sur le méme cheval avec le méme habit sur la méme
route. L’écuyer monta a cheval, mais avant qu’il ne
fiit bien installé en selle, elle avait passé a coté de lui
en laissant entre eux une certaine distance ; elle ne
semblait pas plus se presser que le jour précédent. 11
mit son cheval au trot, pensant que quelque tranquille
que fiit son allure, il I’atteindrait. Comme cela ne lui
reussissait pas, il lan¢a son cheval a toute bride, mais
il ne gagna pas plus de terrain que s’il etit été au pas.
Plus il frappait le cheval, plus elle se trouvait loin de
lui, et pourtant elle ne semblait pas aller d’une allure
plus rapide qu’auparavant. L’écuyer renonga donc
et Pwyll revint un troisiéme jour. Il vit a nouveau la
cavaliére apparaitre, s’élanga a sa poursuite avec les
mémes résultats jusqu’a ce qu’il la supplia : « Pour
[’amour de I’homme que tu aimes le plus, attends-
moi ». Alors, la jeune fille s’arréta et Iattendit. Elle
rejeta la partie de son voile qui couvrait son visage,
fixa ses regards sur lui et commenga a s entretenir
avec lui... Aux yeux de Pwyll, le visage de toutes les
pucelles ou femmes qu’il avait vues n’était d’aucun
charme a coté du sien. La jeune femme lui révele son
nom, Rhiannon, et lui explique « L 'on veut me donner a
quelqu 'un malgré moi. Je n’ai voulu d’aucun homme,
et cela par amour pour toi, et je ne voudrai jamais
de personne a moins que tu me repousses. C’est pour
avoir ta réponse que je suis venue ». lls conviennent
d’un rendez-vous chez le pére de Rhiannon dans un
an ou sera préparé le festin de mariage.

Le schéma du mythe est tres clair. Rhiannon est
une cavaliere qui possede un cheval particulierement
rapide. Mais elle vient de I’Autre monde (méme si
elle apparait sur la route, Pwyll doit étre assis sur le
tertre merveilleux pour qu’elle apparaisse) et est une
reine (son nom dérive de *Rigantona et signifie la
« grande reine divine ») qui accorde la souveraineté
a celui auquel elle choisit de s’unir. Ce dernier doit
savoir saisir ’occasion (il doit la poursuivre lui-méme
et ’appeler). Mais Pwyll est un amoureux maladroit
et la suite le montrera quand il laisse Gwawl, son
rival, lui enlever Rhiannon. Heureusement, celle-
ci sait rattraper la situation, en fixant a Gwawl un
délai d’un an pour coucher avec lui et en remettant
a Pwyll un petit sac qu’il devra demander a Gwawl
de remplir un an plus tard et dont elle fera qu’il se
révele irremplissable. Un an plus tard, Pwyll revient
donc sous I’aspect d’un mendiant aupres de son rival :



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

« Voici ce que je demande : plein le petit sac que tu
vois de nourriture »... Un grand nombre d’officiers
se leverent et commencerent a remplir le sac. On
avait beau en mettre : il n’était pas plus plein qu’en
commencant. « Mon dme, dit Gwawl, ton sac sera-t-il
Jjamais plein ? ». Pwyll révele alors qu’il faudra qu’un
maitre de terres, de domaines et de vassaux presse la
nourriture de ses deux pieds dans le sac et dise « On
en a mis assez ». Sur la sollicitation de Rhiannon,
Gwawl se léve et met ses pieds dans le sac mais Pwyll
I’y enferme en tournant le sac, ferme le sac et sonne
du cor ce qui donne le signal a ses gens d’envahir la
cour. Il rejette sa défroque et tire vengeance de Gwawl
car en entrant chacun de ses gens donne un coup
de pied ou de trique sur le sac en prétendant qu’un
blaireau y est enfermé. Rhiannon n’est pas seulement
irrattrapable, si elle n’y consent point ; elle est aussi
d’une fécondité inépuisable qui assure la prospérité
des états de celui qu’elle a choisi. Elle se rapproche
alors de la déesse-mere qui dispense fertilité agricole
et aussi fécondité comme le montre la fin de I’histoire.
Alors qu'elle a donné un fils a Pwyll, I’enfant disparait
et elle est accusée d’avoir tué le bébé, pour preuve de
quoi on tue des chiots et barbouille de leur sang le
visage de Rhiannon pendant son sommeil. L’enfant
disparu est retrouvé aux calendes de mai a proximité
d’un poulain nouveau-né que Teyrnon Twrv Vliant
sauve des griffes d’une sorte de monstre dont il tranche
le bras. Teyrnon adopte 1’enfant qui grandit trois fois
plus vite qu’un enfant ordinaire'; et le poulain fut
donné a I’enfant.

Comme Rhiannon, Epona est parfois qualifi¢e
de regina dans certaines inscriptions. Le mythe
de la divine équine galloise rectifie fortement a
la hausse I’image d’Epona. Le vent qui gonfle le
manteau de cette derniére renvoie, certes, a son
aspect psychopompe, aux sept mille anges avec
des formes de cheval et d’oiseau qui modeérent le
vent dans le ciel supérieur irlandais, mais aussi a la
faculté de la cavaliére Rhiannon de paraitre aller trés
lentement tout en étant la plus rapide et irrattrapable,
ce qu’exprime aussi la tranquille allure au pas ou a
I’amble des montures de I’Epona gallo-romaine.
L’auréole formée par le manteau de cette derniére
renvoie sans doute aussi a cette unique étoile qui
enferme en rond le ciel supérieur. Surtout la présence
de I’enfant et du chien aux cotés d’Epona, I’aspect
de déesse d’abondance exprimée par la patere et la
corne ou de déesse-mere assise que son iconographie

11 Trad. Loth, Les Mabinogion, t. 1, pp. 110-111 : Au bout de
I’année, il marchait d’'un pas solide et était, plus développé
qu’'un enfant de trois ans grand et gros. Au bout d 'une seconde
année d’éducation, il était aussi gros qu 'un enfant de six ans.

Chapitre 3

rejoint parfois, s’expliquent au mieux par les motifs
du mythe de Rhiannon.

La reine cavaliére de I’Autre monde

Bien que marquée par des mythes de forme
plus archaique, I’Irlande n’ignore cependant pas
ce personnage de la femme maitresse des chevaux.
Elle apparait en effet dans la seconde partie de La
navigation du coracle de Maelduin, lorsque les
voyageurs atteignent 1’Autre monde. S’élevant dans
une mer de nuages et passant sous le fleuve arc-en-
ciel, ils atteignent une colonne d’argent d’ou descend
un filet du méme métal qui semble correspondre a
I’axe du monde (§ 23-26), une ile reposant sur un
piédestal habitée par un laboureur (§ 27) et atteignent
une grande ile (§ 28) :

La étaient une grande plaine et des collines
couvertes non de bruyéeres mais d’un gazon uni. Ils
virent dans cette ile une forteresse grande, élevée,
solide et dedans une demeure ornée avec de bons lits.
Dix-sept filles étaient en train de préparer un bain...
A I’heure de nones, ils virent un cavalier sur un cheval
de prix se diriger vers la forteresse. Sous lui était une
housse belle et ornée. Il portait un capuchon bleu,
un manteau pourpre orné de franges ; il avait aux
mains des gants brodés d’or et aux pieds de belles
sandales. Quand il fut descendu de cheval, une des
filles prit aussitot sa monture. Il entra ensuite dans
la forteresse et se mit au bain. Ils s apercurent alors
que c’était une femme qui était descendue de cheval,
et peu apres une des filles vint vers eux : « Bienvenue
est votre arrivée ! dit-elle ; Entrez dans le chdteau,
la reine vous invite. » Maelduin et ses compagnons
se baignent puis ils sont conviés au repas. Chacun est
alors invité a suivre une des femmes dans sa chambre.
Ainsi ces dix-sept hommes et les dix-sept jeunes filles
dormirent ensemble, et Maelduin reposa avec la
reine. Cette derniere révele a Maelduin qu’elle est
veuve d’un roi auquel elle a donné ces dix-sept filles,
qu’ayant pris apres lui la royauté, elle va chaque jour
dans une grande plaine de 1’ile pour juger les gens et
donner la solution de leurs proces et que, s’ils restent,
leur existence sera éternelle sans qu’ils aient jamais
a se donner aucune peine. Les voyageurs demeurent
dans I’ile pendant trois mois d’hiver qui leur parurent
trois années, mais ses hommes 1’entrainent a repartir.
Mais quand ils coururent a leur navire, elle arriva
alors a cheval et jeta un cable derriere eux ; Maelduin
saisit ce cable qui s’attacha a sa main... et, au moyen
de ce cable, elle tira a elle le navire et le ramena dans
le port. 1ls passeérent alors avec elle les trois mois du



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

printemps avant d’effectuer une nouvelle tentative
de fuite. La reine jeta le cable derriere eux. Un des
hommes de [’équipage [’attrapa et il s’ attacha a sa
main. Diuran le Poéte lui trancha la main qui tomba
avec le cable. A cette vue, la reine se mit aussitot a
pleurer et a crier et a remplir toute la contrée de ses
lamentations. C’est ainsi qu’ils lui échapperent.

Bien que le nom de la maitresse de 1’ile ne
soit jamais révélé, I’épisode est particulicrement
démonstratif. Comme pour Rhiannon et certainement
Epona, la qualité¢ de reine va de pair avec celle de
cavaliere. Elle porte un manteau pourpre et aussi
une capuche bleue qui évoque le bardocucullus des
représentations d’Epona. Cette reine est comme
Rhiannon, que Pwyll priait de s’arréter pour [’amour
de I’homme que tu aimes le plus et dont le petit sac
s’avérait irremplissable, une maitresse des chevaux
mais aussi une maitresse de I’abondance et de I’amour.
Sa fécondité est comme son abondance inépuisable.
N’a-telle pas donné dix-sept filles a son royal époux ?
Et cela correspond exactement au nombre des
compagnons de Maelduin. On peut étre certain que si
ce dernier avait débarqué avec un nombre d’hommes
double, celui des filles se serait immédiatement ajusté.
Elle juge au milieu d’une grande plaine, certainement
d’une grande richesse agricole car ce n’est pas un
hasard si le court épisode précédent se clot sur la
rencontre d’un laboureur. L’ile est recouverte non de
bruyeres, mais d’ un gazon uni signe d’un bon herbage
pour les troupeaux.

L’union du roi et de la reine est théologique-
ment indispensable a la prospérité du pays. Mais dans
I’ Autre monde, la reine est veuve, ce qui s’exprime
par le motif du bras coupé. Lorsque le roi refuse
I’amour de la divinité-reine, maitresse des chevaux,
c’est-a-dire d’une richesse guerricre indispensable a
la fonction royale, il perd symboliquement le bras qui
manie les armes, notamment ’épée. Le cable lancé
par la cavaliére n’est peut-étre que 1’allongement du
fouet de la maitresse des chevaux. Quant au marin
de Maelduin, qui se substitue ici a son chef, il n’est
pas le seul a perdre son bras car le motif s’applique
aussi au dieu-roi irlandais Nuada au cours de la pre-
micre bataille de Mag Tured. Le bras tranché figure
aussi dans I’histoire de Rhiannon et il permet a cette
derniére de retrouver son rdle actif. La perte du fils
signifiait I’interruption de son pouvoir de fécondité
et d’abondance, déterminant aussi I’inversion de son
role puisque, de cavalicre, elle était devenue celle sur
laquelle on monte.

L’Irlande connait aussi une variante inversée
du mythe de Rhiannon. Dans La destruction de
["auberge de Da Derga, le roi Conaire dont un interdit

était que « trois hommes rouges n'iront pas devant toi
a la maison des rouges'? » apercoit devant lui trois
cavaliers aux cheveux rouges, habillés de rouge et
montés sur des chevaux rouges. Aussi envoie-t-il a
trois reprises son fils devant lui pour les retenir, mais
ce dernier n’arrive ni a les dépasser, ni a les persuader
de s’arréter. L’épisode de Maelduin nous avertit que
ces cavaliers pourraient aussi bien étre des cavaliéres.
En tout cas, Conaire parvient a I'auberge apres les trois
cavaliers rouges et voit alors arriver une femme qui
prétend avoir de trés nombreux noms parmi lesquels
sont ceux de Bodb (« corneille ») et de Nemain (« la
sacrée », mais qui peut parfois se traduire par « furie
guerriere »), deux des noms de la déesse souveraine
et guerriere des Irlandais également connue sous le
nom de la triple Morrigan. Mais a I’inverse de Pwyll,
Conaire n’a pas réussi a arréter a temps les cavaliers
et la conclusion du récit montre que sa rencontre avec
les cavaliers rouges correspond a une disjonction. Ce
puissant roi a perdu la faveur de la triple divinité reine
et en méme temps que la royauté, il perdra la vie.

Macha qui court plus vite que les chevaux du roi

Examinant le dossier d’Epona, Claude
Sterckx'? avait insisté sur 1’interchangeabilité¢ de
toutes les déesses celtiques. Les contextes d’emploi
des figurines gauloises de terre cuite', ou les chevaux
sont avec les oiseaux I’espece la mieux représentée au
sein de la catégorie animale, ameéneraient facilement
aux mémes conclusions. Il est en effet bien difficile
de déméler des personnalités entre les principales
divinités féminines observées (par ordre d’importance
Vénus, anadyoméne ou protectrice, la déesse gréco-
romaine de I’amour ; les déesses-méres allaitant un
ou deux enfants, souvent représentées assises dans un
fauteuil d’osier ; les déesses de 1’abondance, assises ou
debout, portant une corne ; Epona a cheval avec patére
et corne ; Minerve avec bouclier ou patere). L’Irlande,
ou nous connaissons la mythologie, va dans le méme
sens. La correspondante la plus directe de Rhiannon et
Epona est logiquement la Morrigan dont le nom signifie
« grande reine » et qui intervient fréquemment dans
des scénes de guerre ou de massacre. Mais, a I’instar
des déesses-meres gauloises qui vont le plus souvent
par trois, il y a trois Morrigan, les deux autres portant
respectivement les noms de Bodb (« la corneille ») ou
Nemain et de Macha (« la plaine »).

12 Da Derga peut se comprendre comme « les deux rouges ».
13 Eléments de cosmogonie celtique, 1986, pp. 9-48, ici 47-48.
14 Talvas S., Recherches sur les figurines en terre cuite gal-
lo-romaines en contexte archéologique, Mémoire de doctorat
sous la direction de J.-M. Pailler, univ. de Toulouse-Le Mirail,
2007.

10



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

Si elle dispose d’un pouvoir de métamorphose
animale, il faut sans doute renoncer a en faire
une déesse chevaline. Les récits irlandais nous la
présentent sous la forme d’une anguille, d’une louve
grise, d’une génisse sans corne ou d’une corneille.
Lorsqu’elle apparait en compagnie d’un cheval, dans
la Razzia des vaches de Regamain, elle s’annonce a
Cuchulainn par un cri, horrible et affreux, qui le tire
de son sommeil. S’approchant le héros ulate voit :

un char attelé d’un cheval rouge. Le cheval
n’avait qu’'une jambe et le timon du char passait a
travers le cheval si bien qu’un morceau de bois lui
sortait par la base du front. Une femme rouge, avec
ses deux sourcils rouges était dans le char ; son
manteau et son équipement étaient rouges aussi. Son
manteau tombait entre les deux roues du char si bien
qu’il rdaclait le sol derriére elle®.

Le portrait s’avére bien plus inquiétant que
celui de I’amoureuse Rhiannon. La couleur rouge
qui envahit toute la description nous avertit que la
Morrigan posséde ici I’aspect d’une déesse guerriere
et elle est bien proche de la Bodb (et sans doute de sa
correspondante gauloise Cathubodua, « la corneille du
combat ») qui se repait de massacres et de cadavres.
Mais sa puissance guerriére est toute pénétrée de
magie : le cri glagant, I'inquiétant équidé. Il n’y a
aucune raison de ’identifier a son effrayant cheval
et il faut a nouveau plutot la considérer comme une
maitresse des équidés.

Conductrice de char et oiseau se repaissant de
cadavres guerriers, la Morrigan et la Bodb déploient
donc essentiellement leur activité au niveau des deux
premicres fonctions duméziliennes. Macha est de
définition plus compléte puisque Dumézil a montré
qu’il y avait trois Macha, une voyante qui fut la
premiere reine d’Irlande, une guerriere qui défend sa
royauté les armes a la main et une fée dispensatrice
d’abondance, qui dessinent la figure d’une déesse
trifonctionnelle’®. Nous nous intéresserons ici
uniquement a la troisiéme dont, en 1954, J. Gricourt'’
s’étonnait qu’on ne 1’ait pas encore rapprochée de
I’histoire de Rhiannon. La troisiéme Macha est une
belle jeune femme qui surgit sans crier gare dans
la maison d’un veuf du nom de Cruinn. C’était un
« aubergiste », un riche paysan, doté de nombreux
fils. Sans Iui demander la permission, elle attise
le feu, prépare le repas, trait les vaches, donne des
ordres a ses gens et, la nuit venue, vient avec lui sous

15 Trad. Guyonvarc’h, Morrigan-Bodb-Macha La souveraineté
guerriere de ['Irlande, 1983, p. 17.

16 Mythe et épopée, t. 1, 1974, pp. 602-612.

17 « Epona-Rhiannon-Macha », Ogam, 6, pp. 25-40.

Chapitre 3

sa couverture. Grace a elle, la prospérité de la maison
ne cesse de croitre et elle est bientot enceinte de lui.
Au temps de I’assemblée des Ulates, Cruinn s’y rend
et il y avait des courses de chevaux. Le char du roi
Conchobar remporta la victoire. Mais, comme la foule
louait la performance des chevaux royaux, I’aubergiste
ne put s’empécher de dire, malgré I’interdiction de sa
femme de parler d’elle, que cette derniere était plus
rapide que ces deux chevaux-la. Mal lui en prit car
Conchobar le fit arréter et menacer de mort si Macha
ne venait courir contre son char. Bien qu’elle fiit
dans les douleurs, le roi la contraignit a se déplacer
et a affronter ses chevaux a la course. Elle remporta
la victoire et, poussant un grand cri, accoucha de
jumeaux en atteignant ’extrémité du terrain. Elle
lanca alors une malédiction selon laquelle, durant
neuf générations, les guerriers d’Ulster n’auront
chaque année pendant une neuvaine pas plus de force
qu’une femme en couches.

Par son nom, celui d’une plaine défrichée par
Nemed, mais aussi par sa fécondité (elle est trés vite
enceinte et accouche de jumeaux), et sa propension
a multiplier les richesses, Macha s’enracine dans
I’abondance de troisiéme fonction. Mais sa capacité
a lancer une malédiction (La courtise de Cruinn et
de Macha, publiée par Thurneysen, la dit druidesse,
et cette qualité lui est aussi attribuée dans la seconde
version de la Seconde bataille de Mag Tured) contre
les guerriers ulates montre bien sa capacité a opérer
sur les trois niveaux fonctionnels. Et son rapport
aux chevaux intervient plutot dans cette dimension
magico-guerricre. Gricourt voyait dans la course
de Macha, une épreuve équestre rituelle opposant
un roi a une déesse venue de 1’Autre monde, du
pays des morts. La déesse I’emporte mais disparait,
compensant son départ par une naissance double
(un bébé accompagné d’un poulain pour Rhiannon ;
deux jumeaux, un gargon et une fille pour Macha) qui
donne un héritier a son époux.

Macha semble avoir été la déesse éponyme
de la capitale de 1’Ulster, Emain Macha aux temps
paiens, Ard Macha (Armagh) a I’époque chrétienne.
La notion du cri, effrayant chez Macha et chez la
Morrigan, se retrouve dans I’histoire de Rhiannon car
c’est en I’interpellant que Pwyll met fin & une course
qu’il ne peut gagner. A I’inverse de Conaire ou de
Conchobar qui I’oblige a courir et récolte un cri de
malédiction, Pwyll supplie Rhiannon d’arréter sa
course et obtient la prospérité de son royaume et un
héritier. Losqu’il crie a la cavali¢re de s’arréter, celle-
ci lui rétorque : « Il eiit mieux valu pour le cheval
que tu eusses fait cette demande il y a déja quelque
temps. » La différence ne réside pas uniquement dans

11



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

cette inversion de celui qui profere le cri et dans les
conséquences malheureuses (de seconde fonction)
ou bénéfiques (de troisiéme fonction). Elle enregistre
aussi un archaisme : Rhiannon et sans doute Epona
courent montées, Macha court a pied contre un char
attelé de deux chevaux, ce qui dénote une forme de
société plus ancienne.

On retrouve cette différence d’atmosphere
technique dans la comparaison esquissée par
Gricourt' entre la naissance du fils de Rhiannon,
Pryderi, et celle des chevaux de Cuchulainn. Il y a
d’abord entre les deux hommes une ressemblance
touchant a leur précocité et a leur intérét pour tout
ce qui touche aux chevaux. A deux ans, Pryderi a
I’aspect d’un enfant de six ans et il apprend a monter
a quatre ans. Cuchulainn lui aussi est particulierement
précoce. A deux ans, il en parait sept et a sept, il
réalise ses premiers exploits guerriers. Il possede
deux chevaux extraordinaires, le Sabot Noir et le Gris
de Macha sortis d’un lac et qui y retournent apres la
mort de leur maitre. Gricourt avait voulu voir dans le
Gris de Macha un des jumeaux dont Macha accoucha
a la téte des chevaux de Conchobar et 1’équivalent
du poulain né en méme temps que Pryderi. 1 serait
difficile d’en donner la preuve mais cela crée une
affinité supplémentaire entre la déesse irlandaise et
les équidés dans un contexte ou il est normal pour un
héros de disposer non d’un mais de deux chevaux.

L’arriere-plan rituel : le cheval comme animal
royal

Macha serait la premiére reine d’Irlande, Epona
a pu étre parée du qualificatif de Regina et Rhiannon est
assurément reine. Les déesses-reines celtiques sont cer-
tainement treés liées au cheval. Mais c’est probablement
I’effet de leur relation a celui auquel elles apportent la
souveraineté. En tout cas, ¢’est a des divinités masculines
que les Celtes antiques offraient des statues équines. A
Nuits-Saint-Georges, sur le site gallo-romain des Bo-
lards, on a découvert un petit mulet votif dédi¢ au dieu
Segomo (« le victorieux »). A Neuvy-en-Sullias, chez
les Carnutes, c’est un grand cheval de bronze bridé, mais
non sellé, de plus d’un métre de hauteur qui est offert au
dieu Rudiobos. Son socle est pourvu de quatre anneaux
qui laissent penser que la statue pouvait étre portée pro-
cessionnellement a I’aide de perches en certaines occa-
sions. Un grand fragment d’un cheval de bronze a aussi
été découvert en Autriche sur I’oppidum du Magdalens-
berg, capitale antique des Celtes du Norique, ou existait
la tradition d’un grand pelerinage chrétien aux quatre
montagnes de part et d’autre de la vallée de la Glan (« la

18 « Epona-Rhiannon-Macha (II) », Ogam, 6, pp. 75-86.

Le grand cheval de bronze processionnel du trésor de
Neuvy-en-Sullias (gravure du XIX¢ siecle).

pure » en celtique), lequel peut, selon Pavle Zablatnik,
remonter trés haut dans le passé.

Ces chevaux semblent donc offerts a des
divinités que 1’on peut considérer comme royales
ou impériales. Segomo est une épiclese signalant le
Mars des Eduens et des Séquanes. Rudiobos dont le
nom dérive d’une racine celtique signifiant rouge a
été rapproché du Mars Rudianus. I1 est plus délicat
de rattacher le site du Magdalensberg au seul Mars
Latobius et a la déesse topique Noreia, assimilée a
Isis lors de la romanisation. Mais il s’agit 1a d’un site
politiquement important abritant la capitale fédérale
des Celtes du Norique. Le motif du bras coupé que
nous avons vu affleurer dans les mythes de Rhiannon
et de la reine cavali¢re confirme le lien avec Mars car
il se rencontre aussi a propos de Nuada, le dieu roi
irlandais et de son équivalent britonnique, le Mars
Nodens dont le temple de Lydney Park recelait un bras
de bronze. Plusieurs épicléses des Mars gaulois les
confirment d’ailleurs comme des dieux-roi : Albiorix,
Caturix, Rigisamus... Par ailleurs, Epona semble
proche de Mercure-Lugus, en compagnie duquel elle
apparait au sanctuaire de Chateaubleau et sur un bas-
relief conservé dans les fondations de la cathédrale
de Strasbourg. Mais Lugus, dieu supréme doté de

12



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

toutes les attributions, est aussi un dieu politique mais
de niveau supérieur, impérial. La tenue du Concile
des Gaules au début aoft, temps des Lugnasad, a
Lugdunum ne peut que le confirmer.

Voulant comprendre le sens des mythes de la
déesse cavaliére, J. Gricourt!® avait relevé la proximité
d’Epona et des déesses-meres, puis remarqué
I’existence de fétes irlandaises comportant des courses
de chevaux se déroulant autour de tombes d’anciennes
déesses comme Carman ou Tailtiu. Ce faisant,
il orientait I’explication vers des soubassements
rituels qu’il avait explorés par la comparaison avec
la mythologie grecque. Evoquant d’abord Poséidon
Hippios, Démeéter se transformant en jument pour
lui échapper et leur progéniture commune, le couple
gémellaire constitué d’une fille et du cheval Arion,
il développa I’analyse de plusieurs mythes pouvant
servir de parall¢les a la documentation celtique : ceux
de Pélops et Hippodamie, Clithos et Palléné, Idas et
Marpessa, Atalante... Ce faisant, il releva le motif de
lahiérogamie (la course a pour enjeu la conquéte d’une
femme qui transmet la royauté), de la promenade en
char qui comporte une dimension liturgique et conclut
de manicre un peu confuse, mais non sans laisser voir
que cet ensemble mythique pouvait €tre en rapport
avec le renouvellement de la royauté.

La piste grecque n’était peut-€tre pas la plus
favorable pour envisager les aspects rituels. En tout
cas, c’est de I’Inde et de Rome que proviennent les
informations les plus utiles. G. Dumézil® a utilement
fait le point sur la survivance des rituels royaux dans la
Rome républicaine en partant de I’examen comparatif
des rituels royaux védiques. Il a noté que ces derniers
s’ordonnent sur trois niveaux géographiques et
acquierent leur cohérence de la nature des risques
que le sacrifiant doit affronter. En Inde, au niveau
familial, le rajasuya fait le roi en humiliant et
¢liminant un proche parent ; au niveau de la société,
le vajapeya établit le roi au-dessus des trois fonctions
par le moyen d’une course de chars qu’il remporte ;
au niveau supréme, impérial, pourrait-on dire, de
la communauté plus vaste des Aryas, 1’asvamedha
¢tablit la supériorité d’un roi sur ses confréres du
voisinage par le sacrifice d’un cheval revenu sain
et sauf d’un long vagabondage. A Rome, Dumézil
retrouve 1’équivalent du rajasuya dans les Lupercalia
du 15 février qui commémorent la rivalité des deux
fréres jumeaux Romulus et Remus, celui du vajapeya

19 « Epona-Rhiannon-Macha (3) », Ogam, 6, pp. 165-188.

20 Fétes romaines d’été et d’automne, 1975, particuliérement
pp. 109-219, auxquelles on ajoutera La religion romaine ar-
chaique, 19877 pp. 235-238, pour la comparaison de ’asvame-
dha et de I’Equus October-.

Chapitre 3

dans les courses de chars des Equirria du 27 février
et du 13 mars, enfin le paralléle de 1’asvamedha ou
le corps du cheval sacrifié¢ est divisé en trois parties
dans I’ Equus October, sacrifice d’un cheval de guerre
vainqueur d’une course dont la téte fait I’objet d’une
lutte entre les gens du faubourg du Suburre et ceux
du quartier de la Via Sacra qui veulent la porter a
la Regia (la maison du rex, le prétre qui, a I’époque
républicaine, a succédé au roi pour I’accomplissement
de certains rites) ou la queue avait déja été apportée
par un coureur.

Nous connaissons tres mal les rituels celtiques
mais nous voyons que les deux derniers rituels
indiens et romains mettent en scéne une course de
chevaux et un sacrifice de cheval. Nos mythes de la
déesse cavaliere pourraient donc bien trouver leur
explication dans une préhistoire des rituels royaux
indo-européens

La confrontation de Gwawl et de Pwyll qui
apparait comme une complication dans la premicre
branche du Mabinogi recevrait alors une explication
simple. Elle répond a la lutte des Fabiens et des
Quintiliens lors des Lupercalia et son dénouement (le
jeu du blaireau dans le sac) concorde avec 1’essence
du rituel du rajasuya : humilier un concurrent. Le
récit ne dit pas le degré de parenté de Pwyll avec
Gwawl. Ce dernier est seulement présenté comme
un homme riche et belliqueux, mais il ne semble pas
d’une importance sociale tres élevée. Le contexte
indien et romain (I’humiliation suit un vol de bétail, la
course des Luperques possede des vertus fécondantes)
parait s’enraciner dans la troisieme fonction, ce
qui correspond aussi a celui de D’affrontement
du Mabinogi qui se concentre autour d’un festin
d’épousailles interrompu et de la nourriture qui a été
accumulée a cet effet. Il est méme assez proche de la
situation romaine ou Rémus et ses Fabiens, revenus
les premiers avec le bétail récupéré, mangent la
viande du sacrifice interrompu ne laissant que les os
décharnés a Romulus et a ses Quintiliens.

La course de Macha contre les chevaux du
roi Conchobar rappelle évidemment les courses
de chevaux des Equirria. Celles-ci sont comme en
Irlande des courses de chars attelés de deux chevaux,
mais elles sont des courses ou s'affrontent trois
chars de couleurs différentes symbolisant les trois
fonctions (le blanc de Jupiter, le rouge de Mars et le
vert de Vénus). En Inde, la compétition est largement
fictive car il est inenvisageable que le char royal ne
gagne pas et les autres équipages ne sont la que pour
la figuration. A Rome, on considérait comme un
mauvais présage que le char vert arrivat le dernier.
Dans le mythe de Macha, la déesse court a pied

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

contre les chevaux royaux. Nous sommes en présence
d’un duel mais dont le résultat établit la supériorité
de la déesse sur le roi en insistant sur le caractere
trifonctionnel de la premiére : gagnante, elle agit en
druidesse en proférant une malédiction qui s’exerce
dans le domaine guerrier (les hommes d’Ulster sont
frappés d’impuissance militaire) au moment ou elle
met au monde des jumeaux (preuve de sa fertilité). Le
cri qu’elle pousse au moment de sa délivrance devant
un roi qui a refusé sa supplique inverse la supplication
proférée par Pwyll et qui arréte la course de Rhiannon.

En ce qui concerne 1’asvamedha, F. R.
Schroder?! en avait rapproché un passage de la
Topographia Hibernica de Giraud de Cambrie ou
celui-ci rapporte un rite abominable pratiqué dans
un canton de 1’Ulster quand il faut se donner un roi.
On amene alors une jument blanche et celui qui va
étre ¢levé au rang de roi accomplit alors en public un
impudent acte de bestialité (coram omnibus bestialiter
accedens, non minus impudenter quam imprudenter,
se quoque bestiam profitetur). La jument est tuée et
découpée en morceaux qui sont cuits dans 1’eau ou
sera ensuite préparé un bain pour I’intronisé durant
lequel ce dernier mange la viande en compagnie de
son peuple et boit le bouillon a méme la cuve sans se
soucier d’utiliser un vase ou ses mains. Le mythologue
allemand avait reconnu dans cette description
un équivalent d’un rite obscéne de 1’asvamedha,
lorsqu’apres la mort du cheval par suffocation la reine
simule un accouplement avec le cadavre encore chaud
tandis que les prétres échangent des stances obscenes.
Cl. Sterckx* souscrit a ce rapprochement en dépit de
I'hostilit¢ de F. Le Roux et de Dumézil qui pensent
plutot a un rite de communion. Pour nous, c’est le
contexte (un roitelet d’Ulster convient mal pour un
rituel destiné en Inde a un roi supréme) qui nous fait
hésiter. En revanche, le transport processionnel d’un
cheval conviendrait assez bien pour un rituel d’une
telle ampleur dans ses prétentions. Dans le contexte
des débuts de la religion gallo-romaine, il refléterait
assez bien le long vagabondage du cheval indien
accompagné d’une escorte chargée de le défendre sur
tous les territoires ou son humeur 1’aventure. Le fait
que le cheval de bronze gaulois provienne de la cité
carnute qui passait alors pour le centre de la Gaule ou
les druides se rassemblaient et ou, a cette occasion, on

21 « Ein altirischer Kronungritus und das indogermanische Ros-
sopfer », Zeitschrift fiir Celtische Philologie, 16, 1927, p. 312.
22 Mélanges offerts a B. Sergent, p. 654, ou il fait valoir que
le roi est parfois comparé a un étalon dans la poésie irlandaise
et que la souveraineté du Leinster est liée a la consommation
de viande. On y joindra aussi I'anecdote du Pseudo-Plutarque
narrant comment le misogyne Fulvius Stellus s'accoupla a une
jument qui lui donna une fille du nom d'Epona.

Le site du Magdalensberg

jugeait les proces, ne peut qu’appuyer ’hypothése. Le
Magdalensberg, capitale du Norique protohistorique
et romain, qui a aussi produit les fragments d’un grand
cheval de bronze, pourrait également avoir connu ce
type derituel. Elle constitue encore aujourd'hui le point
de départ d'un long pelerinage aux quatre montagnes
(Vierbergelauf) qui se déroule de part et d’autre de la
vallée de la Glan sur une distance d'une cinquantaine
de kilometres. Le plus modeste équidé des Bolards
a, en revanche, plus de chance de ne représenter que
I’offrande d’une corporation de muletiers.

De la mythologie celtique a la mythologie
francaise : sainte Reine et sainte Marguerite

Nous avons montré ailleurs qu’il avait existé
des Mabinogion gaulois qui ont laissé¢ quelques
souvenirs hagiographiques. Nous ne parlons pas du
cas de saint Hervé dont le pére, Hoarvian, rencontre
sa femme appelée Rivanon pres d’une source le long
de la grand’route royale aprés avoir fait trois nuits de
suite un songe dans laquelle une mystérieuse inconnue
lui apparait. C. Sterckx* avait conclu que, malgré
une dérivation linguistiquement anormale, Rivanon
était tres étroitement apparentée a la Rhiannon de
la premiére branche du Mabinogi gallois. Nous
pensons plutdt a la Vie de saint Eusice de Selles-sur-
Cher qui a transpos¢ les schémas de construction des
troisieme et quatriéme branches. Rhiannon ne joue
malheureusement qu’un petit réle dans la derniére
branche. Cependant, a 1’endroit correspondant a
I’épisode final ou l’on apprend a I’occasion de
la libération de Pryderi et de Rhiannon que cette
derniére portait pendant sa captivité les licous des
anes, la Vie de saint Eusice fait apparaitre un cheval
noir démoniaque du nom de Trabaudus ou Neptune.
L’animal était venu de la mer Adriatique par la voie des
airs au milieu d’une violente tempéte. Il sort du Cher
23 Voir Ollodagos, 1, 1988-90, pp. 111-115.

14



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

dont il trouble la navigation et il terrifie les ouvriers
envoyés chercher des pierres pour la basilique que
le saint abbé veut construire. Ce dernier le guette, le
voit surgir monté par un homme armé et parvient a
I’emprisonner dans un cercle magique tracé avec du
sable, oblige I’esprit diabolique a transporter avec
rapidité les pierres petites ou énormes éparses dans la
plaine et les renvoie a leur point de départ : un gouftre
duquel se soulévent de trés violentes tempétes. A vrai
dire, ce cheval pourrait aussi facilement représenter
un ultime avatar christianisé d’un équivalent gaulois
de Pryderi que de Rhiannon. En tout cas, on notera
la trés grande violence des vents qui sont associés
aux déplacements rapides de ce cheval, sa capture au
milieu d’un cercle de sable qui matérialise le cheval
démoniaque qualifi¢ d’imaginaire. Cela rappelle les
démoniaques chevaux plus rapides que le vent de La
navigation du coracle de Maelduin. 1ls apparaissent
sur des iles au sol sablonneux ou bien couvert de
gazon sur lequel se voient leurs énormes empreintes
et ils fouillent le sol avec leurs sabots pour lancer des
pierres.

Mais le principal dossier hagiographique
suspect¢ d’avoir conservé quelques traces de
I’Epona gauloise est celui de sainte Reine d’Alésia.
Archéologiquement parlant, on ne peut réver d’un
meilleur cas. Le culte de la sainte semble avoir été
instauré trés tot sur un site celtique majeur occupé de la
Protohistoire a I’ Antiquité tardive ou le culte d’Epona
est attesté par une dédicace a la déesse inscrite sur un
ex-voto antique de bronze représentant un homme
barbu vétu d’un cucullus conduisant une voiture a deux
roues attelée a une jument. On notera aussi a Alésia
la présence d’un sanctuaire a Apollon Moritasgus,
épiclese dont I’étymologie classique est « blaireau de
mer », ce qui, mythologiquement parlant, cadre assez
bien avec I’histoire de Rhiannon ou figure un jeu du
« blaireau dans le sac » et un enfant retrouvé par un
certain Teyrnon Twrv Vliant, « le prince du bruit des
flots ». Tout preés du théatre antique, il a éfe fouillé
une basilique dédiée a sainte Reine qui semble avoir
succédé a un mausolée funéraire des I'V¢ ou V¢ siécles.
Elle est entourée d’un cimetiere recelant de nombreuses
sépultures des VI© et VII® siecles et est attestée en 719.
Immédiatement a 1’ouest, au fond d’un puits a eau, on
a découvert deux assiettes et trois coupes circulaires
ainsi qu’un plat ovale portant le dessin d’un poisson et
sur le dessous, en graffite, plusieurs fois le mot Regina
et un chrisme. L’ensemble a été interprété comme un
service eucharistique en plomb datant du milieu du I'V*
siecle.

Nombreux sont ceux qui ont pensé que le
culte de la sainte s’était contenté de relayer en le

Chapitre 3

©JF BRADU

Statuette d'Epona en pierre d'ls-sur-Tille trouvée dans une
cave d'Alésia (ilot 065) (cl. J.-F. Bradu).

christianisant celui de I’Epona paienne, mais il faut
avouer que le dossier hagiographique apporte peu.
On s’est contenté de fabriquer a Reine une Vita sans
aucune valeur historique en adaptant de tres pres les
actes de sainte Marguerite d’Antioche de Pisidie.
En 840, la sainte locale est pourtant appelée sainte
Juste, surnom qu’elle tirait de sa capacité a chatier
les parjures. Cela la rapproche évidemment de la
reine cavaliere qui jugeait les proces de ses peuples
que nous avons rencontrée dans La navigation du
coracle de Maelduin. Quelques miracles d’époque
carolingienne accomplis prés de son tombeau mais
souvent peu caractéristiques, a I’exception de la
punition d’un parjure li¢ au vol d’une épée, lui sont
attribués avant le transfert de ses reliques a I’abbaye
de Flavigny en 866. Un autre, repris ensuite par le
Bréviaire de Flavigny et placé en 828 sous le régne
de Louis le Débonnaire, mérite d’étre cité car il relie
la sainte aux équidés. Les habitants d’Alise réfugiés
dans 1’église abritant le tombeau de sainte Reine sont
assaillis par les troupes de cavalerie des fils de Louis.
Le premier soldat qui entra, apres avoir enfoncé la
porte, fut frappé de mort. Les autres s’emparcrent
des vivres des paysans, mais quand ils voulurent les

15



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Le martyre de sainte Reine ( gravd}fe du XIX¢ siecle extraite de
La vie de sainte Reine d'Alise de l'abbé Grignard).

emporter, les cordes qui liaient les sacs se rompirent,
les sacs se déchirerent et les chevaux eux-mémes furent
frappés de mort soudaine ou, pris d’épouvante, se
sauverent®®. On retrouve ici le sac qu’on ne peut remplir
et le cheval irrattrapable qui étaient les ressorts principaux
de I’histoire de Rhiannon.

Le choix de la Vie de sainte Marguerite n’est
peut-&tre pas non plus un complet hasard, car elle
renvoie au dépit amoureux. Rhiannon suscite chez
Pwyll et Gwawl le méme désir que Reine et Marguerite
chez le persécuteur Olibrius. Et telle Macha qui meurt
en accouchant, Marguerite va jusqu’au martyre. Quant
a I’anneau de fer que 1’on montrait au bas Moyen
Age en prétendant qu’on lui avait ceint le ventre d’un
anneau de fer, ne rappellerait-il pas une précaution
nécessaire face a une déesse qui maudit lorsqu’elle
accouche (Macha) ou dont I’enfant disparait la nuit
de sa naissance (Rhiannon) ? En tout cas, le choix de
Marguerite apparait excellent dans la mesure ou elle
est devenue chez nous au Moyen Age, la patronne des
accoucheuses et des parturientes.

Mais il faut aller plus loin. J. Merceron® a en
effet remarqué que sile culte d’Epona était trés présent
en Bourgogne (dédicaces d’ Alise-Sainte-Reine et Til-
24 Grignard, Histoire de sainte Reine d’Alise, 1881, pp. 322-
323. Les ouvrages de Quillot, Vie et culte de sainte Reine, 1893,
et de dom Viole, La Vie de sainte Reine vierge et martyre, 1724,
sont d’un intérét documentaire plus médiocre.

25 « Sainte Marguerite en Bourgogne. Aspects 1égendaires et
arriere-plans mythologiques », Mythologie frangaise, 248, sep-
tembre 2012, pp. 60-82, et 249, décembre 2012, pp. 44-63.

Chatel, multiples bas-reliefs, statues et statuettes),
celui de sainte Marguerite n’y était pas moins
developpé et avait produit des légendes populaires
assez différentes des récits hagiographiques officiels.
Ainsi a Bouilland, a une dizaine de kilométres au
nord-ouest de Beaune, ou il existait une ancienne
abbaye Sainte-Marguerite, une légende vise a
expliquer I’origine de la Roche percée qui se trouvait
a I’entrée du val. La sainte, bien que s’étant déclarée
« fiancée de Jésus », devait a sa beauté de recevoir les
hommages empressés de nombreux prétendants. L'un
d’eux, en fait le diable déguisé, la surprit dans la forét
alors qu’elle se promenait sur sa mule. S’enfuyant,
non sans avoir abandonné son voile aux rameaux
d’une aubépine, elle se retrouva acculée a un rocher,
mais la roche s’entrouvrit pour la laisser passer avec
sa mule. On montrait, pres de la Roche percée, le Pas
de Sainte Marguerite, une énorme pierre de quatre
metres de long en forme de pied qui serait I’empreinte
des pas de sa mule. L’histoire est reprise a Fussey, a 4
km de 1a, ou une trace sur la pierre serait la marque de
son fouet lorsque, poursuivie par le diable, elle dut ici
son salut a un bond prodigieux de sa mule. Une autre
légende de Fussey dépeint une Marguerite mariée a
un seigneur parti guerroyer. Déguisé en galant, le
diable en profite pour la poursuivre mais elle s enfuit
si rapidement dans une carriole tirée par un dne que
les roues de celles-ci laisserent des empreintes dans
le sol.

16



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

On voit combien la Marguerite bourguignonne
se rapproche de notre déesse-reine celtique et qu’il
est bien tentant d’identifier son guerrier de mari a un
ancien Mars. A Saint-Romain, a 10 km au sud-ouest de
Beaune, sainte Marguerite aurait enchainé a I’aide de
sa ceinture un monstre appelé la Tartebouille, assimilé
au diable parce qu’il empéchait les paroissiens du bas
d’aller écouter la messe a Saint-Romain-le-Haut en
empruntant un étroit sentier escarpé qui serpentait
entre les roches ou il gitait dans une grotte appelée
Tarte-Bouille. Un curé et son sacristain se rendirent
a cette caverne une nuit de Noél, non sans s’étre
munis d’un sac magique. Au premier coup de minuit,
le diable apparut et le sacristain réussit a I’enfermer
dans le sac magique, puis a le jeter dans le bénitier
de I’église. Le curé put dire sa messe et il proposa
ensuite au diable de le libérer a condition qu’il jure
de ne plus revenir, ce qui se produisit. On retrouve
ici un étonnant paralléle christianisé a 1’épisode de
Gwawl enfermé dans le sac donné par Rhiannon a
Pwyll avec, méme, une conclusion identique sous la
forme d’un serment arraché au méchant de ne plus
rien tenter désormais.

Merceron a aussi insisté sur un autre aspect
des légendes bourguignonnes de Marguerite qui en
fait une maitresse des vents et des tempétes, ce qui
peut étre rapproché des représentations d’Epona
pourvue d’un manteau flottant autour d’elle « comme
une voile au vent ». Il note que sainte Marguerite
figure dans des priéres populaires recueillies en
Morvan?® ou I’on réclame la protection de la sainte
contre I’ouragan et la tempéte. Elle repousse la
« foulise », les tourbillons de vent. Le foulot est dans
le Morvan un génie fantastique se manifestant sous la
forme d’un vent violent et de colonnes de poussiére
qui dispersent durant les moissons les foins et les blés
coupés. Il s’apparente au foulleteu du Dijonnais qui
est a la fois un tourbillon de vent et un lutin vétu de
rouge qui fréquente les écuries ou il panse les chevaux.
A Malain, le fouletot ou follet soigne les chevaux, les
conduit a I’abreuvoir en sifflant et en faisant claquer
son fouet. A Recey-sur-Ource, le foulleteu se glisse la
nuit dans les écuries, étrille les chevaux, leur peigne
la criniére ou les emmeéne a 1’abreuvoir, pour les
préparer a tirer le char du diable qui se rend au sabbat.
On retrouve aussi le foulleteu pres de Langres ou son
domaine de prédilection est au Cognelot, promontoire
rocheux dominant Balesmes (toponyme dérivant de

26 L'une a été recueillie a Lavault-de-Frétoy, a une quinzaine de
kilométres au nord du mont Beuvray, dans une commune ou se
trouve une célébre pierre a cupules, la Table du festin des fées,
aussi appelée le Pas-de-1’ Ane parce que 1’équidé de saint Martin
aurait bondi de 1a jusqu’a ’oppidum de Verdun, distant de six
kilometres.

Chapitre 3

La grotte des sources de la Marne ou Eponine aurait
nuitamment rejoint son mari (Cl. Office du tourisme de
Langres ).

Belisama, une épiclese de la Minerve gauloise) et la
source de la Marne (la déesse-riviére Matrona) ou se
trouve une grotte ou se serait prétendument réfugié le
rebelle gaulois lulius Sabinus apres avoir fait semblant
de se suicider. Sa femme qui se nommait Eponine,
tout en portant le deuil, le rejoignait la nuit dans
son refuge. Réussissant a dissimuler jusqu’au bout
sa grossesse, elle accoucha de jumeaux sans 1’aide
d’une sage-femme. On ne sait trop que penser de
cette histoire narrée par les meilleurs auteurs antiques
(Tacite, Plutarque, Dion Cassius), mais certains y
renifleront sans beaucoup de difficultés 1’influence
évhémeérisante d’un mythe de la déesse dont Eponine
portait le nom.

Il se pourrait donc que les Actes de la sainte
Reine d’ Alésiane copient pas par hasard ceux de sainte
Marguerite. Au minimum, il semble que la sainte
grecque ait attiré sur sa personne un certain nombre
de mythémes qui provenaient, probablement par
I’intermédiaire de sainte Reine, de la folklorisation de
légendes initialement attachées a I’Epona des Eduens
et des Lingons. Maitresse des équidés et protectrice
des écuries, Rhiannon était susceptible d’apparaitre
soudainement (dans la premiere branche du Mabinogi
et dans la légende de Macha) et de disparaitre tout
aussi rapidement (dans la quatriéme branche et aussi
dans I’histoire de Macha ou elle meurt en enfantant a
la fin de sa course). De méme, Marguerite disparait-
elle dans le Rocher percé (et, périodiquement, Eponine
dans la grotte refuge de son mari), substitut de I’ Autre
monde ou réside la reine cavaliére de Maelduin, ou
s’enleve-t-elle vers le ciel par un extraordinaire bond
aérien de sa monture. Cette capacité est certainement
a mettre au compte de sa vélocité qui n’est pas sans
rapport avec le vent vertigineux qui régne dans les
enceintes du ciel supérieur ou, selon le 7eanga
Bithnua, des anges circulent sous forme d’oiseaux
ou de chevaux. Marguerite est I’épouse d’un guerrier
et elle protege les chevaux d’un lutin rouge. Nous

17



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

sommes bien proches ici d’'un Mars Rudianus attesté
par I’épigraphie antique ou du Rudiobos auquel une
curie carnute dédiait un grand cheval processionnel.
Marguerite (margarita, la perle lumineuse née de
I’eau et de la lumiére) avait sans doute été utilisée
pour christianiser les déesses proche-orientales
du type d’Astarté ou d’Aphrodite. A 1’époque
carolingienne, elle a bien pu étre affectée au méme
usage dans les provinces occidentales ou les déesses
du type d’Epona, Rigantona ou Macha étendaient
leur action bénéfique sur les trois fonctions, couvrant
le domaine de Vénus, I’amante de Mars-Ares, et
de I’abondance, mais apparaissant aussi comme
maitresse des chevaux, animaux royaux et guerriers
par excellence, et comme maitresse des ames qui
voyagent durant les tempétes dans les enceintes des
cieux, entre les gouffres aquatiques, d’ou sortent le
cheval noir d’Eusice ou le cheval Mallet du lac de
Grandlieu, et le ciel supérieur.

Considérations calendaires

La Vie de saint Eusice indique que le cheval
noir qui gite dans le Cher et y géne la navigation y
¢tait parvenu une nuit au milieu du mois d’aott ; elle
ne fournit en revanche aucune date pour son renvoi
vers son lieu d’origine ou de violentes tempétes
sortent d’un gouffre marin. Au lac de Grandlieu, la
légende évoque un géant emprisonné sous une pierre
et qui, dans ses efforts pour se libérer, provoque des
tempétes a la surface du lac?’. Le cheval Mallet, qui
¢tait un cheval blanc qui vous jetait dans un trou
d’eau si vous vous hasardiez a le monter, surgissait
du lac de Grandlieu a la Pentecote, ce qui correspond
approximativement aux calendes de mai galloises ou
I’onretrouve le fils disparu de Rhiannon en compagnie
d’un poulain. Mais la Pentecdte est une date mobile
intermédiaire entre la mi-mai et la mi-juin, entre
Beltaine et le solstice d’été. Sainte Reine possédait
trois fétes : le 7 septembre, considérée comme
I’anniversaire du martyre, la Révélation (I’invention)
de son corps, primitivement célébrée le 13 juillet qui
fut vite transférée au dimanche de la Trinité, le 22 mars
enfin qui commémorait la translation carolingienne a

27 B. Robreau, « Mythe et rite : les survivances médiévales du
cheval celtique », Mythologie frangaise, 244, septembre 2011,
pp. 23-34. Le géant doit y rester jusqu’a ce qu’une jeune fille
vierge puisse enlever la pierre et passer le nceud coulant d’une
ceinture autour du cou du géant. Cette jeune vierge évoque
bien évidemment sainte Reine ou sainte Marguerite. En version
paienne, Marguerite pourrait étre Nemain, une des Morrigan, car
margarita signifie « perle » et une glose explicite du Livre de
Leinster dit .i. is gilithir nemaind ani fothaigim : « ce que j’ai
trouvé est aussi brillant qu’une perle » (trad. Guyonvac’h, op.
cit., 1983, p. 113.

I’abbaye de Flavigny effectuée en 866. La premicre
assimile Reine a la Vierge dont on féte la Nativité
le 8 septembre, la seconde est célébrée le 22 mars
a I’équinoxe d’automne et la Trinité rapproche la
troisieéme du solstice d’été. L’ensemble semble plutot
indiquer que la maitresse des chevaux gauloise était
liée a des dates équinoxiales et solsticiales.

On peut discuter la date du 18 décembre
affectée par le calendrier de Guidizollo a la féte
d’Epona, y voyant un fait purement romain. La mort
de Macha suggere en effet un mythe de Samain.
Mais on aura aussi noté au passage que c’est la nuit
de Noél que le sacristain de Saint-Romain ensache
le diable. Certes, on peut penser que les légendes
bourguignonnes sont dérivées de versions gallo-
romaines du mythe d’Epona ou le culte de la déesse
avait été fortement romanisé. Une autre légende de
cheval pose le méme probléme, mais sa localisation
armoricaine rend plus malaisée une interprétation par
une romanisation trés ancienne du culte.

Il s’agit de la 1égende du chevalier rouge du
Cap pres de Belle-Isle-en-Terre (Cotes-d’ Armor).
Chaque année, la veille de Noél, vers minuit, un
chevalier, tout de rouge habillé, monté sur un palefroi
recouvert d’une housse rouge et lancant des éclairs
par les naseaux, descend a vive allure du sommet
du Cap, un sommet situé¢ dans la forét de Coat-an-
Noz (la « forét de la nuit »), et traverse les landes
de Crug Lann pour aller se jeter dans le Guic du
haut du pont de Belle-Isle (alt. 100 m). Les gens du
pays se rendant a la messe de minuit font de grands
détours pour I’éviter car, sinon, ils mourraient dans
I’année®®. Au sexe pres, ce chevalier rouge évoque
la terrifiante et rouge Morrigan qui apparait en char
une nuit a Cachulainn. I semble aussi bien proche
de la Tartebouille qui empéchait les paroissiens du
bas de Saint-Romain de venir a la messe de minuit.
Dans les deux cas, la date solsticiale est soutenue
par I’armature du récit qui repose sur une opposition
haut/bas : la Tartebouille géne les paroissiens du
bas (alt. 350 m) montant a I’église (alt. 430 m) ;
le chevalier rouge descend du sommet du Cap (alt.
265 m) vers I’eau (alt. 95 m) en contrariant le trajet
des paroissiens. On notera que cette opposition
corrobore 1’hypothése de Le Roux et Guyonvarc’h?
sur le sens du nom de 1’aubergiste Cruinn chez qui
Macha habite. Cruinn signifie « rond, globulaire »
mais comme il habite la montagne et le désert, cette
rondeur serait celle des montagnes par opposition a
la plaine (magh) dont Macha porte le nom.

28 D. Gricourt et D. Hollard, Les jumeaux divins dans le fes-
tiaire celtique, 2017, pp. 68-74.
29 Ibidem., pp. 134 et 142.

18



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

Un autre site armoricain peut sans doute étre joint au dossier,
celui du cheval blanc de Bossac™®. 11 se rencontrait a Saint-Just (Ille-
et-Vilaine) sur les landes de Cojoux ou sont de célebres alignements
mégalithiques mais surtout, trois kilometres plus au nord, dans les
prés de I’ Antouchais et sur la butte de Perdrilais. Il ne fallait surtout
pas I’enfourcher car il précipitait le téméraire dans les eaux froides
des marais de Bossac qui semblent avoir été compris comme une
entrée des enfers. Le nom de Saint-Just rappelle le surnom donné
a sainte Reine (sainte Juste) et celui de Bossac s’oppose a celui de
Bosné, a un bon kilomeétre en amont, au pied des landes de Cojoux.

30 B. Robreau, art. cit., 2011, pp. 32-34.

Chapitre 3

Les marais de Bossac (commune de
Bruc-sur-Aff) ou un cheval vagabond
précipitait ses malheureux cavaliers
(d'apres Géoportail).

Les alignements mégalithiques de la
lande de Cojoux (commune de Saint-
Just) d'orientation solsticiale (d'apres
Géoportail).




Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Nous sommes en pays gallo ou le francais I’a emporté
tardivement sur le breton et la microtoponymie a bien
pu jouer sur I’opposition beau nez/beau sac ou bosse-
nez/bosse-sac pour enregistrer une légende locale.
Aurions-nous affaire a une variante du mythe du
chevalier rouge dévalant les deux kilomeétres séparant
les landes de Saint-Just (alt. 70 m) jusqu’au marais
de Bossac (alt. 30 m) ? Deux indices pourraient
nous inciter a croire a une fonction mémorisatrice
de la toponymie, d’abord le nom de Pont Rougeau,
hameau voisin de Bossac et qui pourrait bien s’étre
appliqué autrefois au pont de Bossac, surtout le fait
que Bossac est une ancienne baronnie dont le si¢ge
(une ancienne motte circulaire autrefois cernée de
fossés en eau) se trouvait en limite des paroisses de
Saint-Just et de Pipriac mais sur celle de Bruc-sur-
Aff. Or si Bruc est le plus souvent interprété par le
gaulois brucus (« bruyere »), on pourrait aussi songer
a un jeu de mots avec le gaulois brocos qui signifie
« blaireau ». En contexte mythologique, il n’est pas
stir que la microtoponymie n’obéisse pas davantage

aux lois de I’étymologie populaire plutdt qu’a celles
de I’étymologie scientifique (bos- est probablement a
rapprocher du latin bosc-us, « bois, bosquet ») et c’est
par le jeu du blaireau dans le sac qu’une cavaliere
rouge et royale choisit son époux. La documentation
ne donne aucune date préférentielle pour la rencontre
du cheval de Bossac, mais sa présence prés de
I’alignement mégalithique de Cojoux n’est sans doute
pas neutre. Les trois files de menhirs sont alignées sur
le coucher du solstice d’été (ou le lever du solstice
d’hiver). Et une des légendes francaises les plus
fréquentes concernant les mégalithes et autres pierres
virantes veut que les pierres viennent boire ou se
baigner a la riviére (ou la fontaine ou la mer) une fois
par an durant la messe de minuit.

(a suivre)

.

Effronté cheval blanc percheron (cl. B. Robreau)

20



