
PETIT TRAITé DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 2 : LE bESTIAIRE

Chapitre 3 :  LES éQUIDéS

Bernard ROBREAU

Cheval domestique (cl. B. Robreau)



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

CHAPITRE 3 

LES  éQUIDéS

Le cheval est un animal eurasiatique qui n’était 
pas présent en Amérique et en Afrique noire avant 
l’arrivée des Européens. Son rôle mythologique est en 
revanche certainement ancien en Europe où il figure 
dans le bestiaire des cavernes ornées du paléolithique 
supérieur. Mais à cette époque sa signification y était 
sans doute très différente puisqu’il s’agissait d’un 
gibier. Dans la mythologie celtique, le cheval joue 
un rôle important et il apparaît fréquemment dans 
les témoignages iconographiques protohistoriques 
et antiques aussi bien que dans les textes gallois ou 
irlandais. Mais l’animal a certainement changé de 
statut car sa domestication lui a donné une valeur 
exceptionnelle, notamment dans le domaine guerrier 
(chars de guerre puis monture). Il est aussi un moyen 
de transport qui a révolutionné l’amplitude des 
mouvements de population et aussi de l’administration 
d’un territoire. Il est l’animal qui permet la mise en 
place de vastes royaumes et de grands empires.

De l’aspect psychopompe du cheval

	 Il peut paraître curieux d’associer oiseaux et 
chevaux, deux animaux a priori si différents. Mais ce 
groupement, qui s’explique probablement par la rapidité 
du mouvement du cheval qui paraît voler au-dessus 
du sol, est dicté aussi bien par la mythologie galloise 
qui évoque les oiseaux de Rhiannon, cette divinité 
cavalière bien proche de l’Epona gauloise, que  par un 
texte irlandais qui constitue une sorte d’encyclopédie 
médiocrement christianisée de la pensée celtique : La 
langue toujours renouvelée (« Teanga Bithnua »). Au 
§7, la description des sept cieux signale en effet :

	 un ciel lumineux, brillant, qu’éclaire la lune, 
modérant les astres entièrement. Un ciel humide au-
dessus de celui-là avec une multitude d’anges et 
d’archanges qui modèrent le vent. Un ciel froid, glacé, 
au-dessus de celui-là et sa couleur est plus bleue 
que toute couleur et il est sept fois plus froid que la 
neige et c’est en lui qu’est la demeure du soleil et il y 
a deux cieux brillants après celui-là, au-dessus, d’où 
vient l’éclair et qui portent le tonnerre vers le ciel des 
saints. Le ciel supérieur des saints au-dessus de tous 

Le tarpan serait un des ancêtres sauvages du cheval . Cette race sauvage est éteinte, mais a été reconstituée par un 
scientifique polonais (cl. B. Robreau).



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 3

3

ceux-ci, plus haut que tout ciel, est ainsi : lumière du 
soleil avec les chants d’ange et d’archange autour de 
ce septième ciel-là  et ce n’est pas seulement cela, mais 
c’est ainsi qu’est le ciel, et sept mille anges avec des 
formes de cheval et d’oiseau, d’un éclat rouge autour 
du ciel et une seule étoile les enferme en rond autour du 
monde comme la forme des enceintes que nous avons 
dites auparavant. Et il y a donc des dragons avec des 
souffles de feu dans les enceintes du septième ciel et ils 
entourent le ciel supérieur des saints...1

	 La description n’est pas des plus limpides, 
mais elle lie les deux catégories animales en les 
assimilant chrétiennement à des anges (et peut-
être aussi à des dragons), c’est-à-dire des êtres qui 
voyagent entre ce monde et le ciel supérieur. Il faut 
sans doute rapprocher ces deux catégories animales 
de leur fonction funéraire. Oiseaux et chevaux sont en 
tout cas deux véhicules privilégiés permettant de se 
déplacer entre ce monde et l’Autre, situé au-delà de la 
mer.

Cette valence psychopompe du cheval remonte 
certainement à un chamanisme néolithique ou plus an-
cien encore. Dans les steppes d’Asie centrale, l’animal 
est un guide et un intercesseur pour celui qui doit se 
rendre dans un Autre monde. Le cheval du défunt peut 
être sacrifié pour que son âme guide le mort et la chair 
de l’animal partagée avec les chiens et les oiseaux, autres 
psychopompes. Dans l’Altaï, la selle et le cheval du mort 
sont déposés près du cadavre pour assurer au défunt son 
dernier voyage et l’aristocratie celtique de l’âge du fer se 
faisait volontiers inhumer avec un char.

En Irlande, Lugh, le grand dieu suprême, pos-
sède deux véhicules qu’il tient de Manannan, le dieu 
de la mer et de l’Autre monde : Sguaba Tuinne, une 
barque, et l’Unique Branche, un cheval aussi rapide 
que le vent froid et nu du printemps, aussi beau que 
la terre et la mer et dont le cavalier n’était pas tué 
sur son dos. Le même texte, La mort tragique des en-
fants de Tuireann, mentionne aussi les deux chevaux 
et le char de Dobar à qui la mer et la terre conviennent 
également et il n’y a pas de chevaux plus rapides et 
plus forts qu’eux… Aussi souvent qu’on les tue, ils 
restent entiers, dans la même forme, pourvu qu’on en 
rassemble les os.

Le cycle de Finn accorde au cheval les mêmes 
pouvoirs de communication avec l’autre monde. La 
poursuite de Gilla le dur met en scène un cheval dé-
charné qui cherche à massacrer ses congénères et que 
les fiana tentent d'éloigner. Soudain, Gilla démarre à la 
vitesse du vent mugissant sur les montagnes au milieu 
du mois de mars, suivi par  le cheval qui entraîne avec 
1 G. Dottin, « Le Teanga Bithnua du Manuscrit de Rennes », 
Revue celtique, 24, 1903, pp. 388-389.

lui quatorze fiana sur son dos et un quinzième accro-
ché à sa queue. Il se dirige vers le Corcoduibne (le 
sud-ouest maritime du Munster) où il s’enfonce dans 
les embruns de l’océan. Parti en bateau à la poursuite 
des fuyards, Finn parvient jusqu’à une île de l’Autre 
monde où Gilla le dur  se révèle être un magicien du 
nom d’Abartach. Il rend ses hommes à Finn et, à titre 
de dédommagement, quinze des plus belles femmes 
de la Terre de Promesse. Dans  le même cycle, Oi-
sin aventuré dans l'Autre monde reçoit de Niamh un 
cheval magique quand il veut retourner dans sa terre 
natale. Mais il ne suit pas le conseil de ne pas poser 
pied à terre et tombe en poussière en touchant le sol 
d'Irlande.
	 Le roman arthurien Erec et Enide comporte, 
après une première partie où Enide reçoit la tête du 
blanc cerf, ce qui est un symbole de l’accession à la 
royauté, le long récit d’une chevauchée qui la mène 
en compagnie de son mari jusqu’au royaume de 
Brandigan où se trouve le clos des nuages, là encore 
une figure de l’Autre monde. Et on ne peut mettre de 
côté la signification du nom de la cavalière (le gallois 
enaid signifie « âme », « souffle »).
	 La Navigation du coracle de Maelduin consti-
tue un de ces récits de voyage encore superficielle-
ment christianisés entre notre monde et l’Autre. Certes 
le symbolisme animal y tient une grande place, mais le 
cheval et les oiseaux y tiennent un rôle essentiel. Les 
équidés apparaissent surtout en début de voyage (c. 
2-18) où est concentré ce type d’épisode. Onze de ces 
dix-sept chapitres sont en effet dominés par l’action 
d’un animal, généralement monstrueux ou inquiétant, 
où l’on peut voir la forme d’un esprit guettant les na-
vigateurs, ou plus exactement les âmes migrant vers 
l’Autre monde, pour les dévorer ou leur nuire. Parmi 
ces dix récits, le texte présente des fourmis de la taille 
d’un poulain (c. 2), de grands oiseaux sur lesquels les 
navigateurs s’interrogent pour savoir s’ils ne sont pas 
dangereux (c. 3), une bête monstrueuse semblable à 
un cheval (c. 4),  des empreintes géantes de sabots de 
cheval associées à des débris de chair humaine (c. 5), 
une bête monstrueuse qui tourne en rond et jette des 
pierres sur le bateau (c. 8), des animaux semblables à 
des chevaux qui se battent sanguinairement en s’arra-
chant les flancs (c. 9),  des oiseaux chanteurs (c. 18). 
Oiseaux et surtout chevaux semblent donc ici les ani-
maux les plus considérables que l’on découvre sur les 
routes de l’Autre monde celtique et, au moins dans ce 
texte, les chevaux y paraissent plus inquiétants que les 
oiseaux. La seconde partie du texte (c. 19-34) insiste 
moins sur les motifs animaux et nous nous dispen-
serons pour l’instant de les examiner, réservant pour 
plus tard le chapitre de la reine cavalière.



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

	 En Grande-Bretagne, Bran le Béni2, dont le 
nom rappelle celui des navigateurs irlandais Bran, 
fils de Febal, et saint Brendan (en version très 
christianisée), monte une expédition où l’Irlande tient 
fort probablement le même rôle que l’Autre monde 
dans les Navigations irlandaises. On remarquera que 
le point de départ est une agression sur les chevaux du 
roi d’Irlande qu’Evnissyen défigure en leur coupant 
les lèvres au ras des dents, les oreilles au ras de la 
tête, la queue au ras du dos et les sourcils jusqu'à 
l'os. Pour l'indemniser, Bran lui fait cadeau d'un 
chaudron de résurrection que l'on peut considérer 
comme un équivalent de l'Autre monde où les âmes 
vont séjourner jusqu'à leur réincarnation suivante. 

2 Voir la seconde branche du Mabinogi gallois (trad. Lambert, 
Les quatre branches du Mabinogi et autres contes gallois du 
Moyen Âge, pp. 61-76, ou trad.  Loth, Les Mabinogion, 1913, t. 
1, pp. 119-150).

Sa sœur, Branwen, accordée au roi d’Irlande, repart 
avec son mari mais l’outrage que ce dernier a subi a 
pour conséquence de mauvais traitements envers la 
nouvelle reine. Branwen dresse alors un oiseau, un 
étourneau, pour porter un message à son frère, ce qui 
déclenche une expédition des Bretons de Bran. Elle 
se révéla malheureuse, sept hommes seulement en 
revenant. Bran ordonna qu’on lui coupe la tête pour 
la rapporter à Londres et leur indiqua le chemin du 
retour, durant lequel ils devraient rester sept ans à 
banqueter à Harddlech pendant que les oiseaux de 
Rhiannon chanteront. Ces volatiles étaient au nombre 
de trois et leur chant laissait sans charme tous les 
autres. Les survivants partirent pour Penvro et ne se 
rappelèrent alors plus aucune de leurs souffrances 
passées, ni aucun chagrin. Ils ne s’apercevaient pas 
que le temps passait et les 80 ans où ils y séjournèrent 
ne leur parurent pas plus longs qu’une journée. 

Statère d'or attribué aux Parisii, généralement décrit comme représentant un cheval surmonté d'un filet. Ce cer-
nier doit-il être rapproché du filet métallique qui enserre la colonne d'argent indiquant l'axe du monde dans La 
navigation du coracle de Maelduin ?



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 3

5

On a  ici l’équivalent de ce que l’on trouve dans le 
récit de la Navigation de Bran, fils de Febal3, où, à 
leur retour, les navigateurs s’aperçoivent que de 
nombreux siècles se sont écoulés et que, s’ils tentent 
de débarquer, ils tomberont en cendres comme s’ils 
avaient été en terre pendant de nombreux siècles. Mais 
l’important réside dans le lien établi entre Rhiannon 
et les oiseaux chanteurs. En effet, Rhiannon signifie 
étymologiquemenr « la grande reine divine » et elle 
a des liens mythiques avec le cheval puisque, dans la 
première branche du Mabinogi4, le fils de Rhiannon 
est retrouvé en compagnie d’un poulain et qu’elle-
même devait, en pénitence, porter sur son dos les 
voyageurs de passage. Depuis H. Hubert, on n’a cessé 
de la rapprocher de l’Epona gauloise et il semble que 
sa proximité avec les oiseaux chanteurs la désigne 
aussi comme la reine cavalière de l’Autre monde que 
nous verrons apparaître dans la Navigation du coracle 
de Maelduin.  
	 En restant plus confiné au monde de 
l’archéologie gauloise et gallo-romaine, Fernand 
Benoît5 avait mis en correspondance la cavalière 
Epona avec les croyances touchant à l’Autre monde. 
Pour lui, le cheval semble une image du folklore indo-
européen associée au monde des morts, le signe d’une 
abstraction qui suggère le voyage d’outre-tombe. à 
l’époque des Sévères, la stèle d’Eutychos, mort à 
l’âge de deux ans, représente l’enfant sur un cheval 
au galop conduit à l’empyrée par un aigle attaché au 
mors de la monture. La scène d’un cheval au galop 
chevauché par un immense rapace aux ailes déployées 
(avec le détail du passe-guides bien mis en évidence) 
et menacé par un monstre marin se lit déjà sur un 
statère d’or des Unelli du Cotentin à une période 
ancienne du monnayage gaulois6. Une autre pièce 
d’or armoricaine (B.N. 6931, peut-être également 
attribuable aux Unelli) montre un cheval surmonté 
d’un conducteur porteur d’une épée  au-dessus d’un 
chaudron tandis qu’un maillet est projeté devant sa 
tête. Le maillet paraît symbolique de la mort7, le 
chaudron évoque la résurrection et il est bien possible 
que le cheval entraîne l’âme du guerrier défunt vers 
l’Autre monde. Les oreilles démesurées de la monture 
paraissent une antithèse aux oreilles coupées des 
chevaux du roi d’Irlande que Bran indemnise à l’aide 
d’un chaudron de résurrection.
3 Guyonvarc’h Ch.-J., « La navigation de Bran, fils de Febal », 
Ogam, 9, 1957, p. 309.
4 Trad. Lambert, pp. 36-56, ou Loth, pp. 81-117.
5 Les mythes d’outre-tombe. Le cavalier à l’anguipède et 
l'écuyère Epona, 1950 ; L’héroïsation équestre, 1954.
6 Duval P.-M., Monnaies gauloises et mythes celtiques, 1987, 
pp. 19-21.
7 Ibidem, pp. 30-33, où l’auteur donne explicitement au maillet 
le sens d’un symbole évoquant la force brutale et la mort.

	 Le va-et-vient entre notre monde et l’autre, 
principalement à l’occasion des naissances et des 
morts, s’effectue, peut-être vaudrait-il mieux dire 
est codé, par l’irruption ou le voyage de chevaux ou 
d’oiseaux. Virgile, qui était né en Cisalpine, connaissait 
le motif des juments fécondées par le vent8, sans doute 
celui des enceintes supérieures de l'Autre monde 
enfermées par une seule étoile, sans doute la Polaire 
si l'on en juge par un passage d'Aristote (Hist. anim., 
VI, 18) selon lequel les cavales crétoises affolées par 
le vent courent toujours au nord ou au sud, jamais à 
l'est ou à l'ouest. 
	 F. Benoît avait défendu l’aspect funéraire 
de l’Epona gauloise et avait signalé notamment le 
gonflement de son manteau au-dessus de sa tête 
sous l’action du vent sur ses représentations, en 
contradiction apparente de l’allure au pas de sa 
monture, le comparant au gonflement du voile des 
Néréides. Dans la première branche du Mabinogi, 
c’est du haut d’un tertre funéraire que Pwyll aperçoit, 
Rhiannon, la correspondante galloise d’Epona, 
apparaître sur la route juchée sur un grand cheval 
d’un blanc pâle qui semblait s’avancer d’un pas lent 
ét égal. Mais lorsqu’un poursuivant accélérait pour 
rejoindre la cavalière, plus il se hâtait, plus elle se 
trouvait loin en avant de lui. De même, terre et mer 
étaient égales pour l’Unique branche de Manannan, 
la monture confiée par ce dernier à Lugh, ce qu’il faut 
comprendre comme sa capacité à passer de l’Irlande 
à cet Autre monde qu’est  la Terre de promesse où 
se trouve, au-delà de l’océan, Manannan. Lugh aurait 
8 Voir C. O. Tommasi, dans Traditions indo-européennes et patri-
moines folkloriques. Mélanges offerts à B. Sergent, pp. 685-712.

Statère d'or  au cheval androcéphale attribué aux
 Aulerques Cénomans



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

par ailleurs inventé la monte équestre, les courses de 
chevaux et la fête qui porte son nom comportait des 
courses hippiques autour de la tombe de sa nourrice.

L’examen de l’épopée ulate mène aux mêmes 
conclusions. Nous disposons de plusieurs versions de 
la conception et de la mort du grand héros guerrier 
Cúchulainn (présenté comme un fils de Lugh), mais 
les variations, pour importantes qu’elles puissent 
paraître, importent assez peu si nous restons dans le 
domaine de la signification symbolique. Ici, le récit 
débute par l’arrivée d’oiseaux qu’il faut comprendre 
comme des messagers de l’Autre monde, arrivée 
qui se situe presque toujours en Irlande au moment 
de Samain. La version la plus archaïque sauvegarde 
l’idée que sa mère, Dechtire, est le cocher du roi 
Conchobar. Surtout, elle mentionne que la naissance 
de l’enfant s’accompagne de celle de deux poulains 
merveilleux à la porte de la maison. Ces deux-là seront 
les deux chevaux exceptionnels de  Cúchulainn, le 
Gris de Macha (du nom d’une héroïne qui courait plus 
vite que les chevaux de Conchobar) et le Sabot Noir 
et ils constituent l’équivalent du poulain retrouvé en 
compagnie du fils de Rhiannon la nuit des calendes 
de mai dans la première branche du Mabinogi. Pour 
la mort du héros, nous retrouvons des signifiants assez 
proches. La version A présente dès son début une scène 
assez extraordinaire où le Gris de Macha tourne à trois 
reprises à gauche (le sens sinistre) devant Cúchulainn 
et verse de grandes et rondes larmes de sang, ce qu’il 

n’est guère difficile d’interpréter comme le présage, ou 
plutôt la prescience, de la mort du grand héros ulate. 
Et celle-ci survient au moyen d’une séquence de jet 
de trois javelots dont le premier tue Loeg, le cocher 
de Cúchulainn, le second atteint le Gris de Macha et 
le troisième transperce Cúchulainn qui doit s’appuyer 
contre un pilier tandis que des oiseaux viennent 
sur ses épaules. Quant au second cheval du héros, il 
s’enfuit avec la moitié du joug dans le lac Noir d’où 
il était venu et le lac se mit alors à bouillonner. Conall 
Cernach se met à la poursuite de Lugaid, le meurtrier 
de Cúchulainn, et on aurait dit que tous les corbeaux 
d’Irlande sont au-dessus de lui. Le cheval de Conall 
avait une tête de chien qui lui servait à tuer les hommes 
dans les batailles et il arracha un morceau de flanc à 
Lugaid avant que Conall prélève la tête. La naissance 
et la mort du principal héros ulate s’accompagnent 
significativement de l’arrivée et du départ de chevaux 
dotés de dons particuliers et, également, de la présence 
d’oiseaux.
	 Ici ces oiseaux semblent d’espèces différentes. 
Ce sont des corbeaux et des corneilles, oiseaux se 
nourrissant des dépouilles, qui accompagnent la mort 
et qui fournissent d’ailleurs le nom de voyageurs vers 
l’Autre monde (Bran «  corbeau  », Brendan «  petit 
corbeau  »). En revanche, les femmes, qui viennent 
visiter les héros de ce monde pour les attirer dans 
l’Autre en leur suscitant une maladie d’amour sont 
plus fréquemment d’une autre nature, hirondelle pour 
la Fand de La maladie d’amour de Cúchulainn, cygne 
pour Caer Ibormaith dans le Rêve d’Oengus où le fils 
du Dagda et elle-même quittèrent le Loch Bel Dracon 
sous la forme de deux oiseaux blancs pour gagner le 
Brug du Mac Oc, cane dans les légendes armoricaines 
de Tréhorenteuc et de Montfort-sur-Meu (sans doute 
à mettre en parallèle avec la statue-bateau à bec de 
cane des sources de la Seine), corneille blanche dans 
la version inversée (c’est le roi d’Irlande qui vient 
chercher Branwen) de la seconde branche du Mabinogi.

 
Epona, la maîtresse gauloise des équidés

D’Epona, nous ne connaissons pas directement 
les mythes. Bien qu’attestée dès l’Antiquité, elle 
présente une forme parmi les plus évoluées des déesses 
celtiques liées aux équidés puisqu’elle apparaît en 
cavalière et non dans un contexte plus archaïque 
de courses de char comme la Macha irlandaise. Et, 
malgré son nom («  la divine équine  »), elle n’est 
certainement pas une déesse à forme chevaline, plutôt 
une maîtresse des équidés. L’iconographie d’époque 
romaine la figure de diverses manières, mais toujours 
comme une jeune femme en lien avec des équidés. 

L'Epona de Gannat au manteau gonflé par le vent (cl. J.-F. 
Bradu).



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 3

7

Elle peut être représentée montée en amazone ou à 
califourchon sur une jument, tenant généralement 
dans les mains une patère et une corne d’abondance 
ou bien  à côté d’un cheval, plus rarement debout ou 
assise  dans un fauteuil d’osier entre deux chevaux ou 
deux poulains selon un type d’origine proche-orientale 
évoquant une maîtresse des animaux qui est surtout 
trouvé sur le limes rhénan (et aussi à Salonique). Sur 
la statue du musée de Langres trouvée à Gourgon-le-
Châtelet (Bayard-sur-Marne), elle tient un fouet, ce 
qui en fait une meneuse de chevaux.  Quelques détails 
accessoires pourraient dériver de motifs mythiques 
qui lui étaient associés  : présence d’un enfant nu à 
ses côtés, tenant lui-même patère et gâteau (Saintes, 
Espérandieu 1716)  ; manteau (pèlerine festonnée 
ou bardocucullus), qui se déploie au-dessus de son 
épaule et du cheval (Néris, Esp. 1562, Gannat, Esp. 
1618) suggérant la présence d’un grand vent  et 
transformant parfois en auréole le manteau de la 
déesse ; accompagnement d’un chien sur les genoux 
(Rouillac, Esp. 1380) ou encore d’un lièvre et d’un 
corbeau (Alttrier, Esp. 4219) ; clef  tenue dans la 
main droite levée (Luxeuil, Esp. 5320) ; présence 
d’un poulain à côté de la jument (Autun, Esp. 1851), 
parfois couché sous sa mère (Meursault, Esp. 2117), 
voire la têtant (Bierre, Esp. 7513).

Elle était aussi figurée sur des stèles funéraires, 
notamment à à Luxeuil. Selon Hatt9, cela en faisait  une 
protectrice des morts dans leur voyage vers l’Au-delà. 
Elle apparaît aussi en contexte funéraire sous l’aspect 
de figurines de terre cuite (notamment celles en argile 
blanche de l’Allier). Dans cette configuration, il 
semble qu’elle soit relativement interchangeable avec 
les statuettes de Vénus ou de déesses-mères assises 
dans un fauteuil d’osier.
9 Mythes et dieux de la Gaule, vol. 2 (uniquement publié en 
ligne), p. 145.

Epona en cavalière (Musée d'Innsbruck, à gauche) et en 
maîtresse des chevaux (Budapest, à droite) (cl. J.-F. Bradu).

L'Epona de Loisia  en cavalière accompagnée d'un pou-
lain (cl. J.-F. Bradu).



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

 Dans l’Empire romain, Epona était une déesse 
des écuries et des palefreniers, donc là encore, plutôt 
une maîtresse des chevaux qu’une déesse à forme 
de jument. La celticité de la déesse  a été discutée. 
Si la majorité des monuments figurés proviennent 
de Gaule, surtout du Nord-Est (éduens, Lingons, 
Médiomatrices, Trévires), les inscriptions sont plus 
fréquemment originaires des régions danubiennes 
où le culte d’Epona semble avoir été introduit par 
des militaires, auxiliaires ou réguliers de corps de 
cavalerie, probablement d’origine celtique. Surtout, 
une des attestations les plus anciennes est fournie 
par un calendrier rustique d’Italie du Nord, celui 
de Guidizzolo, entre Mantoue et Vérone, où sa fête 
est signalée au 18 décembre au voisinage de fêtes 
romaines à caractère agraire comme les Saturnalia, 
Opalia, Divalia, Larentalia. La date se rapproche 
aussi à Rome des Consualia du 15 décembre, jour où 
des courses de chars attelés de mulets avaient lieu, et 
où les animaux de trait, chevaux ou mulets, étaient 
exemptés de travail et couronnés de fleurs.

Cependant Guidizzolo est en Cisalpine, en 
territoire cénoman, et deux inscriptions d’Entrains 
(Nièvre) émanant d’un individu à nom celtique et d’un 
Marcellus qui se dit habitant du pays nous assurent 
qu’Epona possédait un temple en plein centre de la 
Gaule.

Rhiannon, la reine cavalière galloise

H. Hubert10 proposa naguère un rapprochement 
d’Epona et de la galloise Rhiannon qui a été assez 
unanimement accepté et qui permet d’entrevoir ce 
qu’a pu être la mythologie de la déesse gauloise. Dans 
la première branche du Mabinogi, Rhiannon apparaît à 
Arberth, la cour principale de Pwyll, prince de Dyvet. 
Il y avait là un tertre qui passait pour merveilleux car 
tout noble qui s’y assoit, ne s’en va pas sans avoir reçu 
des coups ou des blessures ou avoir vu un prodige. 
Pwyll s’assied sur le tertre et voit venir le long de la 
grand’route qui partait du tertre une femme montée 
sur un cheval blanc-pâle, gros et très fort. Le cheval 
paraissait à tous les spectateurs s’avancer d’un pas 
lent et égal. Il arriva à la hauteur du tertre et Pwyll 
demanda à un de ses hommes d’aller s’enquérir de 
son identité. Il se porta à la rencontre de la cavalière 
mais elle le dépassa. Il se mit à la poursuivre de son 
pas le plus rapide  ; mais plus il se hâtait, plus elle 
se trouvait loin de lui. Pwyll envoya alors le jeune 
homme chercher le cheval le plus rapide de son écurie 
pour s’élancer à sa poursuite. Le cavalier fit sentir les 
10 « Le mythe d’Epona », Mélanges Vendryes, 1925, pp. 187-
198.

éperons au cheval ; mais plus il le frappait, plus elle se 
trouvait loin de lui, et cependant son cheval paraissait 
avoir gardé la même allure qu’elle lui avait donnée 
au début. Le lendemain, Pwyll retourne au tertre avec 
un écuyer et le cheval le plus rapide qu’il connaisse. 
Ils étaient à peine assis qu’ils virent la même femme 
sur le même cheval avec le même habit sur la même 
route. L’écuyer monta à cheval, mais avant qu’il ne 
fût bien installé en selle, elle avait passé à côté de lui 
en laissant entre eux une certaine distance  ; elle ne 
semblait pas plus se presser que le jour précédent. Il 
mit son cheval au trot, pensant que quelque tranquille 
que fût son allure, il l’atteindrait. Comme cela ne lui 
réussissait pas, il lança son cheval à toute bride, mais 
il ne gagna pas plus de terrain que s’il eût été au pas. 
Plus il frappait le cheval, plus elle se trouvait loin de 
lui, et pourtant elle ne semblait pas aller d’une allure 
plus rapide qu’auparavant. L’écuyer renonça donc 
et Pwyll revint un troisième jour. Il vit à nouveau la 
cavalière apparaître, s’élança à sa poursuite avec les 
mêmes résultats jusqu’à ce qu’il la supplia : « Pour 
l’amour de l’homme que tu aimes le plus, attends-
moi ». Alors, la jeune fille s’arrêta et l’attendit. Elle 
rejeta la partie de son voile qui couvrait son visage, 
fixa ses regards sur lui et commença à s’entretenir 
avec lui… Aux yeux de Pwyll, le visage de toutes les 
pucelles ou femmes qu’il avait vues n’était d’aucun 
charme à côté du sien. La jeune femme lui révèle son 
nom, Rhiannon, et lui explique « L’on veut me donner à 
quelqu’un malgré moi. Je n’ai voulu d’aucun homme, 
et cela par amour pour toi, et je ne voudrai jamais 
de personne à moins que tu me repousses. C’est pour 
avoir ta réponse que je suis venue ». Ils conviennent 
d’un rendez-vous chez le père de Rhiannon dans un 
an où sera préparé le festin de mariage.

Le schéma du mythe est très clair. Rhiannon est 
une cavalière qui possède un cheval particulièrement 
rapide. Mais elle vient de l’Autre monde (même si 
elle apparaît sur la route, Pwyll doit être assis sur le 
tertre merveilleux pour qu’elle apparaisse) et est une 
reine (son nom dérive de *Rigantona et signifie la 
« grande reine divine ») qui accorde la souveraineté 
à celui auquel elle choisit de s’unir. Ce dernier doit 
savoir saisir l’occasion (il doit la poursuivre lui-même 
et l’appeler). Mais Pwyll est un amoureux maladroit 
et la suite le montrera quand il laisse Gwawl, son 
rival, lui enlever Rhiannon. Heureusement, celle-
ci sait rattraper la situation, en fixant à Gwawl un 
délai d’un an pour coucher avec lui et en remettant 
à Pwyll un petit sac qu’il devra demander à Gwawl 
de remplir un an plus tard et dont elle fera qu’il se 
révèle irremplissable. Un an plus tard,  Pwyll revient 
donc sous l’aspect d’un mendiant auprès de son rival : 



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 3

9

« Voici ce que je demande : plein le petit sac que tu 
vois de nourriture »… Un grand nombre d’officiers 
se levèrent et commencèrent à remplir le sac. On 
avait beau en mettre : il n’était pas plus plein qu’en 
commençant. « Mon âme, dit Gwawl, ton sac sera-t-il 
jamais plein ? ». Pwyll révèle alors qu’il faudra qu’un 
maître de terres, de domaines et de vassaux presse la 
nourriture de ses deux pieds dans le sac et dise « On 
en a mis assez  ». Sur la sollicitation de Rhiannon, 
Gwawl se lève et met ses pieds dans le sac mais Pwyll 
l’y enferme en tournant le sac, ferme le sac et sonne 
du cor ce qui donne le signal à ses gens d’envahir la 
cour. Il rejette sa défroque et tire vengeance de Gwawl 
car en entrant chacun de ses gens donne un coup 
de pied ou de trique sur le sac en prétendant qu’un 
blaireau y est enfermé. Rhiannon n’est pas seulement 
irrattrapable, si elle n’y consent point ; elle est aussi 
d’une fécondité inépuisable qui assure la prospérité 
des états de celui qu’elle a choisi. Elle se rapproche 
alors de la déesse-mère qui dispense fertilité agricole 
et aussi fécondité comme le montre la fin de l’histoire. 
Alors qu'elle a donné un fils à Pwyll, l’enfant disparaît 
et elle est accusée d’avoir tué le bébé, pour preuve de 
quoi on tue des chiots et barbouille de leur sang le 
visage de Rhiannon pendant son sommeil. L’enfant 
disparu est retrouvé aux calendes de mai à proximité 
d’un poulain nouveau-né que Teyrnon Twrv Vliant 
sauve des griffes d’une sorte de monstre dont il tranche 
le bras. Teyrnon adopte l’enfant qui grandit trois fois 
plus vite qu’un enfant ordinaire11; et le poulain fut 
donné à l’enfant.

Comme Rhiannon, Epona est parfois qualifiée 
de regina dans certaines inscriptions. Le mythe 
de la divine équine galloise rectifie fortement à 
la hausse l’image d’Epona. Le vent qui gonfle le 
manteau de cette dernière renvoie, certes, à son 
aspect psychopompe, aux sept mille anges avec 
des formes de cheval et d’oiseau qui modèrent le 
vent dans le ciel supérieur irlandais, mais aussi à la 
faculté de la cavalière Rhiannon de paraître aller très 
lentement tout en étant la plus rapide et irrattrapable, 
ce qu’exprime aussi la tranquille allure au pas ou à 
l’amble des montures de l’Epona gallo-romaine. 
L’auréole formée par le manteau de cette dernière 
renvoie sans doute aussi à cette unique étoile qui 
enferme en rond le ciel supérieur. Surtout la présence 
de l’enfant et du chien aux côtés d’Epona, l’aspect 
de déesse d’abondance exprimée par la patère et la 
corne ou de déesse-mère assise que son iconographie 

11 Trad. Loth, Les Mabinogion, t. 1, pp. 110-111 : Au bout de 
l’année, il marchait d’un pas solide et  était, plus développé 
qu’un enfant de trois ans grand et gros. Au bout d’une seconde 
année d’éducation, il était aussi gros qu’un enfant de six ans.

rejoint parfois, s’expliquent au mieux par les motifs 
du mythe de Rhiannon.

La reine cavalière de l’Autre monde

Bien que marquée par des mythes de forme 
plus archaïque, l’Irlande n’ignore cependant pas 
ce personnage de la femme maîtresse des chevaux. 
Elle apparaît en effet dans la seconde partie de La 
navigation du coracle de Maelduin, lorsque les 
voyageurs atteignent l’Autre monde. S’élevant dans 
une mer de nuages et passant sous le fleuve arc-en-
ciel, ils atteignent une colonne d’argent d’où descend 
un filet du même métal qui semble correspondre à 
l’axe du monde (§ 23-26), une île reposant sur un 
piédestal habitée par un laboureur (§ 27) et atteignent 
une grande île (§ 28) :

Là étaient une grande plaine et des collines 
couvertes non de bruyères mais d’un gazon uni. Ils 
virent dans cette île une forteresse grande, élevée, 
solide et dedans une demeure ornée avec de bons lits. 
Dix-sept filles étaient en train de préparer un bain… 
à l’heure de nones, ils virent un cavalier sur un cheval 
de prix se diriger vers la forteresse. Sous lui était une 
housse belle et ornée. Il portait un capuchon bleu, 
un manteau pourpre orné de franges  ; il avait aux 
mains des gants brodés d’or et aux pieds de belles 
sandales. Quand il fut descendu de cheval, une des 
filles prit aussitôt sa monture. Il entra ensuite dans 
la forteresse et se mit au bain. Ils s’aperçurent alors 
que c’était une femme qui était descendue de cheval, 
et peu après une des filles vint vers eux : « Bienvenue 
est votre arrivée ! dit-elle ;  Entrez dans le château, 
la reine vous invite. » Maelduin et ses compagnons 
se baignent puis ils sont conviés au repas. Chacun est 
alors invité à suivre une des femmes dans sa chambre. 
Ainsi ces dix-sept hommes et les dix-sept jeunes filles 
dormirent ensemble, et Maelduin reposa avec la 
reine. Cette dernière révèle à Maelduin qu’elle est 
veuve d’un roi auquel elle a donné ces dix-sept filles, 
qu’ayant pris après lui la royauté, elle va chaque jour 
dans une grande plaine de l’île pour juger les gens et 
donner la solution de leurs procès et que, s’ils restent, 
leur existence sera éternelle sans qu’ils aient jamais 
à se donner aucune peine. Les voyageurs demeurent 
dans l’île pendant trois mois d’hiver qui leur parurent 
trois années, mais ses hommes l’entraînent à repartir. 
Mais quand ils coururent à leur navire, elle arriva 
alors à cheval et jeta un câble derrière eux ; Maelduin 
saisit ce câble qui s’attacha à sa main… et, au moyen 
de ce câble, elle tira à elle le navire et le ramena dans 
le port. Ils passèrent alors avec elle les trois mois du 



10

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

printemps avant d’effectuer une nouvelle tentative 
de fuite. La reine jeta le câble derrière eux. Un des 
hommes de l’équipage l’attrapa et il s’attacha à sa 
main. Diuran le Poète lui trancha la main qui tomba 
avec le câble. à cette vue, la reine se mit aussitôt à 
pleurer et à crier et à remplir toute la contrée de ses 
lamentations. C’est ainsi qu’ils lui échappèrent.

Bien que le nom de la maîtresse de l’île ne 
soit jamais révélé, l’épisode est particulièrement 
démonstratif. Comme pour Rhiannon et certainement 
Epona, la qualité de reine va de pair avec celle de 
cavalière. Elle porte un manteau pourpre et aussi 
une capuche bleue qui évoque le bardocucullus des 
représentations d’Epona. Cette reine est comme 
Rhiannon, que Pwyll priait de s’arrêter pour l’amour 
de l’homme que tu aimes le plus et dont le petit sac 
s’avérait irremplissable, une maîtresse des chevaux 
mais aussi une maîtresse de l’abondance et de l’amour. 
Sa fécondité est comme son abondance inépuisable. 
N’a-telle pas donné dix-sept filles à son royal époux ? 
Et cela correspond exactement au nombre des 
compagnons de Maelduin. On peut être certain que si 
ce dernier avait débarqué avec un nombre d’hommes 
double, celui des filles se serait immédiatement ajusté. 
Elle juge au milieu d’une grande plaine, certainement 
d’une grande richesse agricole car ce n’est pas un 
hasard si le court épisode précédent se clôt sur la 
rencontre d’un laboureur. L’île est recouverte non de 
bruyères, mais d’un gazon uni signe d’un bon herbage 
pour les troupeaux.

L’union du roi et de la reine est théologique-
ment indispensable à la prospérité du pays. Mais dans 
l’Autre monde, la reine est veuve, ce qui s’exprime 
par le motif du bras coupé. Lorsque le roi refuse 
l’amour de la divinité-reine, maîtresse des chevaux, 
c’est-à-dire d’une richesse guerrière indispensable à 
la fonction royale, il perd symboliquement le bras qui 
manie les armes, notamment l’épée. Le câble lancé 
par la cavalière n’est peut-être que l’allongement du 
fouet de la maîtresse des chevaux. Quant au marin 
de Maelduin, qui se substitue ici à son chef, il n’est 
pas le seul à perdre son bras car le motif s’applique 
aussi au dieu-roi irlandais Nuada au cours de la pre-
mière bataille de Mag Tured. Le bras tranché figure 
aussi dans l’histoire de Rhiannon et il permet à cette 
dernière de retrouver son rôle actif. La perte du fils 
signifiait l’interruption de son pouvoir de fécondité 
et d’abondance, déterminant aussi l’inversion de son 
rôle puisque, de cavalière, elle était devenue celle sur 
laquelle on monte. 

L’Irlande connaît aussi une variante inversée 
du mythe de Rhiannon. Dans La destruction de 
l’auberge de Da Derga, le roi Conaire dont un interdit 

était que « trois hommes rouges n'iront pas devant toi 
à la maison des rouges12 » aperçoit devant lui trois 
cavaliers aux cheveux rouges, habillés de rouge et 
montés sur des chevaux rouges. Aussi envoie-t-il à 
trois reprises son fils devant lui pour les retenir, mais 
ce dernier n’arrive ni à les dépasser, ni à les persuader 
de s’arrêter. L’épisode de Maelduin nous avertit que 
ces cavaliers pourraient aussi bien être des cavalières. 
En tout cas, Conaire parvient à l'auberge après les trois 
cavaliers rouges et voit alors arriver une femme qui 
prétend avoir de très nombreux noms parmi lesquels 
sont ceux de Bodb (« corneille ») et de Nemain (« la 
sacrée », mais qui peut parfois se traduire par «  furie 
guerrière »), deux des noms de la déesse souveraine 
et guerrière des Irlandais également connue sous le 
nom de la triple Morrigan. Mais à l’inverse de Pwyll, 
Conaire n’a pas réussi à arrêter à temps les cavaliers 
et la conclusion du récit montre que sa rencontre avec 
les cavaliers rouges correspond à une disjonction. Ce 
puissant roi a perdu la faveur de la triple divinité reine 
et en même temps que la royauté, il perdra la vie.

Macha qui court plus vite que les chevaux du roi

	 Examinant le dossier d’Epona, Claude 
Sterckx13 avait insisté sur l’interchangeabilité de 
toutes les déesses celtiques. Les contextes d’emploi 
des figurines gauloises de terre cuite14, où les chevaux 
sont avec les oiseaux l’espèce la mieux représentée au 
sein de la catégorie animale, amèneraient facilement 
aux mêmes conclusions. Il est en effet bien difficile 
de démêler des personnalités entre les principales 
divinités féminines observées (par ordre d’importance 
Vénus, anadyomène ou protectrice, la déesse gréco-
romaine de l’amour  ; les déesses-mères allaitant un 
ou deux enfants, souvent représentées assises dans un 
fauteuil d’osier ; les déesses de l’abondance, assises ou 
debout, portant une corne ; Epona à cheval avec patère 
et corne ; Minerve avec bouclier ou patère). L’Irlande, 
où nous connaissons la mythologie, va dans le même 
sens. La correspondante la plus directe de Rhiannon et 
Epona est logiquement la Morrigan dont le nom signifie 
«  grande reine  » et qui intervient fréquemment dans 
des scènes de guerre ou de massacre. Mais, à l’instar 
des déesses-mères gauloises qui vont le plus souvent 
par trois, il y a trois Morrigan, les deux autres portant 
respectivement les noms de Bodb (« la corneille ») ou 
Nemain et de Macha (« la plaine »).

12 Da Derga peut se comprendre comme « les deux rouges ».
13 éléments de cosmogonie celtique, 1986, pp. 9-48, ici 47-48.
14  Talvas S., Recherches sur les figurines en terre cuite gal-
lo-romaines en contexte archéologique, Mémoire de doctorat 
sous la direction de J.-M. Pailler, univ. de Toulouse-Le Mirail, 
2007.



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 3

11

Si elle dispose d’un pouvoir de métamorphose 
animale, il faut sans doute renoncer à en faire 
une déesse chevaline. Les récits irlandais nous la 
présentent sous la forme d’une anguille, d’une louve 
grise, d’une génisse sans corne ou d’une corneille. 
Lorsqu’elle apparaît en compagnie d’un cheval, dans 
la Razzia des vaches de Regamain, elle s’annonce à 
Cúchulainn par un cri, horrible et affreux, qui le tire 
de son sommeil. S’approchant le héros ulate voit :

	 un char attelé d’un cheval rouge. Le cheval 
n’avait qu’une jambe et le timon du char passait à 
travers le cheval si bien qu’un morceau de bois lui 
sortait par la base du front. Une femme rouge, avec 
ses deux sourcils rouges était dans le char  ; son 
manteau et son équipement étaient rouges aussi. Son 
manteau tombait entre les deux roues du char si bien 
qu’il râclait le sol derrière elle15.

	 Le portrait s’avère bien plus inquiétant que 
celui de l’amoureuse Rhiannon. La couleur rouge 
qui envahit toute la description nous avertit que la 
Morrigan possède ici l’aspect d’une déesse guerrière 
et elle est bien proche de la Bodb (et sans doute de sa 
correspondante gauloise Cathubodua, « la corneille du 
combat ») qui se repaît de massacres et de cadavres. 
Mais sa puissance guerrière est toute pénétrée de 
magie  : le cri glaçant, l’inquiétant équidé. Il n’y a 
aucune raison de l’identifier à son effrayant cheval 
et il faut à nouveau plutôt la considérer comme une 
maîtresse des équidés.
	 Conductrice de char et oiseau se repaissant de 
cadavres guerriers, la Morrigan et la Bodb déploient 
donc essentiellement leur activité au niveau des deux 
premières fonctions duméziliennes. Macha est de 
définition plus complète puisque Dumézil a montré 
qu’il y avait trois Macha, une voyante qui fut la 
première reine d’Irlande, une guerrière qui défend sa 
royauté les armes à la main et une fée dispensatrice 
d’abondance, qui dessinent la figure d’une déesse 
trifonctionnelle16. Nous nous intéresserons ici 
uniquement à la troisième dont, en 1954, J. Gricourt17 
s’étonnait qu’on ne l’ait pas encore rapprochée de 
l’histoire de Rhiannon. La troisième Macha est une 
belle jeune femme qui surgit sans crier gare dans 
la maison d’un veuf du nom de Cruinn. C’était un 
«  aubergiste  », un riche paysan, doté de nombreux 
fils. Sans lui demander la permission, elle attise 
le feu, prépare le repas, trait les vaches, donne des 
ordres à ses gens et, la nuit venue, vient avec lui sous 

15 Trad. Guyonvarc’h, Morrigan-Bodb-Macha La souveraineté 
guerrière de l’Irlande, 1983,  p. 17.
16 Mythe et épopée, t. 1, 19742, pp. 602-612.
17 « Epona-Rhiannon-Macha », Ogam, 6, pp. 25-40.

sa couverture. Grâce à elle, la prospérité de la maison 
ne cesse de croître et elle est bientôt enceinte de lui. 
Au temps de l’assemblée des Ulates, Cruinn s’y rend 
et il y avait des courses de chevaux. Le char du roi 
Conchobar remporta la victoire. Mais, comme la foule 
louait la performance des chevaux royaux, l’aubergiste 
ne put s’empêcher de dire, malgré l’interdiction de sa 
femme de parler d’elle, que cette dernière était plus 
rapide que ces deux chevaux-là. Mal lui en prit car 
Conchobar le fit arrêter et menacer de mort si Macha 
ne venait courir contre son char. Bien qu’elle fût 
dans les douleurs, le roi la contraignit à se déplacer 
et à affronter ses chevaux à la course. Elle remporta 
la victoire et, poussant un grand cri, accoucha de 
jumeaux en atteignant l’extrémité du terrain. Elle 
lança alors une malédiction selon laquelle, durant 
neuf générations, les guerriers d’Ulster n’auront 
chaque année pendant une neuvaine pas plus de force 
qu’une femme en couches.

Par son nom, celui d’une plaine défrichée par 
Nemed, mais aussi par sa fécondité (elle est très vite 
enceinte et accouche de jumeaux), et sa propension 
à multiplier les richesses, Macha s’enracine dans 
l’abondance de troisième fonction. Mais sa capacité 
à lancer une malédiction (La courtise de Cruinn et 
de Macha, publiée par Thurneysen, la dit druidesse, 
et cette qualité lui est aussi attribuée dans la seconde 
version de la Seconde bataille de Mag Tured) contre 
les guerriers ulates montre bien sa capacité à opérer 
sur les trois niveaux fonctionnels. Et son rapport 
aux chevaux intervient plutôt dans cette dimension 
magico-guerrière. Gricourt voyait dans la course 
de Macha, une épreuve équestre rituelle opposant 
un roi à une déesse venue de l’Autre monde, du 
pays des morts. La déesse l’emporte mais disparaît, 
compensant son départ par une naissance double 
(un bébé accompagné d’un poulain pour Rhiannon ; 
deux jumeaux, un garçon et une fille pour Macha) qui 
donne un héritier à son époux.

Macha semble  avoir été la déesse éponyme 
de la capitale de l’Ulster, Emain Macha aux temps 
païens, Ard Macha (Armagh) à l’époque chrétienne. 
La notion du cri, effrayant chez Macha et chez la 
Morrigan, se retrouve dans l’histoire de Rhiannon car 
c’est en l’interpellant que Pwyll met fin à une course 
qu’il ne peut gagner. à l’inverse de Conaire ou de 
Conchobar qui l’oblige à courir et récolte un cri de 
malédiction, Pwyll supplie Rhiannon d’arrêter sa 
course et obtient la prospérité de son royaume et un 
héritier. Losqu’il crie à la cavalière de s’arrêter, celle-
ci lui rétorque  : «  Il eût mieux valu pour le cheval 
que tu eusses fait cette demande il y a déjà quelque 
temps. » La différence ne réside pas uniquement dans 



12

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

cette inversion de celui qui profère le cri et dans les 
conséquences malheureuses (de seconde fonction) 
ou bénéfiques (de troisième fonction). Elle enregistre 
aussi un archaïsme  : Rhiannon et sans doute Epona 
courent montées, Macha court à pied contre un char 
attelé de deux chevaux, ce qui dénote une forme de 
société plus ancienne.

On retrouve cette différence d’atmosphère 
technique dans la comparaison esquissée par 
Gricourt18 entre la naissance du fils de Rhiannon, 
Pryderi, et celle des chevaux de Cúchulainn. Il y a 
d’abord entre les deux hommes une ressemblance 
touchant à leur précocité et à leur intérêt pour tout 
ce qui touche aux chevaux. à deux ans, Pryderi a 
l’aspect d’un enfant de six ans et il apprend à monter 
à quatre ans. Cúchulainn lui aussi est particulièrement 
précoce. à deux ans, il en paraît sept et à sept, il 
réalise ses premiers exploits guerriers. Il possède 
deux chevaux extraordinaires, le Sabot noir et le Gris 
de Macha sortis d’un lac et qui y retournent après la 
mort de leur maître. Gricourt avait voulu voir dans le 
Gris de Macha un des jumeaux dont Macha accoucha 
à la tête des chevaux de Conchobar et l’équivalent 
du poulain né en même temps que Pryderi. Il serait 
difficile d’en donner la preuve mais cela crée une 
affinité supplémentaire entre la déesse irlandaise et 
les équidés dans un contexte où il est normal pour un 
héros de disposer non d’un mais de deux chevaux.

L’arrière-plan rituel  : le cheval comme animal 
royal

Macha serait la première reine d’Irlande, Epona 
a pu être parée du qualificatif de Regina et Rhiannon est 
assurément reine. Les déesses-reines celtiques sont cer-
tainement très liées au cheval. Mais c’est probablement 
l’effet de leur relation à celui auquel elles apportent la 
souveraineté. En tout cas, c’est à des divinités masculines 
que les Celtes antiques offraient des statues équines. à 
Nuits-Saint-Georges, sur le site gallo-romain des Bo-
lards, on a découvert un petit mulet votif dédié au dieu 
Segomo («  le victorieux »). à Neuvy-en-Sullias, chez 
les Carnutes, c’est un grand cheval de bronze bridé, mais 
non sellé, de plus d’un mètre de hauteur qui est offert au 
dieu Rudiobos. Son socle est pourvu de quatre anneaux 
qui laissent penser que la statue pouvait être portée pro-
cessionnellement à l’aide de perches en certaines occa-
sions. Un grand fragment d’un cheval de bronze a aussi 
été découvert en Autriche sur l’oppidum du Magdalens-
berg, capitale antique des Celtes du Norique, où existait 
la tradition d’un grand pèlerinage chrétien aux quatre 
montagnes de part et d’autre de la vallée de la Glan (« la 

18 « Epona-Rhiannon-Macha (II) », Ogam, 6, pp. 75-86.

pure » en celtique), lequel peut, selon Pavle Zablatnik, 
remonter très haut dans le passé. 

Ces chevaux semblent donc offerts à des 
divinités que l’on peut considérer comme royales 
ou impériales. Segomo est une épiclèse signalant le 
Mars des éduens et des Séquanes. Rudiobos dont le 
nom dérive d’une racine celtique signifiant rouge a 
été rapproché du Mars Rudianus. Il est plus délicat 
de rattacher le site du Magdalensberg  au seul Mars 
Latobius et à la déesse topique Noreia, assimilée à 
Isis lors de la romanisation. Mais il s’agit là d’un site 
politiquement important abritant la capitale fédérale 
des Celtes du Norique. Le motif du bras coupé que 
nous avons vu affleurer dans les mythes de Rhiannon 
et de la reine cavalière confirme le lien avec Mars car 
il se rencontre aussi à propos de Nuada, le dieu roi 
irlandais et de son équivalent britonnique, le Mars 
Nodens dont le temple de Lydney Park recelait un bras 
de bronze. Plusieurs épiclèses des Mars gaulois les 
confirment d’ailleurs comme des dieux-roi : Albiorix, 
Caturix, Rigisamus… Par ailleurs, Epona semble 
proche de Mercure-Lugus, en compagnie duquel elle 
apparaît au sanctuaire de Châteaubleau et sur un bas-
relief conservé dans les fondations de la cathédrale 
de Strasbourg. Mais Lugus, dieu suprême doté de 

Le grand cheval de bronze processionnel du trésor de 
Neuvy-en-Sullias (gravure du XIXe siècle).



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 3

13

toutes les attributions, est aussi un dieu politique mais 
de niveau supérieur, impérial. La tenue du Concile 
des Gaules  au début août, temps des Lugnasad, à 
Lugdunum ne peut que le confirmer.

Voulant comprendre le sens des mythes de la 
déesse cavalière, J. Gricourt19 avait relevé la proximité 
d’Epona et des déesses-mères, puis remarqué 
l’existence de fêtes irlandaises comportant des courses 
de chevaux se déroulant autour de tombes d’anciennes 
déesses comme Carman ou Tailtiu. Ce faisant, 
il orientait l’explication vers des soubassements 
rituels qu’il avait explorés par la comparaison avec 
la mythologie grecque. évoquant d’abord Poséidon 
Hippios, Démèter se transformant en jument pour 
lui échapper et leur progéniture commune, le couple 
gémellaire constitué d’une fille et du cheval Arion, 
il développa l’analyse de plusieurs mythes pouvant 
servir de parallèles à la documentation celtique : ceux 
de Pélops et Hippodamie, Clithos et Palléné, Idas et 
Marpessa, Atalante… Ce faisant, il releva le motif de 
la hiérogamie (la course a pour enjeu la conquête d’une 
femme qui transmet la royauté), de la promenade en 
char qui comporte une dimension liturgique et conclut 
de manière un peu confuse, mais non sans laisser voir 
que cet ensemble mythique pouvait être en rapport 
avec le renouvellement de la royauté.

La piste grecque n’était peut-être pas la plus 
favorable pour envisager les aspects rituels. En tout 
cas, c’est de l’Inde et de Rome que proviennent les 
informations les plus utiles. G. Dumézil20 a utilement 
fait le point sur la survivance des rituels royaux dans la 
Rome républicaine en partant de l’examen comparatif 
des rituels royaux védiques. Il a noté que ces derniers 
s’ordonnent sur trois niveaux géographiques et 
acquièrent leur cohérence de la nature des risques 
que le sacrifiant doit affronter. En Inde, au niveau 
familial, le rajasuya fait le roi en humiliant et 
éliminant un proche parent ; au niveau de la société, 
le vajapeya établit le roi au-dessus des trois fonctions 
par le moyen d’une course de chars qu’il remporte ; 
au niveau suprême, impérial, pourrait-on dire, de 
la communauté plus vaste des Aryas, l’asvamedha 
établit la supériorité d’un roi sur ses confrères du 
voisinage par le sacrifice d’un cheval revenu sain 
et sauf d’un long vagabondage. à Rome, Dumézil 
retrouve l’équivalent du rajasuya dans les Lupercalia 
du 15 février qui commémorent la rivalité des deux 
frères jumeaux Romulus et Remus, celui du vajapeya 

19 « Epona-Rhiannon-Macha (3) », Ogam, 6, pp. 165-188.
20 Fêtes romaines d’été et d’automne, 1975, particulièrement 
pp. 109-219, auxquelles on ajoutera La religion romaine ar-
chaïque, 19872, pp. 235-238,  pour la comparaison de  l’asvame-
dha et de l’Equus October.

dans les courses de chars des Equirria du 27 février 
et du 13 mars, enfin le parallèle de l’asvamedha où 
le corps du cheval sacrifié est divisé en trois parties 
dans l’Equus October, sacrifice d’un cheval de guerre 
vainqueur d’une course dont la tête fait l’objet d’une 
lutte entre les gens du faubourg du Suburre et ceux 
du quartier de la Via Sacra qui veulent la porter à 
la Regia (la maison du rex, le prêtre qui, à l’époque 
républicaine, a succédé au roi pour l’accomplissement 
de certains rites) où la queue avait déjà été apportée 
par un coureur.

Nous connaissons très mal les rituels celtiques 
mais nous voyons que les deux derniers rituels 
indiens et romains mettent en scène une course de 
chevaux et un sacrifice de cheval. Nos mythes de la 
déesse cavalière pourraient donc bien trouver leur 
explication dans une préhistoire des rituels royaux 
indo-européens

La confrontation de Gwawl et de Pwyll qui 
apparaît comme une complication dans la première 
branche du Mabinogi recevrait alors une explication 
simple. Elle répond à la lutte des Fabiens et des 
Quintiliens lors des Lupercalia et son dénouement (le 
jeu du blaireau dans le sac) concorde avec  l’essence 
du rituel du rajasuya  : humilier un concurrent. Le 
récit ne dit pas le degré de parenté de Pwyll avec 
Gwawl. Ce dernier est seulement présenté comme 
un homme riche et belliqueux, mais il ne semble pas 
d’une importance sociale très élevée. Le contexte 
indien et romain (l’humiliation suit un vol de bétail, la 
course des Luperques possède des vertus fécondantes) 
paraît s’enraciner dans la troisième fonction, ce 
qui correspond aussi à celui de l’affrontement 
du Mabinogi qui se concentre autour d’un festin 
d’épousailles interrompu et de la nourriture qui a été 
accumulée à cet effet. Il est même assez proche de la 
situation romaine où Rémus et ses Fabiens, revenus 
les premiers avec le bétail récupéré, mangent la 
viande du sacrifice interrompu ne laissant que les os 
décharnés à Romulus et à ses Quintiliens. 

La course de Macha contre les chevaux du 
roi Conchobar rappelle évidemment les courses 
de chevaux des Equirria. Celles-ci sont comme en 
Irlande des courses de chars attelés de deux chevaux, 
mais elles sont des courses où s'affrontent trois 
chars de couleurs différentes symbolisant les trois 
fonctions (le blanc de Jupiter, le rouge de Mars et le 
vert de Vénus). En Inde, la compétition est largement 
fictive car il est inenvisageable que le char royal ne 
gagne pas et les autres équipages ne sont là que pour 
la figuration. à Rome, on considérait comme un 
mauvais présage que le char vert arrivât le dernier. 
Dans le mythe de Macha, la déesse court à pied 



14

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

contre les chevaux royaux. Nous sommes en présence 
d’un duel mais dont le résultat établit la supériorité 
de la déesse sur le roi en insistant sur le caractère 
trifonctionnel de la première : gagnante, elle agit en 
druidesse en proférant une malédiction qui s’exerce 
dans le domaine guerrier (les hommes d’Ulster sont 
frappés d’impuissance militaire) au moment où elle 
met au monde des jumeaux (preuve de sa fertilité). Le 
cri qu’elle pousse au moment de sa délivrance devant 
un roi qui a refusé sa supplique inverse la supplication 
proférée par Pwyll et qui arrête la course de Rhiannon.

En ce qui concerne l’asvamedha, F. R. 
Schröder21 en avait rapproché un passage de la 
Topographia Hibernica de Giraud de Cambrie où 
celui-ci rapporte un rite abominable pratiqué dans 
un canton de l’Ulster quand il faut se donner un roi. 
On amène alors une jument blanche et celui qui va 
être élevé au rang de roi accomplit alors en public un 
impudent acte de bestialité (coram omnibus bestialiter 
accedens, non minus impudenter quam imprudenter, 
se quoque bestiam profitetur). La jument est tuée et 
découpée en morceaux qui sont cuits dans l’eau où 
sera ensuite préparé un bain pour l’intronisé durant 
lequel ce dernier mange la viande en compagnie de 
son peuple et boit le bouillon à même la cuve sans se 
soucier d’utiliser un vase ou ses mains. Le mythologue 
allemand avait reconnu dans cette description 
un équivalent d’un rite obscène de l’asvamedha, 
lorsqu’après la mort du cheval par suffocation la reine 
simule un accouplement avec le cadavre encore chaud 
tandis que les prêtres échangent des stances obscènes. 
Cl. Sterckx22 souscrit à ce rapprochement en dépit de 
l'hostilité de F. Le Roux et de Dumézil qui pensent 
plutôt à un rite de communion. Pour nous, c’est le 
contexte (un roitelet d’Ulster convient mal pour un 
rituel destiné en Inde à un roi suprême) qui nous fait 
hésiter. En revanche, le transport processionnel d’un 
cheval conviendrait assez bien pour un rituel d’une 
telle ampleur dans ses prétentions. Dans le contexte 
des débuts de la religion gallo-romaine, il refléterait 
assez bien le long vagabondage du cheval indien 
accompagné d’une escorte chargée de le défendre sur 
tous les territoires où son humeur l’aventure. Le fait 
que le cheval de bronze gaulois provienne de la cité 
carnute qui passait alors pour le centre de la Gaule où 
les druides se rassemblaient et où, à cette occasion, on 

21 « Ein altirischer Krönungritus und das indogermanische Ros-
sopfer », Zeitschrift für Celtische Philologie, 16, 1927, p. 312.
22 Mélanges offerts à B. Sergent, p. 654, où il fait valoir que 
le roi est parfois comparé à un étalon dans la poésie irlandaise 
et que la souveraineté du Leinster est liée à la consommation 
de viande. On y joindra aussi l'anecdote du Pseudo-Plutarque 
narrant comment le misogyne Fulvius Stellus s'accoupla à une 
jument qui lui donna une fille du nom d'Epona.

jugeait les procès, ne peut qu’appuyer l’hypothèse. Le 
Magdalensberg, capitale du Norique protohistorique 
et romain, qui a aussi produit les fragments d’un grand 
cheval de bronze, pourrait également avoir connu ce 
type de rituel. Elle constitue encore aujourd'hui le point 
de départ d'un long pèlerinage aux quatre montagnes 
(Vierbergelauf) qui se déroule de part et d’autre de la 
vallée de la Glan sur une distance d'une cinquantaine 
de kilomètres. Le plus modeste équidé des Bolards 
a, en revanche, plus de chance de ne représenter que 
l’offrande d’une corporation de muletiers.

 
De la mythologie celtique à la mythologie 
française : sainte Reine et sainte Marguerite

	 Nous avons montré ailleurs qu’il avait existé 
des Mabinogion gaulois qui ont laissé quelques 
souvenirs hagiographiques. Nous ne parlons pas du 
cas de saint Hervé dont le père, Hoarvian, rencontre 
sa femme appelée Rivanon près d’une source le long 
de la grand’route royale après avoir fait trois nuits de 
suite un songe dans laquelle une mystérieuse inconnue 
lui apparaît. C. Sterckx23 avait conclu que, malgré 
une dérivation linguistiquement anormale, Rivanon 
était très étroitement apparentée à la Rhiannon de 
la première branche du Mabinogi gallois. Nous 
pensons plutôt à la Vie de saint Eusice de Selles-sur-
Cher qui a transposé les schémas de construction des 
troisième et quatrième branches. Rhiannon ne joue 
malheureusement qu’un petit rôle dans la dernière 
branche. Cependant, à l’endroit correspondant à 
l’épisode final où l’on apprend à l’occasion de 
la libération de Pryderi et de Rhiannon que cette 
dernière portait pendant sa captivité les licous des 
ânes, la Vie de saint Eusice fait apparaître un cheval 
noir démoniaque du nom de Trabaudus ou Neptune. 
L’animal était venu de la mer Adriatique par la voie des 
airs au milieu d’une violente tempête. Il sort du Cher 
23 Voir Ollodagos, I, 1988-90, pp. 111-115.

Le site du Magdalensberg



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 3

15

dont il trouble la navigation et il terrifie les ouvriers 
envoyés chercher des pierres pour la basilique que 
le saint abbé veut construire. Ce dernier le guette, le 
voit surgir monté par un homme armé et parvient à 
l’emprisonner dans un cercle magique tracé avec du 
sable, oblige l’esprit diabolique à transporter avec 
rapidité les pierres petites ou énormes éparses dans la 
plaine et les renvoie à leur point de départ : un gouffre 
duquel se soulèvent de très violentes tempêtes. à vrai 
dire, ce cheval pourrait aussi facilement représenter 
un ultime avatar christianisé d’un équivalent gaulois 
de Pryderi que de Rhiannon. En tout cas, on notera 
la très grande violence des vents qui sont associés 
aux déplacements rapides de ce cheval, sa capture au 
milieu d’un cercle de sable qui matérialise le cheval 
démoniaque qualifié d’imaginaire. Cela rappelle les 
démoniaques chevaux plus rapides que le vent de La 
navigation du coracle de Maelduin. Ils apparaissent 
sur des îles au sol sablonneux ou bien couvert de 
gazon sur lequel se voient leurs énormes empreintes 
et ils fouillent le sol avec leurs sabots pour lancer des 
pierres.
	 Mais le principal dossier hagiographique 
suspecté d’avoir conservé quelques traces de 
l’Epona gauloise est celui de sainte Reine d’Alésia. 
Archéologiquement parlant, on ne peut rêver d’un 
meilleur cas. Le culte de la sainte semble avoir été 
instauré très tôt sur un site celtique majeur occupé de la 
protohistoire à l’Antiquité tardive où le culte d’Epona 
est attesté par une dédicace à la déesse inscrite sur un 
ex-voto antique de bronze représentant un homme 
barbu vêtu d’un cucullus conduisant une voiture à deux 
roues attelée à une jument. On notera aussi à Alésia 
la présence d’un sanctuaire à Apollon Moritasgus, 
épiclèse dont l’étymologie classique est « blaireau de 
mer », ce qui, mythologiquement parlant, cadre assez 
bien avec l’histoire de Rhiannon où figure un jeu du 
« blaireau dans le sac » et un enfant retrouvé par un 
certain Teyrnon Twrv Vliant, « le prince du bruit des 
flots  ». Tout près du théâtre antique, il a été fouillé 
une basilique dédiée à sainte Reine qui semble avoir 
succédé à un mausolée funéraire des IVe ou Ve siècles. 
Elle est entourée d’un cimetière recelant de nombreuses 
sépultures des VIe et VIIe siècles et est attestée en 719. 
Immédiatement à l’ouest, au fond d’un puits à eau, on 
a découvert deux assiettes et trois coupes circulaires 
ainsi qu’un plat ovale portant le dessin d’un poisson et 
sur le dessous, en graffite, plusieurs fois le mot Regina 
et un chrisme. L’ensemble a été interprété comme un 
service eucharistique en plomb datant du milieu du IVe 
siècle.
	 Nombreux sont ceux qui ont pensé que le 
culte de la sainte s’était contenté de relayer en le 

christianisant celui de l’Epona païenne, mais il faut 
avouer que le dossier hagiographique apporte peu. 
On s’est contenté de fabriquer à Reine une Vita sans 
aucune valeur historique en adaptant de très près les 
actes de sainte Marguerite d’Antioche de Pisidie. 
En 840, la sainte locale est pourtant appelée sainte 
Juste, surnom qu’elle tirait de sa capacité à châtier 
les parjures. Cela la rapproche évidemment de la 
reine cavalière qui jugeait les procès de ses peuples 
que nous avons rencontrée dans La navigation du 
coracle de Maelduin. Quelques miracles d’époque 
carolingienne accomplis près de son tombeau mais 
souvent peu caractéristiques, à l’exception de la 
punition d’un parjure lié au vol d’une épée, lui sont 
attribués avant le transfert de ses reliques à l’abbaye 
de Flavigny en 866. Un autre, repris ensuite par le 
Bréviaire de Flavigny et placé en 828 sous le règne 
de Louis le Débonnaire, mérite d’être cité car il relie 
la sainte aux équidés. Les habitants d’Alise réfugiés 
dans l’église abritant le tombeau de sainte Reine sont 
assaillis par les troupes de cavalerie des fils de Louis. 
Le premier soldat qui entra, après avoir enfoncé la 
porte, fut frappé de mort. Les autres s’emparèrent 
des vivres des paysans, mais quand ils voulurent les 

Statuette d'Epona en pierre d'Is-sur-Tille trouvée dans une 
cave d'Alésia (îlôt 065) (cl. J.-F. Bradu).



16

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

emporter, les cordes qui liaient les sacs se rompirent, 
les sacs se déchirèrent et les chevaux eux-mêmes furent 
frappés de mort soudaine ou, pris d’épouvante, se 
sauvèrent24. On retrouve ici le sac qu’on ne peut remplir 
et le cheval irrattrapable qui étaient les ressorts principaux 
de l’histoire de Rhiannon.
	 Le choix de la Vie de sainte Marguerite n’est 
peut-être pas non plus un complet hasard, car elle 
renvoie au dépit amoureux. Rhiannon suscite chez 
Pwyll et Gwawl le même désir que Reine et Marguerite 
chez le persécuteur Olibrius. Et telle Macha qui meurt 
en accouchant, Marguerite va jusqu’au martyre. Quant 
à l’anneau de fer que l’on montrait au bas Moyen 
Âge en prétendant qu’on lui avait ceint le ventre d’un 
anneau de fer, ne rappellerait-il pas une précaution 
nécessaire face à une déesse qui maudit lorsqu’elle 
accouche (Macha) ou dont l’enfant disparaît la nuit 
de sa naissance (Rhiannon) ? En tout cas, le choix de 
Marguerite apparaît excellent dans la mesure où elle 
est devenue chez nous au Moyen Âge, la patronne des 
accoucheuses et des parturientes.
	 Mais il faut aller plus loin. J. Merceron25 a en 
effet remarqué que si le culte d’Epona était très présent 
en Bourgogne (dédicaces d’Alise-Sainte-Reine et Til-
24 Grignard, Histoire de sainte Reine d’Alise, 1881, pp. 322-
323. Les ouvrages de Quillot, Vie et culte de sainte Reine, 1893,  
et de dom Viole, La Vie de sainte Reine vierge et martyre, 1724, 
sont d’un intérêt documentaire plus médiocre.
25 «  Sainte Marguerite en Bourgogne. Aspects légendaires et 
arrière-plans mythologiques », Mythologie française, 248, sep-
tembre 2012, pp. 60-82, et 249, décembre 2012, pp. 44-63.

Chatel, multiples bas-reliefs, statues et statuettes), 
celui de sainte Marguerite n’y était pas moins 
développé et avait produit des légendes populaires 
assez différentes des récits hagiographiques officiels. 
Ainsi à Bouilland, à une dizaine de kilomètres au 
nord-ouest de Beaune, où il existait une ancienne 
abbaye Sainte-Marguerite, une légende vise à 
expliquer l’origine de la Roche percée qui se trouvait 
à l’entrée du val. La sainte, bien que s’étant déclarée 
« fiancée de Jésus », devait à sa beauté de recevoir les 
hommages empressés de nombreux prétendants. L’un 
d’eux, en fait le diable déguisé, la surprit dans la forêt 
alors qu’elle se promenait sur sa mule. S’enfuyant, 
non sans avoir abandonné son voile aux rameaux 
d’une aubépine, elle se retrouva acculée à un rocher, 
mais la roche s’entrouvrit pour la laisser passer avec 
sa mule. On montrait, près de la Roche percée, le Pas 
de Sainte Marguerite, une énorme pierre de quatre 
mètres de long en forme de pied qui serait l’empreinte 
des pas de sa mule. L’histoire est reprise à Fussey, à 4 
km de là, où une trace sur la pierre serait la marque de 
son fouet lorsque, poursuivie par le diable, elle dut ici 
son salut à un bond prodigieux de sa mule. Une autre 
légende de Fussey dépeint une Marguerite mariée à 
un seigneur parti guerroyer. Déguisé en galant, le 
diable en profite pour la poursuivre mais elle s’enfuit 
si rapidement dans une carriole tirée par un âne que 
les roues de celles-ci laissèrent des empreintes dans 
le sol.

Le martyre de sainte Reine (gravure du XIXe siècle extraite de 
La vie de sainte Reine d'Alise de l'abbé Grignard).



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 3

17

	 On voit combien la Marguerite bourguignonne 
se rapproche de notre déesse-reine celtique et qu’il 
est bien tentant d’identifier son guerrier de mari à un 
ancien Mars. à Saint-Romain, à 10 km au sud-ouest de 
Beaune, sainte Marguerite aurait enchaîné à l’aide de 
sa ceinture un monstre appelé la Tartebouille, assimilé 
au diable parce qu’il empêchait les paroissiens du bas 
d’aller écouter la messe à Saint-Romain-le-Haut en 
empruntant un étroit sentier escarpé qui serpentait 
entre les roches où il gîtait dans une grotte appelée 
Tarte-Bouille. Un curé et son sacristain se rendirent 
à cette caverne une nuit de Noël, non sans s’être 
munis d’un sac magique. Au premier coup de minuit, 
le diable apparut et le sacristain réussit à l’enfermer 
dans le sac magique, puis à le jeter dans le bénitier 
de l’église. Le curé put dire sa messe et il proposa 
ensuite au diable de le libérer à condition qu’il jure 
de ne plus revenir, ce qui se produisit. On retrouve 
ici un étonnant parallèle christianisé à l’épisode de 
Gwawl enfermé dans le sac donné par Rhiannon à 
Pwyll avec, même, une conclusion identique sous la 
forme d’un serment arraché au méchant de ne plus 
rien tenter désormais.
	 Merceron a aussi insisté sur un autre aspect 
des légendes bourguignonnes de Marguerite qui en 
fait une maîtresse des vents et des tempêtes, ce qui 
peut être rapproché des représentations d’Epona 
pourvue d’un manteau flottant autour d’elle « comme 
une voile au vent ». Il note que sainte Marguerite 
figure dans des prières populaires recueillies en 
Morvan26 où l’on réclame la protection de la sainte 
contre l’ouragan et la tempête. Elle repousse la 
« foulise  », les tourbillons de vent. Le foulot est dans 
le Morvan un génie fantastique se manifestant sous la 
forme d’un vent violent et de colonnes de poussière 
qui dispersent durant les moissons les foins et les blés 
coupés. Il s’apparente au foulleteu du Dijonnais qui 
est à la fois un tourbillon de vent et un lutin vêtu de 
rouge qui fréquente les écuries où il panse les chevaux. 
à Mâlain, le fouletot ou follet soigne les chevaux, les 
conduit à l’abreuvoir en sifflant et en faisant claquer 
son fouet. à Recey-sur-Ource, le foulleteu se glisse la 
nuit dans les écuries, étrille les chevaux, leur peigne 
la crinière ou les emmène à l’abreuvoir, pour les 
préparer à tirer le char du diable qui se rend au sabbat. 
On retrouve aussi le foulleteu près de Langres où son 
domaine de prédilection est au Cognelot, promontoire 
rocheux dominant Balesmes (toponyme dérivant de 

26 L’une a été recueillie à Lavault-de-Frétoy, à une quinzaine de 
kilomètres au nord du mont Beuvray, dans une commune où se 
trouve une célèbre pierre à cupules, la Table du festin des fées, 
aussi appelée le Pas-de-l’Âne parce que l’équidé de saint Martin 
aurait bondi de là jusqu’à l’oppidum de Verdun, distant de six 
kilomètres.

Belisama, une épiclèse de la Minerve gauloise)  et la 
source de la Marne (la déesse-rivière Matrona) où se 
trouve une grotte où se serait prétendument réfugié le 
rebelle gaulois Iulius Sabinus après avoir fait semblant 
de se suicider. Sa femme qui se nommait Eponine, 
tout en portant le deuil, le rejoignait la nuit dans 
son refuge. Réussissant à dissimuler jusqu’au bout 
sa grossesse, elle accoucha de jumeaux sans l’aide 
d’une sage-femme. On ne sait trop que penser de 
cette histoire narrée par les meilleurs auteurs antiques 
(Tacite, Plutarque, Dion Cassius), mais certains y 
renifleront sans beaucoup de difficultés l’influence 
évhémérisante d’un mythe de la déesse dont Eponine 
portait le nom.
	 Il se pourrait donc que les Actes de la sainte 
Reine d’Alésia ne copient pas par hasard ceux de sainte 
Marguerite. Au minimum, il semble que la sainte 
grecque ait attiré sur sa personne un certain nombre 
de mythèmes qui provenaient, probablement par 
l’intermédiaire de sainte Reine, de la folklorisation de 
légendes initialement attachées à l’Epona des éduens 
et des Lingons. Maîtresse des équidés et protectrice 
des écuries, Rhiannon était susceptible d’apparaître 
soudainement (dans la première branche du Mabinogi 
et dans la légende de Macha) et de disparaître tout 
aussi rapidement (dans la quatrième branche et aussi 
dans l’histoire de Macha où elle meurt en enfantant à 
la fin de sa course). De même, Marguerite disparaît-
elle dans le Rocher percé (et, périodiquement, Eponine 
dans la grotte refuge de son mari), substitut de l’Autre 
monde où réside la reine cavalière de Maelduin, ou 
s’enlève-t-elle vers le ciel par un extraordinaire bond 
aérien de sa monture. Cette capacité est certainement 
à mettre au compte de sa vélocité qui n’est pas sans 
rapport avec le vent vertigineux qui règne dans les 
enceintes du ciel supérieur où, selon le Teanga 
Bithnua, des anges circulent sous forme d’oiseaux 
ou de chevaux. Marguerite est l’épouse d’un guerrier 
et elle protège les chevaux d’un lutin rouge. Nous 

La grotte des sources de la Marne où Eponine aurait 
nuitamment rejoint son mari (Cl. Office du tourisme de 
Langres ).



18

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

sommes bien proches ici d’un Mars Rudianus attesté 
par l’épigraphie antique ou du Rudiobos auquel une 
curie carnute dédiait un grand cheval processionnel. 
Marguerite (margarita, la perle lumineuse née de 
l’eau et de la lumière) avait sans doute été utilisée 
pour christianiser les déesses proche-orientales 
du type d’Astarté ou d’Aphrodite. à l’époque 
carolingienne, elle a bien pu être affectée au même 
usage dans les provinces occidentales où les déesses 
du type d’Epona, Rigantona ou Macha étendaient 
leur action bénéfique sur les trois fonctions, couvrant 
le domaine de Vénus, l’amante de Mars-Arès, et 
de l’abondance, mais apparaissant aussi comme 
maîtresse des chevaux, animaux royaux et guerriers 
par excellence, et comme maîtresse des âmes qui 
voyagent durant les tempêtes dans les enceintes des 
cieux, entre les gouffres aquatiques, d’où sortent le 
cheval noir d’Eusice ou le cheval Mallet du lac de 
Grandlieu, et le ciel supérieur.

Considérations calendaires

La Vie de saint Eusice indique que le cheval 
noir qui gîte dans le Cher et y gêne la navigation y 
était parvenu une nuit au milieu du mois d’août ; elle 
ne fournit en revanche aucune date pour son renvoi 
vers son lieu d’origine où de violentes tempêtes 
sortent d’un gouffre marin. Au lac de Grandlieu, la 
légende évoque un géant emprisonné sous une pierre 
et qui, dans ses efforts pour se libérer, provoque des 
tempêtes à la surface du lac27. Le cheval Mallet, qui 
était un cheval blanc qui vous jetait dans un trou 
d’eau si vous vous hasardiez à le monter, surgissait 
du lac de Grandlieu  à la Pentecôte, ce qui correspond 
approximativement aux calendes de mai galloises où 
l’on retrouve le fils disparu de Rhiannon en compagnie 
d’un poulain. Mais la Pentecôte est une date mobile 
intermédiaire entre la mi-mai et la mi-juin, entre 
Beltaine et le solstice d’été. Sainte Reine possédait 
trois fêtes  : le 7 septembre, considérée comme 
l’anniversaire du martyre, la Révélation (l’invention) 
de son corps, primitivement célébrée le 13 juillet qui 
fut vite transférée au dimanche de la Trinité, le 22 mars 
enfin qui commémorait la translation carolingienne à 

27 B. Robreau, « Mythe et rite : les survivances médiévales du 
cheval celtique », Mythologie française, 244, septembre 2011, 
pp. 23-34. Le géant doit y rester jusqu’à ce qu’une jeune fille 
vierge puisse enlever la pierre et passer le nœud coulant d’une 
ceinture autour du cou du géant. Cette jeune vierge évoque 
bien évidemment sainte Reine ou sainte Marguerite. En version 
païenne, Marguerite pourrait être Nemain, une des Morrigan, car 
margarita signifie « perle » et une glose explicite du Livre de 
Leinster dit .i. is gilithir nemaind ani fothaigim  : « ce que j’ai 
trouvé est aussi brillant qu’une perle » (trad. Guyonvac’h, op. 
cit., 1983, p. 113.

l’abbaye de Flavigny effectuée en 866. La première 
assimile Reine à la Vierge dont on fête la Nativité 
le 8 septembre, la seconde est célébrée le 22 mars 
à l’équinoxe d’automne et la Trinité rapproche la 
troisième du solstice d’été. L’ensemble semble plutôt 
indiquer que la maîtresse des chevaux gauloise était 
liée à des dates équinoxiales et solsticiales.
	 On peut discuter la date du 18 décembre 
affectée par le calendrier de Guidizollo à la fête 
d’Epona, y voyant un fait purement romain. La mort 
de Macha suggère en effet un mythe de Samain. 
Mais on aura aussi noté au passage que c’est la nuit 
de Noël que le sacristain de Saint-Romain ensache 
le diable. Certes, on peut penser que les légendes 
bourguignonnes sont dérivées de versions gallo-
romaines du mythe d’Epona où le culte de la déesse 
avait été fortement romanisé. Une autre légende de 
cheval pose le même problème, mais sa localisation 
armoricaine rend plus malaisée une interprétation par 
une romanisation très ancienne du culte.
	 Il s’agit de la légende du chevalier rouge du 
Cap près de Belle-Isle-en-Terre (Côtes-d’Armor). 
Chaque année, la veille de Noël, vers minuit, un 
chevalier, tout de rouge habillé, monté sur un palefroi 
recouvert d’une housse rouge et lançant des éclairs 
par les naseaux, descend à vive allure du sommet 
du Cap, un sommet situé dans la forêt de Coat-an-
Noz (la «  forêt de la nuit  »), et traverse les landes 
de Crug Lann pour aller se jeter dans le Guic du 
haut du pont de Belle-Isle (alt. 100 m). Les gens du 
pays se rendant à la messe de minuit font de grands 
détours pour l’éviter car, sinon, ils mourraient dans 
l’année28. Au sexe près, ce chevalier rouge évoque 
la terrifiante et rouge Morrigan qui apparaît en char 
une nuit à Cúchulainn. Il semble aussi bien proche 
de la Tartebouille qui empêchait les paroissiens du 
bas de Saint-Romain de venir à la messe de minuit. 
Dans les deux cas, la date solsticiale est soutenue 
par l’armature du récit qui repose sur une opposition 
haut/bas  : la Tartebouille gêne les paroissiens du 
bas (alt. 350 m) montant à l’église (alt. 430 m)  ; 
le chevalier rouge descend du sommet du Cap (alt. 
265 m) vers l’eau  (alt. 95 m) en contrariant le trajet 
des paroissiens. On notera que cette opposition 
corrobore l’hypothèse de Le Roux et Guyonvarc’h29 
sur le sens du nom de l’aubergiste Cruinn chez qui 
Macha habite. Cruinn signifie «   rond, globulaire »  
mais comme il habite la montagne et le désert, cette 
rondeur serait celle des montagnes par opposition à 
la plaine (magh) dont Macha porte le nom.

28 D. Gricourt et D. Hollard, Les jumeaux divins dans le fes-
tiaire celtique, 2017, pp. 68-74.
29 Ibidem., pp. 134 et 142.



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 3

19

 Un autre site armoricain peut sans doute être joint au dossier, 
celui du cheval blanc de Bossac30. Il se rencontrait à Saint-Just (Ille-
et-Vilaine) sur les landes de Cojoux où sont de célèbres alignements 
mégalithiques mais surtout, trois kilomètres plus au nord, dans les 
prés de l’Antouchais et sur la butte de Perdrilais. Il ne fallait surtout 
pas l’enfourcher car il précipitait le téméraire dans les eaux froides 
des marais de Bossac qui semblent avoir été compris comme une 
entrée des enfers. Le nom de Saint-Just rappelle le surnom donné 
à sainte Reine (sainte Juste) et celui de Bossac s’oppose à celui de 
Bosné, à un bon kilomètre en amont, au pied des landes de Cojoux. 
30 B. Robreau, art. cit., 2011, pp. 32-34.

Les marais de Bossac (commune de 
Bruc-sur-Aff) où un cheval vagabond  
précipitait ses malheureux cavaliers 
(d'après Géoportail).

Les alignements mégalithiques de la 
lande de Cojoux (commune de Saint-
Just) d'orientation solsticiale (d'après 
Géoportail).



20

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Nous sommes en pays gallo où le français l’a emporté 
tardivement sur le breton et la microtoponymie a bien 
pu jouer sur l’opposition beau nez/beau sac ou bosse-
nez/bosse-sac pour enregistrer une légende locale. 
Aurions-nous affaire à une variante du mythe du 
chevalier rouge dévalant les deux kilomètres séparant 
les landes de Saint-Just (alt. 70 m) jusqu’au marais 
de Bossac (alt. 30 m)  ? Deux indices pourraient 
nous inciter à croire à une fonction mémorisatrice 
de la toponymie, d’abord le nom de Pont Rougeau,  
hameau voisin de Bossac et qui pourrait bien s’être 
appliqué autrefois au pont de Bossac, surtout le fait 
que Bossac est une ancienne baronnie dont le siège 
(une ancienne motte circulaire autrefois cernée de 
fossés en eau) se trouvait en limite des paroisses de 
Saint-Just et de Pipriac mais sur celle de Bruc-sur-
Aff. Or si Bruc est le plus souvent interprété par le 
gaulois brucus (« bruyère »), on pourrait aussi songer 
à un jeu de mots avec le gaulois brocos qui signifie 
« blaireau ». En contexte mythologique, il n’est pas 
sûr que la microtoponymie n’obéisse pas davantage 

Effronté cheval blanc percheron (cl. B. Robreau)

aux lois de l’étymologie populaire plutôt qu’à celles 
de l’étymologie scientifique (bos- est probablement à 
rapprocher du latin bosc-us, « bois, bosquet ») et c’est 
par le jeu du blaireau dans le sac qu’une cavalière 
rouge et royale choisit son époux. La documentation 
ne donne aucune date préférentielle pour la rencontre 
du cheval de Bossac, mais sa présence près de 
l’alignement mégalithique de Cojoux n’est sans doute 
pas neutre. Les trois files de menhirs sont alignées sur 
le coucher du solstice d’été (ou le lever du solstice 
d’hiver). Et une des légendes françaises les plus 
fréquentes concernant les mégalithes et autres pierres 
virantes veut que les pierres viennent boire ou se 
baigner à la rivière (ou la fontaine ou la mer) une fois 
par an durant la messe de minuit.

(à suivre)


