PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 2 : LE BESTIAIRE

CHAPITRE 2
LES ANIMAUX SAUVAGES

Bernard ROBREAU

Les ours de Prats-de-Mollo en Vallespir (cl. O. Lluis Gual)



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Du point de vue mythique et rituel, les animaux
sauvages et les animaux domestiques possedent
un statut différent. L'animal sauvage est une sorte
de grand frére que l'on imite ou que 1'on chasse par
nécessité (et dont il faut alors se faire pardonner la
mort). L'animal domestique est au contraire un bien
qu'il est licite de sacrifier a une divinité dont on attend
la protection.

CHAPITRE 2
LES ANIMAUX SAUVAGES

Le vocabulaire celtique n’est pas tout a
fait identique a celui du frangais pour indiquer les
especes. Les cervidés et les bovidés sont simplement
des animaux a cornes. Quant aux distinctions entre
chien et loup, elles ne sont pas toujours évidentes a
arbitrer. Aussi allons-nous débuter par I’ours qui pose
moins de problémes.

L’ours

L’ours de la mythologie celtique apparait
rarement dans la forme animale, mais plutot sous
I’apparence d’un homme sauvage ou a nom d’ours.
Il semble posséder une valence royale. Art, « ours »,
fils de Conn aux cent batailles, est un roi supréme
d’Irlande qu’une défaite aux échecs oblige a partir sur
la mer affronter des monstres et visiter une ile lointaine
d’ou il ramenera Delbchaen, fille de Morgan, qui lui
est promise. Le récit semble ici de type initiatique. Le
plus célebre des « ours » royaux est bien stir Arthur. Les
Gallois appellent Chariot d’Arthur les constellations
de la Grande et de la Petite Ourses et une glose de
I’Historia Britonum disait explicitement que le nom
d’Arthur désigne ’ours terrible (ursum terribilem).
Dans le Mabinogi, le nom du roi Math vab Mathonwy
«ours, fils d’ourson » correspond en fait a un surnom,
matu, « male, viril », qui évite de prononcer le nom
de ’ours. Archéologiquement parlant, la découverte
d’une peau d’ours dans une tombe du tumulus 17
de la Heuneburg' permet de penser que le lien entre
I’ours et les princes celtes remonte au minimum a une
période aussi reculée que le Hallstatt C.

A vraidire, lafigure de I”ours est déja largement
sur le déclin quand le roman arthurien déferle sur
I’Europe médiévale. M. Pastoureau a relevé que le roi

1 M. Fernandez-Gotz et B. Arnold, « Elites before the
Fiirstensitze Hallstatt C sumptuous graves between Main and
Danube », in Connecting Elites and Region, 2017, pp. 183-199
(particuliérement pp. 190-191 ou les auteurs considérent la peau
d’ours comme une marque de I’importance sociale du défunt).

Arthur ne porte jamais d’ours dans ses armoiries et
que le lion a alors déja remplacé 1’ours comme roi
des animaux, notamment sous 1’influence de 1’Eglise
qui n’a eu de cesse de le transformer en animal
reconnaissant (I’épine que saint Aventin de Larboust
lui retire du pied) ou asservi (I’ours contraint par saint
Eloi, saint Viance ou saint Corbinien de remplacer le
beeuf ou le cheval qu’il avait tué). Selon Ph. Walter,
on comprendrait d’ailleurs mieux la folie d’Yvain qui
I’améne a quitter le monde des hommes pour roder
dans les bois ou il se nourrit de venaison toute crue,
s’il avait été un chevalier a I’ours avant de devenir un
chevalier au lion. Le héros combat un chevalier revétu
d’une peau d’ours, rejoignant les enseignements de la
Folie d’Oxford ou les habitants de Tintagel présentent
Tristan devenu fou comme le fils d’Urgan le velu.
L’ours fait néanmoins une apparition en chair et en
os dans un roman arthurien du XIII¢ siécle, Yder. Le
héros est un chevalier qui ignore qu’il est le fils du roi
Nuz (a rapprocher du nom du Mars-Nodens antique
et du Nuada irlandais, le roi des Tuatha Dé Danann)
mais est remarqué par la reine Gueniévre qui n’est pas
insensible a son charme. Pour cette raison, il provoque
la jalousie d’Arthur, qui refuse de 1’adouber, de Keu
et de Gauvain. Mais un jour, le vieil ours aveugle
de la ménagerie royale s’échappe et, guidé par son
odorat, se dirige vers la chambre de Gueniévre ou
sont Yder et Gauvain. Yder combat 1’animal a mains
nues et parvient a le précipiter dans le vide pour qu’il
s’écrase sur les rochers situés en contrebas. La encore,
I’exploit semble de type initiatique, le héros n’étant
adoubé que postérieurement a cet incident.

Vaincre un ours semble un exploit a valeur
royale, mais [’épisode révele aussi I’'intérét de
I’animal pour les femmes, peut-étre méme pour les
reines. Les fétes folkloriques de 1’ours? sont surtout
connues dans les Pyrénées, particuliérement en
Vallespir (Arles-sur-Tech, Prats-de-Mollo). On y
présente un homme déguisé en fille appelée Rosetta,
quatre hommes masqués et une troupe de jeunes gens
figurant les chasseurs. L’aprés-midi du dimanche
apres la Chandeleur, le spectacle consiste en la capture
d’un ours (un homme déguisé). On revient en cortége
avec arrét a chaque carrefour ou I’ours fait semblant
de s’échapper ou de se précipiter sur Rosetta. On
s’arréte sur la grand’place ou a été dressée une hutte
qui doit servir de caverne a la béte. Celle-ci s’échappe
a nouveau, se précipite sur Rosetta ou une jeune fille
de I’assistance et 1’entraine dans sa grotte. Un peu
plus tard, l'ours sort avec sa captive, se précipite sur
les masques qu’il est censé mettre en pieces, se sauve
dans une ruelle ou on le poursuit et se laisse tomber

2 Oriol Lluis Gual, Les derniers ours. Une histoire des fétes de
l’ours, 2017.



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

mort quand on tire un coup de fusil. Quatre hommes
le ramenent sur la place, I’asseyent sur une chaise.
Aussitdt il ressuscite et, tout en effectuant une danse
pantomimique complexe, le chef des chasseurs scalpe
etrase I’ours, auquel on a enlevé son masque, au moyen
d’une hachette et d’un rasoir de bois. La cérémonie
met la encore bien en valeur I’attrait des femmes pour
I’ours et les potentialités de violeur de I’animal.
Ailleurs, dans le folklore francais, 1’ours
apparait surtout dans les contes, particulierement
les variantes du conte-type 301, Jean de ['Ours. Le
héros, que la mythologie basque assimile a Baxajaun,
le seigneur sauvage de la forét, est un étre hybride trés
velu né d’un ours et d’une femme capturée par cet
ours ou réfugiée dans sa caverne. Jean est doté d’une
force surhumaine qui lui permet de venir a bout de
bien des épreuves (apprenti chez un forgeron, il casse
une enclume de fer et s’y fabrique un baton de fer ;
il descend dans un puits vertigineux et affronte des
monstres pour libérer une princesse prisonniere dans
un palais souterrain ; il revient du monde inférieur en
chevauchant un aigle). Valentin et Orson, un roman de
chevalerie du X V* si¢cle remontant probablement a un
conte attesté deux siccles plus tot, raconte comment la
reine Bellissant, bannie par son mari, I’empereur de
Constantinople, accouche de deux jumeaux dans la

Chapitre 2

Les chasseurs attendent l'ours a sa sortie du souterrain
(cl. O. Lluis Gual).

forét d’Orléans alors qu’elle revient chez son frére.
Ce dernier, le roi Pépin, en trouve un et décide de
I’¢lever tandis que 1’autre est enlevé et nourri par une
ourse. Plus tard, Valentin capture I’homme sauvage
et poilu qu’est devenu son frere ; ils combattent le
chevalier vert, lequel révele a Orson qu’il est fils de
roi, et ils vont délivrer Bellissant retenue au Portugal
par le géant Ferragus.

Le conte de Jean de I’Ours renvoie a un
mythe trés ancien dont la répartition est trés large en
Eurasie et Amérique du nord. L’histoire de Valentin
et Orson évoque méme un théme tres répandu dans la
mythologie amérindienne ou deux jumeaux séparés,
I’un (ici Valentin) accepté et éduqué alors que 1’autre
a été rejeté au ruisseau ou au marécage, se retrouvent
plus tard et accomplissent ensemble des exploits.
Développées sur ce tres ancien héritage, les histoires
de Jean de I’Ours qui descend aux enfers délivrer une
princesse, d’ Art qui part vers les iles lointaines pour en
ramener Delbchaen, ou d’Yder qui sauve une reine des
griffes d’un ours alors qu’il n’est pas encore adoubg,
semblent traduire une nouvelle couche incorporant
un scénario initiatique dans lequel le héros vainqueur
d’un ours ou bien a nom ou aspect d’ours (il s’est
appropri¢ ses qualités de force) est censé ramener



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

une femme. Cette strate semble de datation indo-
européenne et on la retrouve particuliérement dans
I’univers des guerriers spécialisés de Scandinavie, les
berserkir, « a chemise d’ours ».

Mais dans la derniére phase ou nous les
saisissons, les mythes de l'ours semblent un
commentaire de rituel. La chasse a 1’ours violeur
d’Arles-sur-Tech pourrait aussi bien constituer une
mise en scéne du début du conte de Jean de I’Ours
qu’avoir fourni une introduction a ce dernier ou a
I’histoire de Valentin et Orson. Et méme si le héros de
Kulhwch ac Olwen est un chasseur de sanglier (et non
d’ours) et sa femme une blanche biche par son nom,
le scalp et le rasage de 1’ours du Vallespir rappellent
aussi le rasage final du pere de la mariée (Yspadaden
Penkawr, « buisson d’épines, chef des géants ») qui
est un préalable au mariage du couple. L’intervention
du chevalier vert dans Valentin et Orson va dans le
méme sens parce que le personnage est I’équivalent
arthurien du Curoi irlandais qui se fait décapiter a
trois reprises avant de revenir, ressuscité (comme
I’ours du rituel pyrénéen), pour rendre la pareille a
son scalpeur (Cuchulainn) qu’il épargne finalement.
Le rituel foklorique de la chasse a 1’ours pourrait
bien ne pas constituer qu’une mise en scene tardive
parce qu’il parait attaché a un ancrage calendaire bien
précis : le dimanche d’apres la Chandeleur.

Nous avons déja dit que cette derniere,
ainsi que la Sainte-Brigide irlandaise, devaient
christianiser la féte celtique du milieu de saison
sombre. L’introduction du nom de Bellissant comme
mere de Valentin et Orson le confirme puisqu’il dérive
de celui de la Minerve Belisama, 1’équivalent gaulois
de la Brigit paienne irlandaise et la divinité principale
concernée par les rites du début février. L’ours est
aussi le protagoniste de proverbes météorologiques
qui disent qu’il sort de sa taniére au début février
pour regarder si le ciel est clair ou sombre, ce qui peut
renvoyer a la fois a un trés ancien héritage, puisque la
prévision météorologique relative au temps favorable
a la chasse fait partie des pouvoirs du chamane,
mais aussi constituer une méthode de raccordement
des années solaire et lunaire en harmonie avec les
techniques du calendrier gaulois. L’hagiographie
présente aussi quelques concordances puisque saint
Aventin de Troyes qui aurait enlevé une épine de la
patte d’un ours est fété le 4 février. Le méme jour est
fété son homonyme de Chéteaudun dont le tombeau
se trouvait dans une église semi-troglodytique (une
grotte) dédi¢e a saint Médard, le frére jumeau de
saint Godard. Il faisait couple avec un frére du nom
de Solenne parti se cacher dans une caverne pour
¢viter d’étre sacré évéque de Chartres. Mais Aventin

guérissait les lunatiques alors que Solenne (au nom
solaire) participa au baptéme de Clovis et de 364
de ses hommes. On peut ajouter encore que saint
Valentin, patron des amoureux depuis les XIVe-XVe
sieécles, est fété le 14 février.

Le lion et le serpent criocéphale

Le lion, roi des animaux dans le monde
mésopotamien, anatolien, indien, scythe ou gréco-
romain, ne semble pas avoir joué un role notable dans
le domaine celtique a époque ancienne. Néanmoins,
il apparait dé¢ja sur deux des plaques du chaudron de
Gundestrup. Dans ’une, sa présence est énigmatique
et on y voit parfois un équivalent celtique d’Hercule
affrontant le lion de Némée, ce qui invite au
rapprochement avec Ctchulainn, 1’Hercule irlandais
quin’affronte pas de lion mais néanmoins le redoutable
chien d’un forgeron... Sur la seconde plaque, ou 1’on
reconnait habituellement le Cernunnos aux bois de
cerf, les deux lions affrontés pourraient bien figurer
I’opposition entre deux rois ou deux royaumes.

Le role du lion est plus développé dans le
roman d’ Yvain, de Chrétien de Troyes, ou il se révele
un auxiliaire du héros. L’animal n’apparait que dans
la seconde partie de 1’aventure aprés la période
dépressive et sauvage (Yvain perd la mémoire de ses
actes passés, se jette dans la forét pour y traquer biches
et cerfs, se repait de venaison toute crue) qui suit le
moment ou sa dame lui réclame son anneau dont on
pourrait envisager qu’il représente I’équivalent du
torque tenu de la main droite par le Cernunnos du
chaudron. Le torque symboliserait donc I’union avec
la déesse et serait alors en relation (d’opposition plutot
que de complémentarité ?) avec le serpent que le
personnage aux bois de cerftient dans sa main gauche.
Or, il est frappant de voir que le lion et le serpent
apparaissent dans le roman simultanément et aussitot
aprés la guérison du sauvage dément par la dame de
Noroison. Partant du chateau de cette derniere Yvain
(<*Esugenos, « né d’Esus »), entend en effet le cri de
douleur d’un lion qu’un serpent tenait par la queue en
lui brilant I’échine d’une flamme venimeuse ardente
jaillissant de sa gueule. Bref, le serpent attaquant le
lion d’Yvain possede le méme symbolisme que le
serpent criocéphale® figuré sur plusieurs plaques du
chaudron gaulois, celui d’un feu ardent, venimeux
et meurtrier. Le lion sera dorénavant le meilleur
alli¢ d’Yvain dans la reconquéte de sa dame, de sa
fontaine et de la royauté. La version galloise d’Owein
et Lunet, appuie la thése du lion succédant a 1’ours

3 Voir Sterckx Cl. Et Oudaer G., « Le feu dans 1’eau, son bestiaire
et le serpent criocéphale », Nouvelle mythologie comparée,2014.



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

Le lion, un roi des animaux tardivement intégré au bes-
tiaire celtique (cl. B. Robreau).

quand elle nous dit que de longs poils pousserent sur
le corps d’Yvain durant sa période de démence ou il
fit sa compagnie des animaux sauvages.

Le serpent a téte de bélier est un animal
composite spécifique de 1’iconographie celtique qui
apparait a trois reprises sur les plaques intérieures du
chaudron de Gundestrup, une premiere fois, comme
nous 1’avons vu, tenu par le Cernunnos portant des
bois de cerfs, une seconde fois sous 1’auxiliaire du
dieu a la roue, une troisiéme dans la scéne de 1’armée
gauloise associée au chaudron ou il préceéde, au
registre supérieur, une troupe de quatre cavaliers.

Dans le domaine celtique, la croyance en une
puissance criomorphe des eaux est attestée. Ainsi,

Le serpent criocéphale précédant (probablement dans
l'"Au-dela) l'armée gauloise sur une plaque du chaudron
de Gundestrup (dessin V. Rio).

Chapitre 2

les noisettes de la connaissance qui tombent dans la
source de la Seaghais sont assimilées en Irlande a des
tétes de bélier. Et quand la marée envahit I’estuaire de
la Severn, deux vagues puissantes s’y affrontent, les
« deux rois de la Severn », que I’on dit comparables
a deux tétes de béliers combatifs. Cette puissance
criomorphe est congue, par analogie entre les
combats de béliers et la percussion nécessaire pour
obtenir une étincelle de mise a feu, comme de nature
ignée. Parmi les objets laténiens ou celto-romains, les
briquets affectent fréquemment la forme de cornes
recourbées et les extrémités de chenets s’ornementent
a maintes reprises de tétes de béliers. Le motif du
serpent criocéphale apparait dans D’art celtique dés
I’époque du Hallstatt. Un monstre a téte de bélier
et bec de rapace figure notamment sur le torque en
or de Frasnes-lez-Buissenal (Belgique). A 1’époque
gallo-romaine, le bélier est souvent figuré a coté de
Mercure, mais aussi de déesses-meres et un un autel
rond décoré d’une roue, donc probablement dédiée
au maitre jupitérien de la foudre (Sterckx et Oudaer,
op. cit.), est entouré d’un serpent criocéphale a Bisley
dans le comté de Gloucester.

Au niveau de la tradition écrite, 1’hostilité
notée entre le lion et le serpent notée dans 1’ 'vain de
Chrétien de Troyes et le conte gallois d’Owein ou la
Dame de la Fontaine rejoint (ou renouvelle ?) celle
qui oppose le cerf et le serpent. Un traité de vénerie
poitevin datant de 1573 évoque I’ophiophagie du
cerf* qui, se sentant vieux et décrépit, tue et dévore un
serpent. Apres, il boit pour que le venin se répande dans
tout son corps puis se met a courir pour s’échauffer
afin de guérir et de se renouveler, faisant mutation de
poil (il s’approprie la propriét¢ de mue du serpent),
ce qui représente une variante du mythe d’un autre
animal primordial, ’aigle qui renouvelle sa jeunesse
en briilant ses plumes au contact du feu solaire chez
les Grecs ou en se trempant dans une eau colorée en
rouge (donc ardente) par un poison dans la Navigation
du coracle de Maelduin. Ce théme de I’ophiophagie
du cerf, connu de nombreux auteurs antiques qui
fournissent aussi des recettes a base de parties de
cerfs pour guérir les morsures de serpents, 1’était
probablement aussi de la religion gauloise, permettant
d’opposer un cerf solaire, symbole de résurrection,
et un serpent chthonien. Et c’est ce symbolisme
qui détermine aussi le caractére psychopompe du
cerf. Sans remonter jusqu’aux ramures de cerfs
des sépultures mésolithiques armoricaines des iles
de Téviec et Hoédic, la littérature médiévale nous

4 J.-L. Le Quellec, « Jacques du Fouilloux et I’ophiophagie du
cerf », Bulletin de la Société de Mythologie francaise, 161, avril
1991, pp. 19-31.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

montre les cadavres de Tristan et Yseult embaumés
apres leur mort et cousus dans une peau de cerf ,et la
participation a la procession de Landeleau est encore
censée aider les morts de 1’année.

Dans le conte gallois d’Owein, le cri du
cerf attire une multitude d’animaux, y compris des
viperes, ce qui subordonne le serpent au maitre des
animaux (qu’on le congoive comme un ours ou
comme un lion) qui renseigne Yvain sur le chemin
menant a la fontaine. Un autre rapprochement a trait
a Conall Cernach dont le nom est pourvu de plusieurs
étymologies concurrentes, « le victorieux » ou « le
cornu » semblant les plus vraisemblables. Dans la
Tain Bo Fraoch, il apaise un serpent qui vient se lover
dans sa ceinture, permettant ainsi la délivrance de
la femme de Fraech et la récupération de ses vaches
razziées. Conall Cearnach est aussi parfois qualifi¢ de
lethgabra (« a moitié bouc ») car il avait une grosseur
(une corne de bouc ?) sur la moitié de son visage. Un
serpent lui avait percé la main dans le ventre de sa
mere. Conall semble donc a la fois 1ié¢ au serpent et
au bouc, ce qui rejoindrait le motif iconographique du
serpent criocéphale.

Mythes cynégétiques : les chasses royales

Le siege de Druim Damhghaire est un récit
irlandais des plus intéressants parce que certains des
épisodes qu’il nous décrit possedent leur équivalent
sur les plaques du chaudron de Gundestrup, nous
assurant ainsi de leur datation trés ancienne,
protohistorique, et de leur existence dans le corpus
mythologique gaulois. Le texte met notamment en
scene le roi Cormac, présenté comme un grand roi
régnant sur toute 1’Irlande. Découragé par ses druides
d’entreprendre une expédition injuste contre le
Munster, il s’en va a la chasse au liévre au cours de
laquelle il rencontre une belle jeune fille a la chemise
brodée qui se présente comme Bairrthinn Blaith, la
fille du roi de Sidh Buirche en Leinster. Cette derniere
lui donne un avis qui doit retenir notre attention :

1l ne convient pas a des hommes de ta sorte
de chasser le lievre. Ce serait bien le moins que tu
chassasses le cerf ou le sanglier comme le faisaient
les grands rois qui t’ont précédé.

Nous voyons ici que la chasse au grand gibier,
cervidés et sangliers, est une chasse royale. L’Irlande
confirme ici ce que la littérature arthurienne, plus
évoluée car ayant subi I’étape de la romanisation,
développe a loisir dans deux de ses récits touchant
deux de ses héros les plus fameux : Gereint (Erec

chez Chrétien de Troyes) et Kulhwch. Les exploits
du premier concernent le cerf, ceux du second, un
terrible sanglier.

La rencontre de Cormac et de la femme du
sidh ne parait qu’indirectement liée a la chasse. Le roi
se trouve sépar¢ de sa suite et se retrouve seul dans un
¢épais brouillard. Il s’endort au son des abois des chiens
et entend une voix qui I’appelle, lui révele son amour
et I’invite a venir avec elle dans la résidence féérique
de Cleitech ou demeure son pere Ulcan pour qu’elle
le prenne comme époux et qu’il partage sa couche.
Cormac s’en alla avec la reine dans le domaine
féérique, le soir méme. Il dormit a coté d’elle dans sa
couche et resta aupres d’elle trois jours et trois nuits.
On lui donna la troupe promise (deux druides et trois
magiciennes) et il s en retourna a Tara (sa capitale).

La séquence rappelle de trés pres I'histoire de
Lugaid Laigde. Il avait été prédit qu’un fils du roi Daire
recevrait la royauté d’Irlande. Un druide indiqua que
I’€lu serait celui qui parviendrait a attraper un faon
a la toison d’or. L’animal survint mais un brouillard
magique sépara les cinq fils des autres chasseurs
tandis qu’on le poursuivait. Ce fut Lugaid Laigde qui
prit ’animal. Une grande neige se mit alors a tomber
et un des freres trouva une maison ou il y avait un
grand feu, de la nourriture, de la biere, des plats
d’argent, un grand lit et une horrible vieille sorciére.
Cette derniére lui offrit de coucher avec elle cette
nuit-1a, mais il refusa et elle lui expliqua alors que
par ce refus, il venait de se priver de la souverainet¢.
Les autres fréres se présentérent successivement sans
que la femme leur demandat rien, jusqu’a ce qu’arrive
Lugaid Laigde qui accepta de partager sa couche et
vit sous son étreinte le vieux corps de la sorciére se
transformer en celui d’une belle jeune fille, parfumé
comme un beau jardin et lumineux comme le soleil
levant du mois de mai.

On voit que les deux situations sont tres
proches : un animal chassé et un brouillard magique
qui isolent le héros du monde ordinaire et lui font
rencontrer une femme qui est une reine ou une
donneuse de souveraineté a condition qu’il accepte
de partager son lit. Dans le cas de Cormac, la fille
se révele comme exceptionnellement belle et vient
d’elle-méme a la rencontre du héros pour résoudre
son probléme (lui fournir des druides et magiciennes
qui accepteront de conduire son injuste entreprise).
Dans le cas de Lugaid, la chasse posséde ’aspect
d’une épreuve qualifiante et la vieille sorciére ne
révele sa vraie nature que lorsque le héros a surmonté
sa répulsion. Il n’empéche que I’exploit cynégétique,
la prise du faon, est un préalable indispensable.
L’animal n’est pas seulement le guide qui menera



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

vers la donneuse de souveraineté. Il est aussi sa
préfiguration par sa jeunesse et sa toison d’or qui
évoquent la transformation de la vieille femme en une
jeune et lumineuse reine. De méme, Bairrthinn Blaith
est jeune et, par son nom, la belle aux cheveux d’or.
L’apparition du cerf semble signifier une certaine
puissance de renouvellement, qu’il s’agisse de celui
de la nature printanieére ou de la royauté symbolisée
par une femme.

Dans Gereint et Enid, c’est un mardi de
Pentecote que le forestier de la forét de Dena vient
signaler a Arthur la présence d’un cerf extraordinaire,
tout blanc et qui, par orgueil de sa royauté, ne marche
en compagnie d’aucun autre animal. Le roi décide
d’aller le chasser des le lendemain, dans la jeunesse
du jour, et de permettre a celui qui s’en emparerait
de lui couper la téte et de la donner a sa maitresse.
Le jour suivant, Gwenhyfar (Guenievre), la femme
d’ Arthur, se réveille en retard et, se mettant en téte de
rattraper la chasse, rencontre Gereint. C’est un jeune
valet brun a I’air princier qui porte une épée a poignée
d’or et un manteau de pourpre bleue orné d’une
pomme d’or a chaque angle. Ici, le récit parait partir
vers une digression puisque survient alors Edern, fils
de Nudd, dont le serviteur, un nain, offense gravement
Gwenhyfar et Gereint, si bien que ce dernier part a
la suite d’Edern, jusqu’a son chateau pres duquel il
rencontre Enid, une jeune fille exceptionnellement
belle qui assure son hospitalité. Il s’en déclare le
champion et remporte pour elle le tournoi de I’épervier
apres avoir affronté et vaincu Edern. Le récit revient
alors a la chasse d’ Arthur pour apprendre que le roi a
finalement rencontré lui-méme le cerf et lui a tranché
la téte mais que Gwenhyfar a obtenu de son mari que
la téte ne soit donnée a personne avant le retour de
Gereint. Lorsque ce dernier revient avec Enid, elle
recoit des habits de Gwenhyfar (donc royaux) et c’est
dans le lit d’Arthur et de sa femme que Gereint et
Enid coucherent pour la premicre fois ensemble. Et
sur I’instigation de Gwenhyfar, il fut décidé de donner
la téte du blanc cerf a Enid. Alors arrive un messager
qui apporte a Gereint la demande de son oncle de lui
succéder dans le gouvernement de ses états.

Comme toujours, lamythologie est redondante
et la digression n’en est pas réellement une lorsqu’on
sait le lien qu’un saint Edern homonyme entretient
avec le cerf. Poursuivi par un seigneur qui le chassait,
un cerf serait venu se réfugier prés de lui et resta
jusqu’a sa mort son compagnon fidele. I1 faut donc
comprendre le combat de 1’épervier comme le double
de la chasse du cerf. Le chevalier Edern recoit un tel
coup sur le crane que le heaume se brise et que 1’os
est entamé. On mene grand deuil autour de lui, son

Chapitre 2

armure est couverte de sang et on le pense en danger
de mort. Et la téte du cerf destinée a I’amie de celui qui
I’a tranchée est finalement remise a Enid, tout comme
I’épervier destiné a 1’amie du vainqueur de la joute.
Nous retrouvons dans le texte arthurien la plupart des
¢léments du théme cynégétique : la chasse au cerf,
la rencontre imprévue avec une femme donneuse de
souveraineté (le messager de I’oncle arrive juste apres
que Gereint et Enid eurent couchés ensemble dans le
lit d’Arthur et Gwenhyfar et qu’Enid eut été revétue
des habits de la reine). Le récit arthurien est moins
brut et archaique que les versions irlandaises, mais il
suit la méme trame.

Comme I’a fait remarquer J. Loth, nous
retrouvons 1’habit porté par Gereint dans un texte
arthurien plus ancien, Cuhlhwch ac Olwen, ou le
héros se présente chez son cousin, le roi Arthur, vétu
d’un manteau de pourpre a quatre angles avec une
pomme d’or de la valeur de cent vaches a chaque
extrémité, pour lui demander de lui faire avoir la main
d’Olwen. Le nom de cette derniére (« trace blanche »)
venait de ce que quatre tréfles naissaient sous ses pas
partout ou elle allait ce qui suggere une analogie avec
un quadrupede. Serait-elle d’une maniére symbolique
une blanche biche ? Olwen posséde une beauté
exceptionnelle : des cheveux plus blonds que la fleur
du genét, une peau plus blanche que I’écume de la
vague, un regard plus clair que celui du faucon, un sein
plus blanc que celui du cygne, des joues plus rouges
que la plus rouge des roses. Mais si la chasse est ici
encore un préalable a ['union avec une belle jeune
fille dont le pére est le chef des géants, il y a inversion
car ce n’est pas la chasse qui permet la découverte de
la fille mais la difficile découverte de la fille qui méne
a la chasse déclenchée par les exigences du pere.

Il est plus délicat de décider si I’inversion
dérive d’un phénoméne de modernisation qui met
I’accent sur la quéte de mariage ou si elle est en lien
avec 1’animal chassé qui n’est plus un cerf mais un
sanglier.

Le cerf, primordial et royal

Sur le chaudron de Gundestrup, le maitre
des animaux est figuré avec des bois de cerf et
dans Owein et Lunet, le gardien des animaux de
Brocéliande décharge un coup de sa massue sur le
front d’un cerf. Cela signifie certainement un role
important du cerf dans la mythologie celtique, méme
si I’ Yvain de Chrétien de Troyes préfeére lui substituer
le taureau sauvage (déja présent aux cotés du cerf
sur le monument du Cernunnos de Reims) comme
interlocuteur privilégié du hideux géant maure. Le



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

e AL g ; L
Le cerf, animal royal emblématique d'un territoire (cl.
B. Robreau)

caractére gigantesque et la massue nous ont fait
interpréter Cernunnos comme un aspect du Jupiter
celtique, du Dagda en Irlande. On peut ajouter une
inscription romaine de Transylvanie qui est dédiée a
Iovi Cerneni. F. Le Roux® s’est posé la question de
savoir si ce Jupiter Cernenus ne serait pas un avatar
de Cernunnos malgré 1’alternance vocalique E/U, et
aussi le rapprochement effectué a propos de I’épithéte
Cerrce entre Cernunnos et le Dagda par W. Sayers®.

Pour F. Le Roux, Cernunnos serait,
étymologiquement parlant, « celui qui a le sommet
de la téte comme un cerf », ce qui correspondrait bien
effectivement a 1’image du chaudron danois. Dans
I’Histoire de Tuan, fils de Cairell, le héros du récit
rapporte a saint Finnen qu’il est le seul survivant de
I’expédition de Partholon et qu’il resta seul en Irlande
pendant 22 ans. Tres agé, il ne pouvait plus se remuer
et fréquentait certaines cavernes. Quand arriva
Nemed, il s’enfuit décrépit, nu et misérable :

Une nuit ou j’étais dans le sommeil, je me
vis prendre la forme d’un faon. Je fus dans cette
apparence et j’étais jeune et de bonne humeur.... Ils
5 « Cernunnos », Ogam, 1953, pp. 327-328.

6 « Cerrce, an Archaic Epithet of the Dagda, Cernunnos and

Conall Cernach », The Journal of Indo-European Studies, 16,
1988, pp. 341-364.

viennent vers moi, 6 doux Seigneur, les enfants de
Nemed, fils d’Agnoman ; ils attendent fierement mon
sang pour venger mon premier meurtre. Il me poussa
alors a la téte deux cornes a soixante pointes, si bien
que je suis rude et gris de forme apres que le temps
a changé ma faiblesse. Apres cela, je fus le prince
des cerfs d’Irlande puisque j étais dans la forme d’un
cerf. Il y avait autour de moi un grand troupeau de
faons, quelle que fiit la route que je prisse. C’est ainsi
que j’ai passé le temps a l’époque de Nemed et de ses
enfants...

La race de Nemed se multiplia jusqu’a
atteindre 4030 couples. Puis ils moururent tous et Tuan
changea de forme. Il importe 14 aussi de remarquer
que la transformation en cerf est la premicre effectuée
par Tuan, qu’elle correspond avec le temps d’une race
qui remplace une autre et qu’elle s’acheéve avec la
fin de cette race, que cette race est celle de Nemed,
« le sacré ». On peut donc dire d’un point de vue
historique que le cerf accompagne une renaissance
de la race humaine et que cette renaissance est a la
fois la premiere et, par le nom de son chef, la plus
¢levée, socialement parlant, dans la hiérarchie indo-
européenne des fonctions.

Tuan se dit aussi prince des cerfs d’Irlande,
a la téte d’une troupe de faons. Il faut sans doute en
rapprocher les histoires irlandaises de rencontre de la
souveraineté. Lugaid Laigde, fils de Daire, ’emporte
certes sur ses freres parce qu’il accepte d’embrasser
la vieille sorciere et de coucher avec elle. Mais cette
rencontre a elle-méme un préalable :

1l avait été prédit qu’un fils de Daire nommé
Lugaid recevrait la royauté d’Irlande. Pour plus de
sureté, il [Daire] donna le méme nom de Lugaid a
tous les gargons qui lui naquirent. Un jour, a Teltown,
ou ses fils devaient se mettre en ligne dans une course
de chevaux, un druide lui précisa que son successeur
serait celui qui réussirait a attraper un faon a la
toison d’or qui entrerait dans [’assemblée. Le faon,
parut, en effet, et pendant qu’on le chassait, un
brouillard magique sépara les cing freres de tous les
autres chasseurs. Ce fut Lugaid Laigde qui attrapa
["animal.

Laneige se met alors a tomber et les cinq fréres
se réfugient dans la maison de I’horrible sorciere. Le
mythe d’accession a la royauté implique donc ici
deux étapes : la chasse au faon et la hiérogamie avec
la vieille femme qui se transforme en une belle jeune
reine de mai. On rencontre le méme motif dans Erec
et Enide qui commence par I’épisode de la chasse



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

au blanc cerf dont la téte est donnée a Enide qui
recoit le baiser du roi Arthur et qui couche ensuite
avec Erec pour la premiére fois et dans la chambre
méme d’Arthur et de la reine Gueniévre. Ici, nous
sommes en présence d’une version inversée ou c’est
le roi et non la sorciére qui accorde le baiser, ce qui
s’explique par le contexte littéraire médiéval qui avec
la christianisation a repris le motif mais en le gardant
toujours articulé avec le motif de la chasse au cerf.

On pourrait penser que la chasse au cerf
correspond a la mise a mort du vieux souverain usé,
mais ce ne semble pas étre le cas puisque 1’animal
poursuivi est un faon a toison jaune (solaire ?). Il
s’agit donc plutoét d’une sorte de rite d’inauguration
royale puisque D’animal désigne celui des fréres
qui va accéder a la royauté, qui va la rénover. Il
n’empéche que par voie de conséquence, le cerf
désigne aussi indirectement le vieux roi promis
a la mort. C’est en poursuivant un cerf que Gronw
rencontre Blodeuwedd. Ultérieurement, la trahison de
celle-ci se traduira par la mort de Lleu, tué d’un coup
de lance magique, ou plutdt par sa transformation en
aigle pourrissant. La rencontre d’un cerf détermine
aussi la descente de Pwyll aux enfers ou il tue Hafgan
d’un coup de lance. Le cerf est visiblement connecté
avec le motif de la trahison de la femme puisqu’on
le retrouve associé au personnage de Merlin lorsque
celui-ci, atteint par une folie hivernale, constate que
son épouse va se remarier et nous avons vu comment
il se venge, monté sur un cerf et a ’aide d’une ramure
de cerf. Les cornes sont d’ailleurs restées I’embléme
du cocu dans le folklore occidental.

Le pays de Galles connait le cerf de Rhedynfre
aupres duquel se rendent Arthur et ses hommes pour
chercher des nouvelles de Mabon, enlevé la troisiéme
nuit apreés sa naissance. L’animal se souvient de sa
jeunesse ou il y avait un plant de chéne qui a grandi
jusqu’a étre un arbre a 100 branches et dont il ne reste
plus qu’une souche. Mais il les adresse au hibou de
Cwm Cawlwyd qui est beaucoup plus agé que lui.
Ce cerf apparait aussi dans les lolo Manuscripts ou il
est cité avec I’aigle de Gerbnawy, le saumon de Llyn
Llifon, le merle de Cilgwri, le crapaud de Cors Fochno
et la chouette de Cwmcawlwydt parmi les plus vieilles
créatures du monde. Il n'’y a que le globe terrestre qui
soit plus ageé parmi les choses dont |’origine remonte
au commencement du monde.

Le cerf et la délimitation d’un territoire

Comme pour I’ours, le christianisme a cherché
a ébranler le symbolisme du cerf en le rabaissant au

Chapitre 2

rang d’un animal domestique. Saint Lunaire’, guidé
par un moineau blanc, parvient jusqu’a une forét
cotiere qu’il essarte difficilement avec ses moines,
jetant le bois coupé a la mer et finissant par se
décourager. Un matin, il découvre que la forét toute
entiere a été jetée a la mer et qu’il ne reste ni épines,
ni chardon pour s’opposer a la houe et a I’araire.
Apres avoir béché trois semaines, le découragement
reprend les moines et un matin, aprés avoir recu de
Dieu l’ordre de fabriquer six jougs et six araires, ils
virent douze cerfs qui ne paraissaient pas sauvages
mais apprivoisés, entourant le cadavre d’un autre cerf
qu’ils venaient de tuer de leurs bois. Saint Lunaire
fit écorcher le cerf mort et découper dans sa peau
des lanieres qui servirent a atteler par paires sous les
jougs les autres cerfs qui tiraient toute la journée les
instruments de labour sans méme qu’il y elt besoin
de les aiguillonner pour les faire avancer. Au bout de
cing semaines et trois jours, le travail était fini et les
douze animaux se placeérent devant le saint comme
pour lui demander la permission de le quitter. Lunaire
les bénit, ils partirent et ne réapparurent plus jamais
dans la région.

En fait, nous sommes en présence d’une
version rajeunie ou le cerf apparait comme |’agent
de I’ancien maitre du territoire accordé aux moines,
le dieu chrétien se substituant au maitre des animaux
(probablement une sorte de Cernunnos). Sa qualité de
maitre de la prospérité apparait dans le fait qu’avant
méme la premic¢re moisson des taupes déterrérent la
statue en or d’un bélier d’une valeur de trois mille
sous d’argent que Lunaire donna au roi Gilbert pour
acheter de manicre ferme et définitive la terre ou il
s’était installé.

Une version un peu plus archaique est
fournie par la légende de fondation de la troménie
de Landeleau®, également en Bretagne armoricaine.
La, saint Théleau avait bati une maison et une église
et songeait a lui adjoindre un territoire paroissial. Le
seigneur du pays lui abandonna toute la terre dont il
pourrait faire le tour en une nuit. Théleau se tenant
sur son seuil, se mit a siffler. Un cerf sortit alors
d’un bosquet et vint s’agenouiller & ses pieds. A la
nuit tombée, le saint monta sur le dos de I’animal qui
partit au galop de toute la vitesse de ses jambes. Bien
qu’il fat retardé par les chiens du Chateau Gall qui
I’obligerent a se réfugier sur un arbre et que sa sceur,
jalouse, fit chanter précocement le coq en lui fourrant
la téte dans le tuyau de la cheminée, Théleau parvint
a se constituer une paroisse et ¢’est pour entretenir la

7 A. Carrée et B. Merdrignac, La Vie latine de saint Lunaire,
1991. On notera la forme latine du nom de Lunaire (Leonorius)
qui renvoie au lion plus qu’a la lune.

8 Jo€l Hascoét, La troménie de Landeleau, 2002.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Saint Théleau sur son cerf a Plogonnec dans le Finistére
(cl. J. Hascoét).

mémoire de son parcours de cette nuit-1a que, chaque
année, on refait le méme chemin en procession en
portant les reliques du saint. On retrouve une 1égende
voisine a Lannédern ou saint Edern, voulant agrandir
sa paroisse, fut aussi arrété dans sa course nocturne
par le chant précoce d’un coq provoqué par la jalousie
de sa sceur.

A Landeleau, le cerf apparait véritablement
comme celui qui donne le territoire encore boisé (le
saint doit se réfugier dans un arbre) et le motif des
chiens lachés renvoie a celui de la chasse au cerf qui
apporte la royauté irlandaise. Il n’y a pas de vieille
sorciere se transformant en jeune reine de mai, mais le
motif de la sceur apporte la méme ambiguité féminine.
Celle-ci qui était venue tenir son ménage (version
atténuée pour saint chrétien du motif de ’'union avec
la reine) se transforme en une partenaire jalouse et
malfaisante. Et si cette sceur est anonyme, celle de
saint Edern qui joue unrole voisin s’appelle Genovofa,
donc Genevieve ou Guenievre, a rapprocher de la
reine d’Arthur qui figure dans Gereint et Enid tout
comme dans le roman d’ Yder (Edern).

La version de la Vie de saint Lunaire est plus
dépendante de I’hagiographie galloise ou le Livre de
Llan Dav mentionne le miracle des deux beaux cerfs
qui vinrent tirer sous le joug le chariot des saints Telo
et Maedoc pour les soulager de leurs corvées de bois,
ce qui rappelle le bois de 1’essartage miraculeusement
jeté a la mer avant P’arrivée des cerfs. Le motif de
la corvée de bois qui indique déja un passage d’une
forét sauvage a une forét exploitée a été confi¢ au
seul dieu chrétien par le rédacteur de la Vie latine de
saint Lunaire qui fait seulement intervenir 1’animal
emblématique de la forét pour consacrer par le
labour la disparition de la forét défrichée. Mais
aussitot le labour accompli, la forét définitivement
détruite, il disparait a jamais. La domestication n’est
qu’apparente ; les douze cerfs ne font que symboliser
le don de la terre. Ils ne la délimitent plus vraiment,
sinon en la parcourant inlassablement en tirant I’ araire,
acceptant clairement la dépossession du maitre de la
sauvage forét et de ses animaux. Le motif de la peau du
cerf découpée en laniéres pour tirer 1’araire manifeste
de maniere tout aussi évidente le recyclage du motif
car certaines versions de délimitation d’une terre font
appel au motif d’une peau d’animal découpée en si
fines lanieres qu’elles permettent d’encercler un
vaste territoire. Outre la célebre 1égende antique de
la fondation de Carthage par Didon, on mentionnera
plus particuliérement la délimitation de Lusignan par
Raimondin avec la peau d’un cervidé dans Mélusine
et le don fait par un comte de Cornouaille armoricaine,
tombé de cheval au cours d’une chasse, a I’anachoréte
Galonnus qui I’a soigné : il re¢oit comme récompense
la pleine propriété de la partie de la forét et des terres
adjacentes qu’il pourra enfermer dans les lanieres
de sa robe déchirée, chaque laniére ne dit-elle avoir
qu’un fil. En revanche, la légende de Landeleau met
davantage 1’accent sur 1’aspect psychopompe du cerf.

Le sanglier

A P’inverse du cochon, sale et méprisable,
le sanglier est un animal terrible et respectable.
La chasse au sanglier semble cependant avoir été
exceptionnelle chez les Celtes antiques, les gibiers
courants étant plutdt le lievre, les oiseaux et surtout
les cervidés, et sa part dans 1’alimentation presque
négligeable. Sa dangerosité lui vaut des métaphores
guerrieres ; il surmonte les casques de prestige et
figure sur les enseignes militaires, et c’est sans doute
a ce titre qu’il figure en bonne place dans les mythes
initiatiques. Selon I’historien latin Flavius Vopiscus,
une druidesse cabareti¢re de la région de Tongres
avait prédit a Dioclétien qu’il deviendrait empereur

10



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

aprés avoir tué¢ un sanglier et c’est pour accomplir
cette prédiction qu’il tua le préfet du prétoire Aper
(dont le nom signifie « sanglier » en latin). Il est bien
possible que ce fut une version d’un mythe gaulois qui
sous-tendit la prophétie, auquel cas cela signifierait
que la chasse au sanglier occupe un rang supérieur a
celle du cerf dans la hiérarchie des mythiques gibiers
celtiques.

Le mythe d’une grande chasse au sanglier est
présent dans la plupart des contrées celtiques. Celle
du sanglier Trwyth qui permet le mariage de Culhwch
et Olwen est particuliérement célebre par sa longueur
et sa complexité. La monstrueuse béte finit par
s’échapper en plongeant dans la mer. Le pays de Galles
connait aussi la truie Henwynn qu’Artur chercha a
abattre pour éviter a la Grande-Bretagne de terribles
maux du fait de sa portée, notamment un louveteau,
un aiglon et un chaton qui devint le calamiteux
Chat de Palug. Mais I’Irlande connait aussi Triath,
I’équivalent du Trwyth gallois, dont le nom signifierait
a la fois « sanglier », « roi» et « mer », et des porcs
ou sangliers druidiques sortis de ’Oweinagat (« la
caverne des chats ») de méme que trois oiseaux rouges
ravageurs et trois chats druidiques. Medb poursuivit
ces sangliers, qui détruisaient le blé et le lait partout
ou ils passaient, jusqu’a la plaine de Mucraimhe, « la
plaine du dénombrement des porcs » car les compter
constitue le moyen de les exorciser. Une autre trace du
mythe du grand sanglier se retrouve en Ecosse car la
version irlandaise de /’Historia Britonum de Nennius
appelle le Mur d’ Antonin Cladh na Muice, « le Fossé
du sanglier ». Cela renvoie a I’Irlande, aujourd’hui
encore parcourue d’immenses levées de terre qui ont
autrefois servi de frontiéres fortifiées, d’instruments
de contrdle du trafic et de marques de prestige
politico-religieuses a 1’age du fer. La plus célebre
qui dessine la frontiére de 1’Ulster, est nommée « le
Rempart du Porc Noir ». Il s’y attache une légende
d’un maitre d’école capable de transformer les
hommes en animaux, hases pour les fillettes et chiens
de chasse pour les gar¢onnets. Mais on finit par lui
voler sa baguette magique ou bien cette derniére est
la possession du prétre du village ou de la mere d’un
des enfants et le maitre est métamorphosé en sanglier
noir pourchassé sans pitié et ce sont ses traces ou ses
coups de boutoirs qui fagonnent le grand rempart et
les fossés du Porc Noir. Presque toutes les versions
situent la fin de la chasse dans I’eau d’un lac, d’un
estuaire ou de la mer et plusieurs familles irlandaises
qui portent un sanglier noir dans leurs armoiries
prétendent qu'un de leurs ancétres a participé a la
chasse. Les traces du mythe sont moins nombreuses
sur le continent mais le Trwyth se reconnait dans le

11

Chapitre 2

Troncasino du roman italien de Gismirante et dans le
marcassin Tortain du Livre de Carados, ceuvre d’un
continuateur anonyme de Chrétien de Troyes tandis
que la chasse du Chapalu par Arthur a été localisée
en Savoie (au Mont du Chat pres du lac de Bourget)
ou Pays de Vaud (a la Palud de Lausanne) dés le XII¢
siecle, et 1a encore le monstre poilu finit dans 1’eau.

Le rapprochement avec la 1égende indienne de
Visnu permet a C. Sterckx® de penser a une origine
indo-européenne des diverses versions celtiques de
la chasse au sanglier primordial. Le grand sanglier
métamorphosé est le pere jupitérien du Mercure
celtique (Cian, pere de Lugh, qui meurt sous forme
de sanglier et est rejeté six fois par la terre ; Gwydion
puni par une métamorphose en sanglier et qui suit une
laie pour retrouver la trace de Lleu, son fils adultérin,
qui a connu une ornithomorphose). Il est affecté a un
role de bouleversement (ravages sur le froment et le
lait) et de formatage (les fossés du Porc Noir) de notre
monde. Pour faire cesser son action excessive, il faut
le bouter hors de ce monde pour laisser aux humains
un espace viable, ce qui amene a le rejeter a I’eau.

Mythes initiatiques et guerriers

Danslemonde-européen, etailleurs, 1’ initiation
guerri€re peut passer par un exploit cynégétique qui
permet d’acquérir un comportement de prédateur
animal. Le monde germanique ou le dieu Odin avait
le pouvoir de changer a volonté d’apparence et de
forme possédait ses guerriers-fauves, les berserkir.
Selon 1’Ynglingasaga, ils étaient sauvages comme
des chiens ou des loups, forts comme des ours ou
des taureaux, et massacraient les hommes sans que le
fer, ni le feu ne puissent les blesser. Ils étaient sujets
a des acces de fureur animale et la croyance selon
laquelle ils pouvaient se transformer en ces animaux
transparait en beaucoup de textes. Chez les Celtes,
ces transformations animales apparaissent, mais peut-
étre sous I’influence chrétienne, comme une punition
ou une trahison comme dans le lai de Bisclavret de
Marie de France. Bisclavret est un seigneur qui se
transforme périodiquement en loup et qui est trahi par
son épouse qui s’enfuit avec un autre chevalier apres
avoir dérobé les vétements qui permettaient a son
mari de reprendre sa forme humaine. Acculé par le
roi au cours d’une chasse, le loup s’incline devant lui,
faisant preuve d’une intelligence qui lui vaut d’étre
épargné. Vivant dorénavant a la cour, il ne manifeste
d’hostilité que face a sa femme dont il arrache le nez
et a son nouvel époux. On finit par faire avouer la

9 Sangliers pere et fils, Mémoires de la Société belge d’études
celtiques, 8, 1998.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

femme qui rend les vétements et permet le retour du
Bisclavret a I’apparence humaine. Le théme est ici a
bout de souffle. Méme si le loup-garou est un seigneur,
donc un guerrier, les raisons de la transformation
n’apparaissent pas. Le motif de la chasse permet la
rencontre du roi mais il ne se relie pas a 1’acquisition
d’une qualité guerriére au moyen de la mort d’un
animal. Au contraire, ici ¢’est le loup qui fait preuve
d’intelligence humaine, inversant totalement le motif
de I’acquisition de I’animalité.

Les transformations en cerf et en biche
font aussi partie de la punition de Gwydion et de
Gilvaethwy dans la quatrieme branche du Mabinogi.
Elles s’effectuent cette fois par le biais d’une baguette
magique et s’accompagnent d’une union sexuelle
aboutissant a la naissance d’un faon qui deviendra
plus tard un guerrier célebre. Elles appartiennent a une
série de trois transformations animales successives
(cerf, sanglier, loup) et on notera que celles en cerf
apparaissent en premier, avant le sanglier, autre
type d’animal primordial. La liste se limite a des
animaux sauvages et les transformations animales de
Gwydion et Gilvaethwy se terminent par la naissance
de trois jeunes animaux (faon, marcassin, louveteau)
vigoureux, treés forts pour I’age qu’ils paraissaient.
Math utilise sa baguette enchantée pour ramener les
trois petits a une forme humaine, notamment celle
d’un adolescent beau, brun et fort. Méme si la liste est
différente, on peut y voir un équivalent celtique des
guerriers-fauves germaniques puisque 1’on nous dit
explicitement que ces trois jeunes gens nés sous forme
animale deviendront des guerriers fameux. C’est dés
leur conception qu’ils ont acquis leur nature et leur
force animales et non par un exploit cynégétique
survenu lors de leur initiation.

La naissance de ces trois guerriers-fauves
précede de peu celle de Lleu et de son frére Dylan
dans la quatriéme branche du Mabinogi gallois. La Vie
de saint Eusice dont nous avons vu au chapitre 6 de
la premiére partie de ce petit traité¢ qu’elle entretient
des parallélismes avec le texte gallois peut aussi avoir
conserveé quelques traces de ces croyances. L’épisode
semble avoir beaucoup souffert de la christianisation
qui a déterminé de nombreuses inversions, mais il
vaut sans doute la peine de le rapporter. Il se déroule
a Gemiliacus (« le lieu des jumeaux », ce qui rappelle
les deux fréres Lleu et Dylan que Math accouche de
sa baguette apres ’histoire des trois guerriers-fauves)
ou les parents d’Eusice se sont réfugiés. On notera
d’abord, outre le motif du refus du nom qui rappelle
avec inversion'® (ce n’est pas la mére qui refuse qu’il

10 Le motif a été réécrit en s’ inspirant du débat sur le nom de saint
Jean-Baptiste (voir le chapitre I de I’ Evangile selon saint Luc).

porte un nom mais le parrain qui refuse de lui accorder
le nom que sa mere a regu I’ordre céleste de lui donner)
celui d’Aranrhod refusant de donner un nom a son
fils, que I’enfant Eusice est lui aussi marqué par la
précocité car il grandit en trois ans autant qu’un autre
en sept. Surtout, la Vie de saint Eusice introduit dans
la période d’enfance (ou d’adolescence si on tient
compte du fait qu’il se développe deux fois plus vite
que les enfants ordinaires) de son héros des rapports
entre ce dernier et les loups. Apres 1’épisode du nom
(ch. 5 et 6), ’hagiographe nous raconte ensuite (ch. 7
et 8) un miracle effectué par I’enfant qui concernait le
fils unique d’un villageois tourmenté par un démon et
que I’on avait enchainé pour qu’il ne blesse personne.
Le possédé ne cessait de vociférer, tantot comme
le loup, qui hurle, tantot aussi comme le chien qui
aboie. Mais lorsqu’Eusice se présente devant lui,
I’énergumene se tait et il demande a son pere de ne
pas permettre qu’il revienne le voir. Le lendemain
cependant, Eusice parvient a le mener vers ’église,
mais il s’immobilise devant la porte malgré le nombre
de ceux qui étaient la et le tiraient et poussaient pour
le faire entrer. Eusice parvint alors a le conjurer et
a lui ordonner de se montrer dans une forme qui lui
permette d’étre vu des hommes. Il se montra alors
sous I’apparence d’un singe, noir, avec des cornes,
des narines recourbées, des mains d’homme mais
avec des ongles pointus et recourbés comme ceus d'un
aigle, des yeux comme des charbons de feu ardents,
tirant souvent une langue de cheval longue et double
qui faisait jaillir alentour des étincelles comme le fer
enflammé qui vient d’étre retiré du feu.

Le démon est ici multiforme, ce qui rappelle les
capacités polyvalentes de Lug dont I’ornithomorphose
en aigle est aussi connue du Mabinogi. Avant sa sortie
du possédé, son aspect est celui d’un loup ou d’un
chien, la derniére des trois formes des métamorphoses
de Gwydion et Gilvaethwy, et on peut y voir un
souvenir de D’initiation d’un guerrier fauve. Les
étincelles qui jaillissent rappellent aussi certaines des
manifestations de fureur de Cuchulainn, fils du Lugh
irlandais et parangon du jeune guerrier initié.

Une fois le mauvais démon chassé, le motif
du loup ne disparait pas montrant ainsi qu’il s’agit,
parmi les transformations animales potentielles, de
celle qui intéresse particulierement le récit. Le démon
aquilin déploie donc ses ailes et s’enfuit mais non
sans répandre un nuage dont tomba une épidémie
injuste sur tous les hommes, mais aussi les bétes, les
champs et les naissances de la terre si bien que la
famine survint, la terre demeurant stérile et la pluie
ne descendant pas pendant deux ans et trois mois (ch.
8 et 9). C’est le theme du gaste pays que I’on retrouve

12



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

aussi dans la troisiéme branche du Mabinogi dont le
scénario se retrouve dans les chapitres 13 a 29 de notre
texte hagiographique. En attendant, la famine est un
moyen de remettre en sceéne les loups (ch. 9-11). Le
pere d’Eusice constate que les loups en rage courent ¢ca
et 1a et dévorent qui ils peuvent, que se trouvant sans
armes, ni personne pour le défendre, lui et sa famille,
car il avait deux tout petits enfants en plus d’Eusice,
il vaut mieux s’éloigner en direction d’autres régions
mieux pourvues en aliments. Ils se dirigent alors vers
les marges sauvages du Périgord et du Limousin. A la
nuit, ils apergoivent dans 1’épaisseur des buissons, un
arbre ¢éleveé au pied duquel ils se reposent. C’est a ce
moment qu’une louve sort de la forét avec ses deux
petits pour attaquer ceux qu’elle sent alourdis par le
sommeil. Les deux louveteaux s’emparent des petits
fréres d’Eusice tandis que la louve tire leur meére, la
jette a terre et la foule de ses pieds et de ses griffes.
Eusice et son pere Marcellus, tirés de leur sommeil et
frappés de terreur, restent sans réaction. Mais bientot
I’enfant se ravise, recherche sa mére et la découvre
dans les fourrés étendue sous les pieds de la louve.
Courageusement, il saisit I’animal, lui attache le cou
de sa ceinture et lui ordonne de le conduire vers ses
louveteaux. Il parvient ainsi jusqu’a I’endroit ou
les deux petits gisent, endormis et non blessés, aux
cotés des louveteaux qui les gardent. Revenant vers
ses parents, il s’apercoit que Marcellus et sa femme
ont été capturés par des brigands sortis du Limousin
qui les ont chargés de leurs bagages. Les brigands
prennent Eusice et ses loups pour un chasseur et ses
chiens et, négligeant la mise en garde de ’enfant, I’'un
d’entre eux envoie une fléche sur un des louveteaux.
Le texte parait alors se contredire, disant, d’une part,
que la louve se précipite sur le tireur et lui inflige une
blessure mortelle, d’autre part, que sa fleche revient
sur lui et le blesse mortellement. Le jeune saint
guérit le brigand et accorde a la louve, qui vient de
se prosterner devant lui, de regagner les repaires de
ses foréts.

Eusice interdit a la louve de toucher
dorénavant a des chairs humaines, mais cette touche
chrétienne n’empéche pas que ’homme et le loup sont
constamment mis sur le méme plan. La louve s’attaque
a la mere d’Eusice et ses deux louveteaux s’emparent
des deux freres. La louve se prosterne devant le saint
enfant, comme si elle était un étre humain implorant
son pardon. Plus, les loups et les brigands sont mis sur
le méme plan : les uns comme les autres fréquentent les
marges boisées qui séparent les territoires (Périgord et
Limousin) de deux anciens peuples gaulois, I’attaque
des seconds suit immédiatement celle des premiers et
le pardon chrétien, fortement souligné par une citation

Chapitre 2

évangélique (Evangile selon saint Matthieu, 5, 45), est
accordé aux deux. Le récit est certes trés christianisé,
mais Eusice apparait ici comme un maitre des loups,
qui gardent plus loin (chapitres 17-19) ses troupeaux et
s’en prennent a ses ennemis, et ces loups sont assimilés
a des brigands par la redondance du récit.

Il y a sans doute ici un souvenir du motif du
guerrier-loup de la quatrieme branche du Mabinogi
dont de nombreux autres motifs ont été, parfois
lourdement mais presque toujours certainement,
christianisés. Certains de ces motifs (croissancerapide,
assimilation d’un homme au loup, fonction défensive
des hommes et des biens, production d’étincelles...)
apparaissent également dans le cas du plus célebre des
jeunes guerriers irlandais, a savoir Cichulainn qu’on
pourrait d’ailleurs considérer comme le mod¢ele de
I’initié tant il bouscule la chronologie habituelle par
la précocité de ses exploits et aussi par celle de sa mort
a 17 ans. Mais on notera que si son premier exploit
réside bien dans la mort d’un animal, il ne s’agit pas
d’un animal sauvage, mais d’un animal domestique :
le chien. Cependant ce chien posséde encore par sa
férocité et sa force des traits de I’animal fauve puisque
I’on précise qu’il est tenu par trois chailnes et qu’il
faut trois hommes pour tenir chaque chaine. Ce chien
possede donc la force de neuf hommes !

Le jeune garcon n’a encore que six ans, ce
qui ne I’empéche pas d’étre supérieur aux 150 autres
jeunes compagnons avec lesquels il s’entraine et méme
d’en tuer 50 lorsqu’il joue du poing. Un jour que le
roi Conchobar est invité a un festin chez le forgeron
Culann, il oublie qu’il a permis au jeune homme, qui
s’est attardé avec sa balle et son baton sur le terrain de
jeu, de venir au festin. Et il laisse le forgeron lacher
son chien de garde pour la protection de ses bestiaux et
troupeaux. Lorsque le gargonnet arrive, il n’interrompt
pas son jeu quand le chien s’approche. Lorsque la
béte se jette sur lui, il lui lance sa balle dans la gueule
avec tant de force qu’elle emporta ses entrailles en le
traversant. Selon une autre version, il saisit I’animal a
deux mains et le projette contre le pilier avec tant de
force que ses membres se séparerent de part et d’autre.
Culann se lamente alors de la mort de son chien qui
¢tait son homme d’escorte, qui était la défense et notre
bien et de notre troupeau, la protection de chacune de
nos bétes a cornes, de la plaine et de la maison. Le
jeune garcon réplique que ce n’est pas un probléme : il
¢élevera pour le forgeron un chiot de la méme portée et
lui-méme sera un chien « pour défendre tes troupeaux
et te défendre toi-méme jusqu’a ce que le chien soit
grand et en mesure d’agir ». Le druide Cathbad décide
alors qu’il s’appellera désormais Cuachulainn, c’est-a-
dire « le chien (cu) de Culann ».

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Le changement de nom (il s’appelait
jusqu’alors Setanta) est caractéristique du changement
de statut. Il indique que le jeune gargon a maintenant
acquis la nature et les qualités du chien, c’est-a-dire
du guerrier car I’animal est en Irlande une métaphore
pour le guerrier. Les guerriers de Munster parcou-
rurent les rangs ennemis de droite et de gauche, tels
des chiens au milieu de petit bétail, les traversant,
les transpercant, les décapitant... dit par exemple le
récit intitulé Forbuis Droma Damghaire”. Le terme
doit étre d’usage plus large car la carolingienne Vie
de saint Bohaire (ou Béthaire) traite de chiens enra-
gés et de loups les guerriers prisonniers en compagnie
de I’évéque de Chartres. Le chien du forgeron Cu-
lann est domestiqué puisqu’il est tenu par des chaines
et a pour fonction de protéger les troupeaux et leur
propriétaire, mais il a gardé beaucoup de sa nature
sauvage. On notera donc le caractere plus évolué de
la mythologie irlandaise ou le mode¢le initiatique du
guerrier n’est plus le loup destructeur de troupeaux
comme chez les Germains, mais un chien défenseur
du territoire et des biens de populations d’¢leveurs.

Il subsiste cependant des références plus
archaiques dans le retour du premier exploit militaire
de Cachulainn. Ce dernier est venu défier et affronter
les trois fils de Nechta Scene a proximité de leur
forteresse, les a tués et leur a coupé la téte. Puis en
revenant, il rencontre d’abord un troupeau de daims
sauvages dont il capture vivant le plus beau et le lie
aussitot entre les deux brancards de son char, puis une
troupe de cygnes dont il s’empare d’une vingtaine et
les lie aux cordes de son char. C’est dans cet équipage
qu’il rentre triomphalement a Emain Macha : le daim
sauvage apres le char et le troupeau de cygnes volant
au-dessus de lui, et les trois tétes dans le char, animé
d’une telle fureur qu’il faut le plonger successivement
dans trois cuves d’eau pour refroidir son ardeur
guerriere : la premiere éclata autour de lui, I’eau de la
deuxieme bouillit a bouillons gros comme le poing et
la chaleur ne s’égalisa que dans la troisieme.

Finn est beaucoup plus li¢ au milieu sauvage
et a la chasse que Cuchulainn. Il est aussi plus
directement li¢ a la royauté car sa mere était une
petite-fille de Nuada et lui-méme le fils de Cumall,
le Mars Camulos des Gallo-Romains. I1 fut élevé
dans une loge de chasse des foréts du mont Bloom
par deux druidesses qui le nourrirent jusqu’au jour
ou il eut lui-méme la force de chasser. Son premier
gibier fut une cane dont il brisa ’aile et les plumes
d’un coup de fronde mais il devint trés vite un veneur
réputé capable de forcer les daims sauvages a la

11 Traduction M.-L. Jonval-Sjoestedt, Revue Celtique, 1926,
§118, pp. 112-113.

course. Un jour, Finn et ses hommes leverent un faon
trés beau dont ils finirent par abandonner la poursuite.
Mais I’animal les suivit, jouant amicalement avec
les chiens de Finn et se transformant en une belle
jeune fille qui expliqua qu’elle avait été¢ mise sous la
forme d’un cervidé pour avoir repoussé 1’amour d’un
mauvais druide dont le pouvoir cessait lorsqu’elle se
trouvait a D’intérieur du fort d’Alvainn ou habitent
les Fianna. Par ruse, cependant le druide parvient a
la faire sortir du fort alors qu’elle est enceinte des
ceuvres de Finn et a lui faire reprendre sa forme de
biche. Au bout de sept ans, alors que Finn chasse sur
le mont Gulbain, ses chiens protégent du reste de la
meute un enfant qui ressemble a sa femme perdue.
Quand il eut appris le langage humain, il leur indiqua
qu’il avait coutume d’étre avec une biche qui prenait
soin de lui. On I’appela Oisin, ce qui signifie faon.
Oscar, le fils d’Oisin, porte également un nom en lien
avec les cervidés. Finn lui-méme s’appela d’abord
Deimne, un mot qui signifie certitude, mais peut aussi
désigner un jeune cerf male. On voit que Finn est trés
lié au cerf qu’il chasse régulierement.

La meére de Finn avait une sceur qui épousa un
chef des Fianna d’Ulster, mais a cause de la vengeance
d’une fée délaissée par ce dernier, elle fut transformée
en chienne et donna naissance a deux limiers, Scolan
et Bran, qui devinrent les chiens préférés de Finn, une
fois que leur mere eut retrouvé sa forme humaine. Si
son nom et ses chasses le désignent d’abord comme
un cervidé, Finn se trouve donc également li¢ a des
hommes-chiens par sa famille maternelle.

Une autre chasse eut plus de conséquence
pour Finn qui était aimé par les deux filles du forgeron
de Cuilinn. Mais 'une résolut d’empécher sa sceur,
laquelle avait déclaré ne jamais épouser un homme
aux cheveux gris, de se marier avec Finn. Un jour
que le chef des fiana poursuivait une biche, celle-ci
disparut sur le mont Cuilinn et il se trouva séparé¢ de
ses chiens. Il rencontre alors une des filles du forgeron
pour qui il plonge dans un étang pour lui rapporter un
anneau. Quand il le lui donne, elle se précipite alors
dans le lac et disparait avec I’objet tandis que Finn
se trouve transformé en un vieillard aux cheveux
gris ridé et sans force. Méme Scolan et Bran ne le
reconnaissent pas. Les hommes de Finn le retrouvent
et se mettent a fouir la montagne a la recherche du
palais souterrain de la magicienne. Ils parviennent a
la saisir et elle donne une corne a boire a Finn qui lui
fait recouvrer son aspect ancien, hors que ses cheveux
autrefois jaune d’or resterent gris d’argent.

Une autre fois, c’est a nouveau un faon que
les fils de Midir utilisent pour attirer Finn et ses
guerriers jusqu’a leur palais souterrain dans la chaine

14



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

de Slievenamon. Le faon est en fait une jeune femme
qui doit les attirer pour aider au combat contre les fils
de D¢ Danann et leur roi Bodb Derg. Oisin, aussi,
est attiré dans 1’ Autre monde par Niamh, une fille de
Manannan, ce qui s’accorde bien avec le caractére
psychopompe du cerf.

Finn semble aussi en rapport avec les suidés. Il
tue la truie Beo, qui ravageait le Munster, a I’aide de la
lance que le forgeron Lochan lui a forgée et il rapporte
la téte de la béte a ce dernier comme contrepartie de
son union temporaire (pour un an) avec une fille du
forgeron. C’est aussi la chasse au sanglier, le Vert-
Sans-Oreilles du mont Gulbain, que Finn utilise pour
provoquer la mort de Diarmaid, son rival dans I’amour
de Grainne, car il sait que jeune homme a pour interdit
de refuser la chasse aux suidés. La encore, il s’agit
d’un sanglier magique dépourvu de soies, d’oreilles
et de queue, qui est en fait un homme transformé, le
fils d’un sénéchal tué¢ par Donn, le pére de Diarmaid.
Il reste certainement ici des traces de mythologie
ancienne, car le sénéchal était celui d’Angus le jeune
qui habite le Brug na Boyne et il faut I’identifier au
fils du Dagda, le Mac ind Oc, qui était I’ancien dieu
de la jeunesse et le correspondant irlandais du Mabon
gallois qui joue un role important dans la chasse
du fameux Twrch Trwyth. Le sanglier apparait ici
comme un alli¢ de Finn car le javelot de Diarmaid
ne lui fait pas méme une égratignure et son épée se
brise sans effet sur le dos de la béte. Chargeant, celle-
ci renverse Diarmaid mais lui s’accroche, une jambe
sur chaque flanc et la téte tournée vers la croupe.
Le sanglier fonce vers le bas de la pente jusqu’aux
bouches d’Assaroe, faisant trois puissants bonds sans
pouvoir se délivrer. Il remonte alors sur la montagne,
fait choir Diarmaid et I’éventre tandis que de la garde
de son épée brisée ce dernier parvient a porter un coup
mortel a la monstrueux béte. Mais Finn refuse de lui
apporter I’eau de la Boyne qui pourrait redonner vie
et jeunesse au blessé, ce qui cadre bien avec le tort fait
par le pere au sénéchal du dieu de la jeunesse.

Le sanglier n’est pas toujours aussi favorable
a Finn, mais I’important est pour I’instant que le suidé
semble en rapport avec les relations amoureuses de
Finn. Le meurtre de Beo lui sert a payer son mariage
temporaire, la fin du Vert-Sans-Oreilles, le débarrasse
de son rival auprés de Grainne. Au total, il semble
que les récits sur Finn s’approchent d’assez prés de
la formule du Mabinogi ou la punition de Gwydion et
Gilvaethwy impliquent la mise au monde d’un faon,
d’un louveteau et d’un marcassin. Ici, les relations
sociales sont cependant un peu différentes : Finn
est mari d’une biche et son fils porte le nom d’un
cerf, ses neveux sont chiens (ce qui rappelle que les

Chapitre 2

guerriers animaux du Mabinogi ont été engendrés par
deux freres) et il chasse le sanglier pour ses unions
matrimoniales, ce qui différe certes de la situation du
Mabinogi mais rejoint celle de Kulhwch et Olwen ou
le héros chasse le sanglier pour épouser une femme
dont le nom évoque une blanche biche.

Le théme de la chasse au sanglier revient
fréequemment dans le cycle de Finn. Ainsi, le
monstrueux sanglier de Formael, sans oreille, ni
queue, ni testicules, mais avec des défenses €énormes,
est finalement tué par Oscar mais apres avoir fait de
nombreuses victimes parmi les fiana, pour lesquelles
on chante une lamentation funébre,

Finn et les Fianna vivent dans la nature
sauvage a la maniere animale, le mode¢le étant le cerf
et I’ennemi le sanglier.

Combat druidique mythique sous forme animale

Lee Irlandais et probablement les Celtes en
général distinguaient faiblement le loup et le chien
car l'animal posséde un caractere guerrier qui assimile
I'animal domestique & son camarade sauvage. Le
guerrier a nom de chien comme Cuchulainn posséde
une fureur qui est celle de I'animal sauvage. Nous
retrouvons le symbole sous l'aspect de dogue ou de
molosse dans Le siége de Druim Damhghaire mais
aussi sur le chaudron de Gundestrup puisque le
personnage qui fait tourner la roue sur la plaque du
Taranis peut certainement étre considéré comme un
équivalent du trés puissant druide Mog Ruith, bien
connu de la littérature irlandaise.

Le nom de Mog Ruith est probablement a
comprendre comme le « maitre de la roue », méme s’il
n’estpas slir que ce soitune étymologie scientifique. En
tout cas, c’est ainsi que le comprenaient les Irlandais
médiévaux : Mog Ruith, c’est-a-dire magus rotarum,
car c’est avec des roues qu’il faisait ses augures
druidiques, dit le Coir Anmann'?. Selon des traditions
plus ou moins christianisées, il aurait fabriqué la
roue ramante, qui vient en Europe avant le Jugement
dernier. C’est aussi lui qui aurait décapité saint Jean-
Baptiste (fété¢ au solstice d’été) et ¢ ‘est ce qui a apporté
a chaque Irlandais le froid, la faim et la maladie. Dans
Le siege de Druim Damhghaire'?, dans laquelle il vient
au secours du roi de la province du Munster. Celui-
ci a refusé de payer un tribut supplémentaire de 180

12§ 287. Pour le dossier de Mog Ruith, nous renvoyons a
I’article fondamental de F. Le Roux : « Le dieu druide et le
druide divin », Ogam, 12, 1960, pp. 367-373 et aux publications
de K. Miiller-Lisowski, « Texte zur Mog Ruith Sage », Zeitschrift
fiir celtische Philologie, 14, 1923, pp. 145-163.

13 Forbuis Droma Damghaire, avec traduction francaise de M.-
L. Jonval-Sjoestedt, Revue celtique, t. 43, 1926, pp. 1-123.

15



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

d
b
L& A0 : ; /
/ ‘\', ) . Y g o 7 : )
| . /AN 2 —_ Y (772N S .
/ 1) PR Mo P ( e A —=)
[ = 't o )
57 ( . { 7, 2 N f

La plaque du Jupiter celtique et du maitre de la roue du
chaudron de Gundestrup. Au registre supérieur : Taranis et
le maitre de la roue encadrés par les deux dogues femelles.
Au registre inférieur : la fuite des brebis magiciennes et le
serpent a téte de bélier. Dessin de Vincent Rio.

vaches que le roi d’Irlande Cormac, dont le troupeau
a été décimé par une épidémie, veut lui imposer. Il
s’agit de la description d’une guerre druidique, donc
particulierement magique, ou les bovidés, la grande
richesse des Celtes, constituent I’enjeu central.

Un des points essentiels de 1’intervention de
Mog Ruith dans Forbuis Droma Damghaire consiste
a créer magiquement trois féroces chiens de combat
destinés a affronter trois magiciennes passées au
service de Cormac et qui savent se métamorphoser
en de féroces et monstrueuses brebis a bec de fer
et franges de feu autour du cou. Lors d’un premier
engagement (paragr. 48-50) avec les guerriers du
Munster, elles font un massacre qui contraint leurs
ennemis a refuser dorénavant le combat. En raison
de la dureté des conditions qui leur sont imposées
les habitants du Munster engagent le druide Mog
Ruith pour contrer la puissance guerriere de ces
magiciennes que Cormac a obtenues d'une femme du
sidh, une déesse de I'Autre monde, avec laquelle il a
accepté de coucher.

Pour s’opposer aux magiciennes, Mog Ruith
fabrique magiquement, en trois coups de briquet
contre la pierre et en enflammant quelques brins
d’amadou, deux petites chiennes et un petit chien
male qui grandissent progressivement et se dirigent
la bouche fermée, pour qu’on ne puisse leur voler
leur ardeur guerriére, vers les magiciennes qui se
sont transformées en redoutables moutons bruns.

Ce schéma de la création de trois chiens de
guerre et de leur croissance rapide parait représenté
sur plusieurs panneaux du décor interne du chaudron
de Gundestrup'. La plaque circulaire du fond du
chaudron semble en effet figurer la naissance de trois
chiens autour d’un grand taureau en relief, la plaque
des trois gros bovidés la croissance des trois chiens et
enfin la plaque de la déesse et celle de Mog Ruith le

14 B. Robreau, « Le chaudron de Gundestrup (4) Les chiens de
Mog Ruith », Mythologie frangaise, 275, juin 2019, pp. 17-20.

: o
La plaque de la déesse aux roues a six pétales. Au registre
superieur : la déesse entre deux éléphants. Au registre
inférieur : le dogue mdle qui s avance en premier face aux
brebis magiciennes a bec de fer et frange de feu autour du
cou. Dessin de Vincent Rio.

combat victorieux des trois chiens qui se termine par
la fuite des redoutables brebis magiciennes.

Sur la plaque circulaire, le gros bovidé, qui
peut figurer I’enjeu de la guerre magique, est entouré
de trois petits chiens que I’on peut comprendre
comme décrits a trois étapes de leur naissance. Le
premier est petit, roulé en boule, juste gravé et a peine
visible, comme s’il émergeait du fond du chaudron.
Le second est aplati sur le sol, presque sans force. Le
troisieéme court. Nous sommes ici a la phase préalable
du développement. Le premier chien, né d’un coup de
briquet (comme on allume le feu sous un chaudron)
est encore en position feetale, comme dans le ventre
de sa mére ; le second en est sorti, mais il éprouve
encore des difficultés a se redresser, en s’appuyant sur
ses jambes ; le dernier est déja plein de vie. C’est bien
a une naissance'® que nous assistons, a celle de trois
chiens tout a fait comparables a ceux nés du briquet
du médiéval et irlandais Mog Ruith.

Si nous passons maintenant a la plaque des
trois gros bovins, nous avons a nouveau I’impression
que nous assistons a la traduction iconographique du
texte du Siege de Druim Damhghaire, quand il nous
narre la croissance des dogues magiques créés par
Mog Ruith. Ils n’étaient d’abord pas plus forts que
des chiens nouveau-nés, mais a mesure que les brebis
s approchaient d’eux, la force, la taille et [’ardeur
batailleuse des chiens croissaient. Or le panneau
figure trois chiens graciles aux cotes saillantes courant
au-dessous des taureaux et trois chiens plus gros et
vigoureux avec un pelage plus abondant au-dessus.

Et si la taille des chiens a grossi entre le bas et
le haut de cette plaque, leur taille a encore augmenté
sur les deux ou figurent la déesse et le maitre de
la roue. La, leur aspect est plus proche de ceux du
registre supérieur du panneau aux taureaux. Mais si

15 On juge de la difficulté d’interpréter une image sans disposer
d’un commentaire approprié lorsque l'on sait que J.-J. Hatt lisait
une scéne inverse, celle de la mort de trois chiens dans un contexte
de sacrifice de bovins.

16



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire Chapitre 2

e 3 b

i

Ci-dessus, la plaque des trois gros taureaux du chaudron de Gundestrup avec la scéne de la rapide croissance des trois
dogues entre le bas et le haut du panneau (dessin V. Rio).
Ci-dessous, la plaque circulaire du fond avec la scéne de la naissance des trois chiens de guerre (dessin V. Rio).




Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

le molosse unique, encadré de deux griffons, qui est
représenté sous la déesse posséde bien la méme taille
que les deux encadrant la roue jupitérienne, son pelage
apparait différent, plus lisse et plus métallique que
celui de ses deux congénéres dont les quatre pattes
et I’arriere-train sont piquetés de points signifiant
peut-&tre un poil plus long et plus abondant. Or cela
correspond avec le texte qui précise que, du briquet,
il était né deux chiennes et un chien male et que le
chien male vint en téte au combat car il convient que
[’homme s’avance en premier.

Il parait donc vraisemblable que la plaque
circulaire du fond et trois des grandes plaques
rectangulaires intérieures du chaudron racontent
le déroulement d’une méme histoire mythique et,
méme, qu’elles figurent un équivalent protohistorique
gaulois de la fabrication des trois dogues magiques
nés du briquet du médiéval et irlandais druide Mog
Ruith. 11 faut donc postuler que le mythe se poursuit
sur les plaques de la déesse et de Mog Ruith, ce
qui nous permet de comprendre que les animaux
présentés par les commentateurs comme des griffons
correspondent trés exactement aux magiciennes du
texte irlandais qui les décrit venant au combat sous
[’apparence de trois moutons bruns. Elles avaient des
carapaces de corne, des tétes d’os, des becs de fer qui
distillaient des poisons capables de tuer cent hommes
dans le combat. Toutes les pointes et les tranchants
du monde n’auraient pu couper un poil ou un brin
de leur toison. La mention du bec et de la carapace
de corne des moutons du texte irlandais les rapproche
trés évidemment des griffons combatifs représentés
sur le chaudron danois qui constituent des traductions
en langage décoratif hellénistique d’ovins fantastiques
figurant dans wune mythologie protohistorique
continentale. En effet, en plus de leurs tétes dures
et osseuses, leur peau cornée et leurs becs de fer,
elles avaient la rapidité de [’hirondelle, [’agilité de
la belette, la rapidité des oiseaux et étaient capables
de tenir téte a cent guerriers a I’heure du combat...
Elles avaient trois franges de feu, au flamboiement
rouge, autour de leur cou. La description renforce
la ressemblance avec les griffons du chaudron en
insistant sur des animaux ailés et surtout sur les
franges de feu qui correspondent exactement aux
ailes du griffon qui partent de la base du cou.

Le combat entre les chiens de Mog Ruith et les
brebis-griffons adverses (paragr. 98-102) se déroule
en deux étapes. D’abord les dogues s’avancent, le
male en premier comme nous I’avons déja dit, ce qui
justifie le registre inférieur du panneau de la déesse ou
les brebis s’averent trés combatives par leur attitude.
Puis, les chiens et les moutons se rencontrerent, le feu

qui sortait de leur bouche sauta sur les brebis si bien
qu’il ne leur resta ni poil ni brin qui ne fiit briilé. Les
brebis prennent la fuite, bientot rattrapées et dévorées
par les chiens. Cela correspond au registre inférieur
du panneau du maitre de la roue ou les trois brebis-
griffons semblent bien s’enfuir a toute vitesse en
s’éloignant vers la gauche au-dela de Mog Ruith. Leur
course est seulement interrompue par 1’intercalation
d’un serpent criocéphale. On doit en effet se rappeler
comment est acquise la victoire des chiens de Mog
Ruith : par la fabrication a partir d’un briquet et de
brins d’amadou de trois chiens qui émettent un flot de
feu qui brile la carapace quasi métallique des brebis.
Or nous avons observé plus haut que le serpent a téte
de bélier orne de nombreuses extrémités de chenets
celtiques et que la forme de cornes recourbées a été
aussi adoptée pour des briquets laténiens ou celto-
romains par analogie entre les affrontements de bélier
et la percussion nécessaire pour obtenir une étincelle
de mise a feu. L’intercalation du serpent criocéphale
signifie donc sur le chaudron la destruction par le feu
des griffons et cette derniére est cohérente avec le
placement du reptile exactement sous le personnage
auxiliaire de la roue, c’est-a-dire de Mog Ruith'®,
pour bien signifier qu’il en est le responsable. La
composition graphique permet donc d’exprimer de
manicre claire par qui et par quel moyen les brebis-
griffons sont anéanties.

(a suivre)

16 Clest cette position sous les jambes du tourneur de la roue qui
avait entrainé G. Olmsted 2 identifier ce personnage & Cuchulainn
dont la Morrigan, sous la forme d’une anguille, s'enroulait autour
des jambes pour le faire tomber dans les récits de La razzia des
vaches de Regamain, § 6 (éd. Windisch) ou de La razzia des vaches
de Cooley, § 148 (éd. Best-Bergin).

18



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire Chapitre 2

Chenet gallo-romain a téte de bélier (Orléans)

19



