
PETIT TRAITé DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 2 : LE bESTIAIRE

Chapitre 2 
 LES ANIMAUX SAUVAGES

Bernard ROBREAU

Les ours de Prats-de-Mollo en Vallespir (cl. O. Lluis Gual)



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

	 Du point de vue mythique et rituel, les animaux 
sauvages et les animaux domestiques possèdent 
un statut différent. L'animal sauvage est une sorte 
de grand frère que l'on imite ou que l'on chasse par 
nécessité (et dont il faut alors se faire pardonner la 
mort). L'animal domestique est au contraire un bien 
qu'il est licite de sacrifier à une divinité dont on attend 
la protection.

CHAPITRE 2 

 LES ANIMAUX SAUVAGES 

	 Le vocabulaire celtique n’est pas tout à 
fait identique à celui du français pour indiquer les 
espèces. Les cervidés et les bovidés sont simplement 
des animaux à cornes. Quant aux distinctions entre 
chien et loup, elles ne sont pas toujours évidentes à 
arbitrer. Aussi allons-nous débuter par l’ours qui pose 
moins de problèmes.

L’ours

	 L’ours de la mythologie celtique apparaît 
rarement dans la forme animale, mais plutôt sous 
l’apparence d’un homme sauvage ou à nom d’ours. 
Il semble posséder une valence royale. Art, « ours », 
fils de Conn aux cent batailles, est un roi suprême 
d’Irlande qu’une défaite aux échecs oblige à partir sur 
la mer affronter des monstres et visiter une île lointaine 
d’où il ramènera Delbchaen, fille de Morgan, qui lui 
est promise. Le récit semble ici de type initiatique. Le 
plus célèbre des « ours » royaux est bien sûr Arthur. Les 
Gallois appellent  Chariot d’Arthur les constellations 
de la Grande et de la Petite Ourses et une glose de 
l’Historia Britonum disait explicitement que le nom 
d’Arthur désigne l’ours terrible (ursum terribilem). 
Dans le Mabinogi, le nom du roi Math vab Mathonwy 
« ours, fils d’ourson » correspond en fait à un surnom, 
matu, « mâle, viril », qui évite de prononcer le nom 
de l’ours. Archéologiquement parlant, la découverte 
d’une peau d’ours dans une tombe du tumulus 17 
de la Heuneburg1 permet de penser que le lien entre 
l’ours et les princes celtes remonte au minimum à une 
période aussi reculée que le Hallstatt C.
	 à vrai dire, la figure de l’ours est déjà largement 
sur le déclin quand le roman arthurien déferle sur 
l’Europe médiévale. M. Pastoureau a relevé que le roi 

1 M. Fernandez-Gotz et B. Arnold, « Elites before the 
Fürstensitze Hallstatt C sumptuous graves between Main and 
Danube »,  in Connecting Elites and Region, 2017, pp. 183-199 
(particulièrement pp. 190-191 où les auteurs considèrent la peau 
d’ours comme une marque de l’importance sociale du défunt).

Arthur ne porte jamais d’ours dans ses armoiries et 
que le lion a alors déjà remplacé l’ours comme roi 
des animaux, notamment sous l’influence de l’église 
qui n’a eu de cesse de le transformer en animal 
reconnaissant (l’épine que saint Aventin de Larboust 
lui retire du pied) ou asservi (l’ours contraint par saint 
éloi, saint Viance ou saint Corbinien de remplacer le 
bœuf ou le cheval qu’il avait tué). Selon Ph. Walter, 
on comprendrait d’ailleurs mieux la folie d’Yvain qui 
l’amène à quitter le monde des hommes pour rôder 
dans les bois où il se nourrit de venaison toute crue, 
s’il avait été un chevalier à l’ours avant de devenir un 
chevalier au lion. Le héros combat un chevalier revêtu 
d’une peau d’ours, rejoignant les enseignements de la 
Folie d’Oxford où les habitants de Tintagel présentent 
Tristan devenu fou comme le fils d’Urgan le velu. 
L’ours fait néanmoins une apparition en chair et en 
os dans un roman arthurien du XIIIe siècle, Yder. Le 
héros est un chevalier qui ignore qu’il est le fils du roi 
Nuz (à rapprocher du nom du Mars-Nodens antique 
et du Nuada irlandais, le roi des Tuatha Dé Danann) 
mais est remarqué par la reine Guenièvre qui n’est pas 
insensible à son charme. Pour cette raison, il provoque 
la jalousie d’Arthur, qui refuse de l’adouber, de Keu 
et de Gauvain. Mais un jour, le vieil ours aveugle 
de la ménagerie royale s’échappe et, guidé par son 
odorat, se dirige vers la chambre de Guenièvre où 
sont Yder et Gauvain. Yder combat l’animal à mains 
nues et parvient à le précipiter dans le vide pour qu’il 
s’écrase sur les rochers situés en contrebas. Là encore, 
l’exploit semble de type initiatique, le héros n’étant 
adoubé que postérieurement à cet incident.
	 Vaincre un ours semble un exploit à valeur 
royale, mais l’épisode révèle aussi l’intérêt de 
l’animal pour les femmes, peut-être même pour les 
reines. Les fêtes folkloriques de l’ours2 sont surtout 
connues dans les Pyrénées, particulièrement en 
Vallespir (Arles-sur-Tech, Prats-de-Mollo). On y 
présente un homme déguisé en fille appelée Rosetta, 
quatre hommes masqués et une troupe de jeunes gens 
figurant les chasseurs. L’après-midi du dimanche 
après la Chandeleur, le spectacle consiste en la capture 
d’un ours (un homme déguisé). On revient en cortège 
avec arrêt à chaque carrefour où l’ours fait semblant 
de s’échapper ou de se précipiter sur Rosetta. On 
s’arrête sur la grand’place où a été dressée une hutte 
qui doit servir de caverne à la bête. Celle-ci s’échappe 
à nouveau, se précipite sur Rosetta ou une jeune fille 
de l’assistance et l’entraîne dans sa grotte. Un peu 
plus tard, l'ours sort avec sa captive, se précipite sur 
les masques qu’il est censé mettre en pièces, se sauve 
dans une ruelle où on le poursuit et se laisse tomber 
2 Oriol Lluis Gual, Les derniers ours. Une histoire des fêtes de 
l’ours, 2017.



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 2

3

mort quand on tire un coup de fusil. Quatre hommes 
le ramènent sur la place, l’asseyent sur une chaise. 
Aussitôt il ressuscite et, tout en effectuant une danse 
pantomimique complexe, le chef des chasseurs  scalpe 
et rase l’ours, auquel on a enlevé son masque, au moyen 
d’une hachette et d’un rasoir de bois. La cérémonie 
met là encore bien en valeur l’attrait des femmes pour 
l’ours et les potentialités de violeur de l’animal.
	 Ailleurs, dans le folklore français, l’ours 
apparaît surtout dans les contes, particulièrement 
les variantes du conte-type 301, Jean de l’Ours. Le 
héros, que la mythologie basque assimile à Baxajaun, 
le seigneur sauvage de la forêt, est un être hybride très 
velu né d’un ours et d’une femme capturée par cet 
ours ou réfugiée dans sa caverne. Jean est doté d’une 
force surhumaine qui lui permet de venir à bout de 
bien des épreuves (apprenti chez un forgeron, il casse 
une enclume de fer et s’y fabrique un bâton de fer ; 
il descend dans un puits vertigineux et affronte des 
monstres pour libérer une princesse prisonnière dans 
un palais souterrain ; il revient du monde inférieur en 
chevauchant un aigle). Valentin et Orson, un roman de 
chevalerie du XVe siècle remontant probablement à un 
conte attesté deux siècles plus tôt, raconte comment la 
reine Bellissant, bannie par son mari, l’empereur de 
Constantinople, accouche de deux jumeaux dans la 

forêt d’Orléans alors qu’elle revient chez son frère. 
Ce dernier, le roi Pépin, en trouve un et décide de 
l’élever tandis que l’autre est enlevé et nourri par une 
ourse. Plus tard, Valentin capture l’homme sauvage 
et poilu qu’est devenu son frère  ; ils combattent le 
chevalier vert, lequel révèle à Orson qu’il est fils de 
roi, et ils vont délivrer Bellissant retenue au Portugal 
par le géant Ferragus.
	 Le conte de Jean de l’Ours renvoie à un 
mythe très ancien dont la répartition est très large en 
Eurasie et Amérique du nord. L’histoire de Valentin 
et Orson évoque même un thème très répandu dans la 
mythologie amérindienne où deux jumeaux séparés, 
l’un (ici Valentin) accepté et éduqué alors que l’autre 
a été rejeté au ruisseau ou au marécage, se retrouvent 
plus tard et accomplissent ensemble des exploits. 
Développées sur ce très ancien héritage, les histoires 
de Jean de l’Ours qui descend aux enfers délivrer une 
princesse, d’Art qui part vers les îles lointaines pour en 
ramener Delbchaen, ou d’Yder qui sauve une reine des 
griffes d’un ours alors qu’il n’est pas encore adoubé, 
semblent traduire une nouvelle couche incorporant 
un scénario initiatique dans lequel le héros vainqueur 
d’un ours ou bien à nom ou aspect d’ours (il s’est 
approprié ses qualités de force) est censé ramener 

Les chasseurs attendent l'ours à sa sortie du souterrain 
(cl. O. Lluis Gual).Fête de l'ours en Vallespir (cl. O. Lluis Gual).



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

une femme. Cette strate semble de datation indo-
européenne et on la retrouve particulièrement dans 
l’univers des guerriers spécialisés de Scandinavie, les 
berserkir, « à chemise d’ours ». 
	 Mais dans la dernière phase où nous les 
saisissons, les mythes de l’ours semblent un 
commentaire de rituel. La chasse à l’ours violeur 
d’Arles-sur-Tech pourrait aussi bien constituer une 
mise en scène du début du conte de Jean de l’Ours 
qu’avoir fourni une introduction à ce dernier ou à 
l’histoire de Valentin et Orson. Et même si le héros de 
Kulhwch ac Olwen est un chasseur de sanglier (et non 
d’ours) et sa femme une blanche biche par son nom, 
le scalp et le rasage de l’ours du Vallespir rappellent 
aussi le rasage final du père de la mariée (Yspadaden 
Penkawr, « buisson d’épines, chef des géants ») qui 
est un préalable au mariage du couple. L’intervention 
du chevalier vert dans Valentin et Orson va dans le 
même sens parce que le personnage est l’équivalent 
arthurien du Cúrói irlandais qui se fait décapiter à 
trois reprises avant de revenir, ressuscité (comme 
l’ours du rituel pyrénéen), pour rendre la pareille à 
son scalpeur (Cúchulainn) qu’il épargne finalement. 
Le rituel foklorique de la chasse à l’ours pourrait 
bien ne pas constituer qu’une mise en scène tardive 
parce qu’il paraît attaché à un ancrage calendaire bien 
précis : le dimanche d’après la Chandeleur.
	 Nous avons déjà dit que cette dernière, 
ainsi que la Sainte-Brigide irlandaise, devaient 
christianiser la fête celtique du milieu de saison 
sombre. L’introduction du nom de Bellissant comme 
mère de Valentin et Orson le confirme puisqu’il dérive 
de celui de la Minerve Belisama, l’équivalent gaulois 
de la Brigit païenne irlandaise et la divinité principale 
concernée par les rites du début février. L’ours est 
aussi le protagoniste de proverbes météorologiques 
qui disent qu’il sort de sa tanière au début février 
pour regarder si le ciel est clair ou sombre, ce qui peut 
renvoyer à la fois à un très ancien héritage, puisque la 
prévision météorologique relative au temps favorable 
à la chasse fait partie des pouvoirs du chamane, 
mais aussi constituer une méthode de raccordement 
des années solaire et lunaire en harmonie avec les 
techniques du calendrier gaulois. L’hagiographie 
présente aussi quelques concordances puisque saint 
Aventin de Troyes qui aurait enlevé une épine de la 
patte d’un ours est fêté le 4 février. Le même jour est 
fêté son homonyme de Châteaudun dont le tombeau 
se trouvait dans une église semi-troglodytique (une 
grotte) dédiée à saint Médard, le frère jumeau de 
saint Godard. Il faisait couple avec un frère du nom 
de Solenne parti se cacher dans une caverne pour 
éviter d’être sacré évêque de Chartres. Mais Aventin 

guérissait les lunatiques alors que Solenne (au nom 
solaire) participa au baptême de Clovis et de 364 
de ses hommes. On peut ajouter encore que saint 
Valentin, patron des amoureux depuis les XIVe-XVe 
siècles, est fêté le 14 février.

Le lion et le serpent criocéphale

	 Le lion, roi des animaux dans le monde 
mésopotamien, anatolien, indien, scythe ou gréco-
romain, ne semble pas avoir joué un rôle notable dans 
le domaine celtique à époque ancienne. Néanmoins, 
il apparaît déjà sur deux des plaques du chaudron de 
Gundestrup. Dans l’une, sa présence est énigmatique 
et on y voit parfois un équivalent celtique d’Hercule 
affrontant le lion de Némée, ce qui invite au 
rapprochement avec Cúchulainn,  l’Hercule irlandais 
qui n’affronte pas de lion mais néanmoins le redoutable 
chien d’un forgeron... Sur la seconde plaque, où l’on 
reconnaît habituellement le Cernunnos aux bois de 
cerf, les deux lions affrontés pourraient bien figurer 
l’opposition entre deux rois ou deux royaumes.

Le rôle du lion est plus développé dans le 
roman d’Yvain, de Chrétien de Troyes, où il se révèle 
un auxiliaire du héros. L’animal n’apparaît que dans 
la seconde partie de l’aventure après la période 
dépressive et sauvage (Yvain perd la mémoire de ses 
actes passés, se jette dans la forêt pour y traquer biches 
et cerfs, se repaît de venaison toute crue) qui suit le 
moment où sa dame lui réclame son anneau dont on 
pourrait envisager qu’il représente l’équivalent du 
torque tenu de la main droite par le Cernunnos du 
chaudron. Le torque symboliserait donc l’union avec 
la déesse et serait alors en relation (d’opposition plutôt 
que de complémentarité  ?) avec le serpent que le 
personnage aux bois de cerf tient dans sa main gauche. 
Or, il est frappant de voir que le lion et le serpent 
apparaissent dans le roman simultanément et aussitôt 
après la guérison du sauvage dément par la dame de 
Noroison. Partant du château de cette dernière Yvain 
(<*Esugenos, « né d’Esus »), entend en effet le cri de 
douleur d’un lion qu’un serpent tenait par la queue en 
lui brûlant l’échine d’une flamme venimeuse ardente 
jaillissant de sa gueule. Bref, le serpent attaquant le 
lion d’Yvain possède le même symbolisme que le 
serpent criocéphale3 figuré sur plusieurs plaques du 
chaudron gaulois, celui d’un feu ardent, venimeux 
et meurtrier. Le lion sera dorénavant le meilleur 
allié d’Yvain dans la reconquête de sa dame, de sa 
fontaine et de la royauté. La version galloise d’Owein 
et Lunet, appuie la thèse du lion succédant à l’ours 
3 Voir Sterckx Cl. Et Oudaer G., « Le feu dans l’eau, son bestiaire 
et le serpent criocéphale », Nouvelle mythologie comparée, 2014.



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 2

5

quand elle nous dit que de longs poils poussèrent sur 
le corps d’Yvain durant sa période de démence où il 
fit sa compagnie des animaux sauvages.
	 Le serpent à tête de bélier est un animal 
composite spécifique de l’iconographie celtique qui 
apparaît à trois reprises sur les plaques intérieures du 
chaudron de Gundestrup, une première fois, comme 
nous l’avons vu, tenu par le Cernunnos portant des 
bois de cerfs, une seconde fois sous l’auxiliaire du 
dieu à la roue, une troisième dans la scène de l’armée 
gauloise associée au chaudron où il précède, au 
registre supérieur, une troupe de quatre cavaliers.
	 Dans le domaine celtique, la croyance en une 
puissance criomorphe des eaux est attestée. Ainsi, 

les noisettes de la connaissance qui tombent dans la 
source de la Seaghais sont assimilées en Irlande à des 
têtes de bélier. Et quand la marée envahit l’estuaire de 
la Severn, deux vagues puissantes s’y affrontent, les 
« deux rois de la Severn », que l’on dit comparables 
à deux têtes de béliers combatifs. Cette puissance 
criomorphe est conçue, par analogie entre les 
combats de béliers et la percussion nécessaire pour 
obtenir une étincelle de mise à feu, comme de nature 
ignée. Parmi les objets laténiens ou celto-romains, les 
briquets affectent fréquemment la forme de cornes 
recourbées et les extrémités de chenets s’ornementent 
à maintes reprises de têtes de béliers. Le motif du 
serpent criocéphale apparaît dans l’art celtique dès 
l’époque du Hallstatt. Un monstre à tête de bélier 
et bec de rapace figure notamment sur le torque en 
or de Frasnes-lez-Buissenal (Belgique). à l’époque 
gallo-romaine, le bélier est souvent figuré à côté de 
Mercure, mais aussi de déesses-mères et un un autel 
rond décoré d’une roue, donc probablement dédiée 
au maître jupitérien de la foudre (Sterckx et Oudaer, 
op. cit.), est entouré d’un serpent criocéphale à Bisley 
dans le comté de Gloucester.

Au niveau de la tradition écrite, l’hostilité 
notée entre le lion et le serpent notée dans l’Yvain de 
Chrétien de Troyes et le conte gallois d’Owein ou la 
Dame de la Fontaine rejoint (ou renouvelle ?) celle 
qui oppose le cerf et le serpent. Un traité de vénerie 
poitevin datant de 1573 évoque l’ophiophagie du 
cerf4 qui, se sentant vieux et décrépit, tue et dévore un 
serpent. Après, il boit pour que le venin se répande dans 
tout son corps puis se met à courir pour s’échauffer 
afin de guérir et de se renouveler, faisant mutation de 
poil (il s’approprie la propriété de mue du serpent), 
ce qui représente une variante du mythe d’un autre 
animal primordial, l’aigle qui renouvelle sa jeunesse 
en brûlant ses plumes au contact du feu solaire chez 
les Grecs ou en se trempant dans une eau colorée en 
rouge (donc ardente) par un poison dans la Navigation 
du coracle de Maelduin. Ce thème de l’ophiophagie 
du cerf, connu de nombreux auteurs antiques qui 
fournissent aussi des recettes à base de parties de 
cerfs pour guérir les morsures de serpents, l’était 
probablement aussi de la religion gauloise, permettant 
d’opposer un cerf solaire, symbole de résurrection, 
et un serpent chthonien. Et c’est ce symbolisme 
qui détermine aussi le caractère psychopompe du 
cerf. Sans remonter jusqu’aux ramures de cerfs 
des sépultures mésolithiques armoricaines des îles 
de Téviec et Hoëdic, la littérature médiévale nous 
4 J.-L. Le Quellec, « Jacques du Fouilloux et l’ophiophagie du 
cerf », Bulletin de la Société de Mythologie française, 161, avril 
1991, pp. 19-31.

Le lion, un roi des animaux tardivement intégré au bes-
tiaire celtique (cl. B. Robreau).

Le serpent criocéphale précédant (probablement dans 
l'Au-delà) l'armée gauloise sur une plaque du chaudron 
de Gundestrup (dessin V. Rio).



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

montre les cadavres de Tristan et Yseult embaumés 
après leur mort et cousus dans une peau de cerf ,et la 
participation à la procession de Landeleau est encore 
censée aider les morts de l’année.

Dans le conte gallois d’Owein, le cri du 
cerf attire une multitude d’animaux, y compris des 
vipères, ce qui subordonne le serpent au maître des 
animaux (qu’on le conçoive comme un ours ou 
comme un lion) qui renseigne Yvain sur le chemin 
menant à la fontaine. Un autre rapprochement a trait 
à Conall Cernach dont le nom est pourvu de plusieurs 
étymologies concurrentes, «  le victorieux  » ou «  le 
cornu  » semblant les plus vraisemblables. Dans la 
Tain Bo Fraoch, il apaise un serpent qui vient se lover 
dans sa ceinture, permettant ainsi la délivrance de 
la femme de Fraech et la récupération de ses vaches 
razziées. Conall Cearnach est aussi parfois qualifié de 
lethgabra (« à moitié bouc ») car il avait une grosseur 
(une corne de bouc ?) sur la moitié de son visage. Un 
serpent lui avait percé la main dans le ventre de sa 
mère. Conall semble donc à la fois lié au serpent et 
au bouc, ce qui rejoindrait le motif iconographique du 
serpent criocéphale.

Mythes cynégétiques : les chasses royales 

	 Le siège de Druim Damhghaire est un récit 
irlandais des plus intéressants parce que certains des 
épisodes qu’il nous décrit possèdent leur équivalent 
sur les plaques du chaudron de Gundestrup, nous 
assurant ainsi de leur datation très ancienne, 
protohistorique, et de leur existence dans le corpus 
mythologique gaulois. Le texte met notamment en 
scène le roi Cormac, présenté comme un grand roi 
régnant sur toute l’Irlande. Découragé par ses druides 
d’entreprendre une expédition injuste contre le 
Munster, il s’en va à la chasse au lièvre au cours de 
laquelle il rencontre une belle jeune fille à la chemise 
brodée qui se présente comme Bairrfhinn Blaith, la 
fille du roi de Sidh Buirche en Leinster. Cette dernière 
lui donne un avis qui doit retenir notre attention :

Il ne convient pas à des hommes de ta sorte 
de chasser le lièvre. Ce serait bien le moins que tu 
chassasses le cerf ou le sanglier comme le faisaient 
les grands rois qui t’ont précédé.

	 Nous voyons ici que la chasse au grand gibier, 
cervidés et sangliers, est une chasse royale. L’Irlande 
confirme ici ce que la littérature arthurienne, plus 
évoluée car ayant subi l’étape de la romanisation, 
développe à loisir dans deux de ses récits touchant 
deux de ses héros les plus fameux  : Gereint (Erec 

chez Chrétien de Troyes) et Kulhwch. Les exploits 
du premier concernent le cerf, ceux du second, un 
terrible sanglier.
	 La rencontre de Cormac et de la femme du 
sidh ne paraît qu’indirectement liée à la chasse. Le roi 
se trouve séparé de sa suite et se retrouve seul dans un 
épais brouillard. Il s’endort au son des abois des chiens 
et entend une voix qui l’appelle, lui révèle son amour 
et l’invite à venir avec elle dans la résidence féérique 
de Cleitech où demeure son père Ulcan pour qu’elle 
le prenne comme époux et qu’il partage sa couche. 
Cormac s’en alla avec la reine dans le domaine 
féérique, le soir même. Il dormit à côté d’elle dans sa 
couche et resta auprès d’elle trois jours et trois nuits. 
On lui donna la troupe promise (deux druides et trois 
magiciennes) et il s’en retourna à Tara (sa capitale).
	 La séquence rappelle de très près l’histoire de 
Lugaid Laigde. Il avait été prédit qu’un fils du roi Daire 
recevrait la royauté d’Irlande. Un druide indiqua que 
l’élu serait celui qui parviendrait à attraper un faon 
à la toison d’or. L’animal survint mais un brouillard 
magique sépara les cinq fils des autres chasseurs 
tandis qu’on le poursuivait. Ce fut Lugaid Laigde qui 
prit l’animal. Une grande neige se mit alors à tomber 
et un des frères trouva une maison où il y avait un 
grand feu, de la nourriture, de la bière, des plats 
d’argent, un grand lit et une horrible vieille sorcière. 
Cette dernière lui offrit de coucher avec elle cette 
nuit-là, mais il refusa et elle lui expliqua alors que 
par ce refus, il venait de se priver de la souveraineté. 
Les autres frères se présentèrent successivement sans 
que la femme leur demandât rien, jusqu’à ce qu’arrive 
Lugaid Laigde qui accepta de partager sa couche et 
vit sous son étreinte le vieux corps de la sorcière se 
transformer en celui d’une belle jeune fille, parfumé 
comme un beau jardin et lumineux comme le soleil 
levant du mois de mai.
	 On voit que les deux situations sont très 
proches : un animal chassé et un brouillard magique 
qui isolent le héros du monde ordinaire et lui font 
rencontrer une femme qui est une reine ou une 
donneuse de souveraineté à condition qu’il accepte 
de partager son lit. Dans le cas de Cormac, la fille 
se révèle comme exceptionnellement belle et vient 
d’elle-même à la rencontre du héros pour résoudre 
son problème (lui fournir des druides et magiciennes 
qui accepteront de conduire son injuste entreprise). 
Dans le cas de Lugaid, la chasse possède l’aspect 
d’une épreuve qualifiante et la vieille sorcière ne  
révèle sa vraie nature que lorsque le héros a surmonté 
sa répulsion. Il n’empêche que l’exploit cynégétique, 
la prise du faon, est un préalable indispensable. 
L’animal n’est pas seulement le guide qui mènera 



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 2

7

vers la donneuse de souveraineté. Il est aussi sa 
préfiguration  par sa jeunesse et sa toison d’or qui 
évoquent la transformation de la vieille femme en une 
jeune et lumineuse reine. De même, Bairrfhinn Blaith 
est jeune et, par son nom, la belle aux cheveux d’or. 
L’apparition du cerf semble signifier une certaine 
puissance de renouvellement, qu’il s’agisse de celui 
de la nature printanière ou de la royauté symbolisée 
par une femme.
	 Dans Gereint et Enid, c’est un mardi de 
Pentecôte que le forestier de la forêt de Dena vient 
signaler à Arthur la présence d’un cerf extraordinaire, 
tout blanc et qui, par orgueil de sa royauté, ne marche 
en compagnie d’aucun autre animal. Le roi décide 
d’aller le chasser dès le lendemain, dans la jeunesse 
du jour, et de permettre à celui qui s’en emparerait 
de lui couper la tête et de la donner à sa maîtresse. 
Le jour suivant, Gwenhyfar (Guenièvre), la femme 
d’Arthur, se réveille en retard et, se mettant en tête de 
rattraper la chasse, rencontre Gereint. C’est un jeune 
valet brun à l’air princier qui porte une épée à poignée 
d’or et un manteau de pourpre bleue orné d’une 
pomme d’or à chaque angle. Ici, le récit paraît partir 
vers une digression puisque survient alors Edern, fils 
de Nudd, dont le serviteur, un nain, offense gravement 
Gwenhyfar et Gereint, si bien que ce dernier part à 
la suite d’Edern, jusqu’à son château près duquel il 
rencontre Enid, une jeune fille exceptionnellement 
belle qui assure son hospitalité. Il s’en déclare le 
champion et remporte pour elle le tournoi de l’épervier 
après avoir affronté et vaincu Edern. Le récit revient 
alors à la chasse d’Arthur pour apprendre que le roi a 
finalement rencontré lui-même le cerf et lui a tranché 
la tête mais que Gwenhyfar a obtenu de son mari que 
la tête ne soit donnée à personne avant le retour de 
Gereint. Lorsque ce dernier revient avec Enid, elle 
reçoit des habits de Gwenhyfar (donc royaux) et c’est 
dans le lit d’Arthur et de sa femme que Gereint et 
Enid couchèrent pour la première fois ensemble. Et 
sur l’instigation de Gwenhyfar, il fut décidé de donner 
la tête du blanc cerf à Enid. Alors arrive un messager 
qui apporte à Gereint la demande de son oncle de lui 
succéder dans le gouvernement de ses états.
	 Comme toujours, la mythologie est redondante 
et la digression n’en est pas réellement une lorsqu’on 
sait le lien qu’un saint Edern homonyme entretient 
avec le cerf. Poursuivi par un seigneur qui le chassait, 
un cerf serait venu se réfugier près de lui et resta 
jusqu’à sa mort son compagnon fidèle. Il faut donc 
comprendre le combat de l’épervier comme le double 
de la chasse du cerf. Le chevalier Edern reçoit un tel 
coup sur le crâne que le heaume se brise et que l’os 
est entamé. On mène grand deuil autour de lui, son 

armure est couverte de sang et on le pense en danger 
de mort. Et la tête du cerf destinée à l’amie de celui qui 
l’a tranchée est finalement remise à Enid, tout comme 
l’épervier destiné à l’amie du vainqueur de la joute. 
Nous retrouvons dans le texte arthurien la plupart des 
éléments du thème cynégétique  : la chasse au cerf, 
la rencontre imprévue avec une femme donneuse de 
souveraineté (le messager de l’oncle arrive juste après 
que Gereint et Enid eurent couchés ensemble dans le 
lit d’Arthur et Gwenhyfar et qu’Enid eut été revêtue 
des habits de la reine). Le récit arthurien est moins 
brut et archaïque que les versions irlandaises, mais il 
suit la même trame.
	 Comme l’a fait remarquer J. Loth, nous 
retrouvons l’habit porté par Gereint dans un texte 
arthurien plus ancien, Cuhlhwch ac Olwen, où le 
héros se présente chez son cousin, le roi Arthur, vêtu 
d’un manteau de pourpre à quatre angles avec une 
pomme d’or de la valeur de cent vaches à chaque 
extrémité, pour lui demander de lui faire avoir la main 
d’Olwen. Le nom de cette dernière (« trace blanche ») 
venait de ce que quatre trèfles naissaient sous ses pas 
partout où elle allait ce qui suggère une analogie avec 
un quadrupède. Serait-elle d’une manière symbolique 
une blanche biche  ? Olwen possède une beauté 
exceptionnelle : des cheveux plus blonds que la fleur 
du genêt, une peau plus blanche que l’écume de la 
vague, un regard plus clair que celui du faucon, un sein 
plus blanc que celui du cygne, des joues plus rouges 
que la plus rouge des roses. Mais si la chasse est ici 
encore un préalable à l’union avec une belle jeune 
fille dont le père est le chef des géants, il y a inversion 
car ce n’est pas la chasse qui permet la découverte de 
la fille mais la difficile découverte de la fille qui mène 
à la chasse déclenchée par les exigences du père.
	 Il est plus délicat de décider si l’inversion 
dérive d’un phénomène de modernisation qui met 
l’accent sur la quête de mariage ou si elle est en lien 
avec l’animal chassé qui n’est plus un cerf mais un 
sanglier.

Le cerf, primordial et royal

	 Sur le chaudron de Gundestrup, le maître 
des animaux est figuré avec des bois de cerf et 
dans Owein et Lunet, le gardien des animaux de 
Brocéliande décharge un coup de sa massue sur le 
front d’un cerf. Cela signifie certainement un rôle 
important du cerf dans la mythologie celtique, même 
si l’Yvain de Chrétien de Troyes préfère lui substituer 
le taureau sauvage (déjà présent aux côtés du cerf 
sur le monument du Cernunnos de Reims) comme 
interlocuteur privilégié du hideux géant maure. Le 



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

caractère gigantesque et la massue nous ont fait 
interpréter Cernunnos comme un aspect du Jupiter 
celtique, du Dagda en Irlande. On peut ajouter une 
inscription romaine de Transylvanie qui est dédiée à 
Iovi Cerneni. F. Le Roux5 s’est posé la question de 
savoir si ce Jupiter Cernenus ne serait pas un avatar 
de Cernunnos malgré l’alternance vocalique E/U, et 
aussi le rapprochement effectué à propos de l’épithète 
Cerrce entre Cernunnos et le Dagda par W. Sayers6.
	 Pour F. Le Roux, Cernunnos serait, 
étymologiquement parlant, « celui qui a le sommet 
de la tête comme un cerf », ce qui correspondrait bien 
effectivement à l’image du chaudron danois. Dans 
l’Histoire de Tuan, fils de Cairell, le héros du récit 
rapporte à saint Finnen qu’il est le seul survivant de 
l’expédition de Partholon et qu’il resta seul en Irlande 
pendant 22 ans. Très âgé, il ne pouvait plus se remuer 
et fréquentait certaines cavernes. Quand arriva 
Nemed, il s’enfuit décrépit, nu et misérable :

	 Une nuit où j’étais dans le sommeil, je me 
vis prendre la forme d’un faon. Je fus dans cette 
apparence et j’étais jeune et de bonne humeur.... Ils 
5 « Cernunnos », Ogam, 1953, pp. 327-328.
6 « Cerrce, an Archaïc Epithet of the Dagda, Cernunnos and 
Conall Cernach », The Journal of Indo-European Studies, 16, 
1988, pp. 341-364.

viennent vers moi, ô doux Seigneur, les enfants de 
Nemed, fils d’Agnoman ; ils attendent fièrement mon 
sang pour venger mon premier meurtre. Il me poussa 
alors à la tête deux cornes à soixante pointes, si bien 
que je suis rude et gris de forme après que le temps 
a changé ma faiblesse. Après cela, je fus le prince 
des cerfs d’Irlande puisque j’étais dans la forme d’un 
cerf. Il y avait autour de moi un grand troupeau de 
faons, quelle que fût la route que je prisse. C’est ainsi 
que j’ai passé le temps à l’époque de Nemed et de ses 
enfants...

	 La race de Nemed se multiplia jusqu’à 
atteindre 4030 couples. Puis ils moururent tous et Tuan 
changea de forme. Il importe là aussi de remarquer 
que la transformation en cerf est la première effectuée 
par Tuan, qu’elle correspond avec le temps d’une race 
qui remplace une autre et  qu’elle s’achève avec la 
fin de cette race, que cette race est celle de Nemed, 
« le sacré  ».  On peut donc dire d’un point de vue 
historique que le cerf accompagne une renaissance 
de la race humaine et que cette renaissance est à la 
fois la première et, par le nom de son chef, la plus 
élevée, socialement parlant, dans la hiérarchie indo-
européenne des fonctions.
	 Tuan se dit aussi prince des cerfs d’Irlande, 
à la tête d’une troupe de faons. Il faut sans doute en 
rapprocher les histoires irlandaises de rencontre de la 
souveraineté. Lugaid Laigde, fils de Daire, l’emporte 
certes sur ses frères parce qu’il accepte d’embrasser 
la vieille sorcière et de coucher avec elle. Mais cette 
rencontre a elle-même un préalable :

	 Il avait été prédit qu’un fils de Daire nommé 
Lugaid recevrait la royauté d’Irlande. Pour plus de 
sûreté, il [Daire] donna le même nom de Lugaid à 
tous les garçons qui lui naquirent. Un jour, à Teltown, 
où ses fils devaient se mettre en ligne dans une course 
de chevaux, un druide lui précisa que son successeur 
serait celui qui réussirait à attraper un faon à la 
toison d’or qui entrerait dans l’assemblée. Le faon, 
parut, en effet, et pendant qu’on le chassait, un 
brouillard magique sépara les cinq frères de tous les 
autres chasseurs. Ce fut Lugaid Laigde qui attrapa 
l’animal.

	 La neige se met alors à tomber et les cinq frères 
se réfugient dans la maison de l’horrible sorcière. Le 
mythe d’accession à la royauté implique donc ici 
deux étapes : la chasse au faon et la hiérogamie avec 
la vieille femme qui se transforme en une belle jeune 
reine de mai. On rencontre le même motif dans érec 
et énide qui commence par l’épisode de la chasse 

Le cerf, animal royal emblématique d'un territoire (cl. 
B. Robreau)



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 2

9

au blanc cerf dont la tête est donnée à Enide qui 
reçoit le baiser du roi Arthur et qui couche ensuite 
avec Erec pour la première fois et dans la chambre 
même d’Arthur et de la reine Guenièvre. Ici, nous 
sommes en présence d’une version inversée où c’est 
le roi et non la sorcière qui accorde le baiser, ce qui 
s’explique par le contexte littéraire médiéval qui avec 
la christianisation a repris le motif mais en le gardant 
toujours articulé avec le motif de la chasse au cerf.
	 On pourrait penser que la chasse au cerf 
correspond à la mise à mort du vieux souverain usé, 
mais ce ne semble pas être le cas puisque l’animal 
poursuivi est un faon à toison jaune (solaire ?). Il 
s’agit donc plutôt d’une sorte de rite d’inauguration 
royale puisque l’animal désigne celui des frères 
qui va accéder à la royauté, qui va la rénover. Il 
n’empêche que par voie de conséquence, le cerf 
désigne aussi indirectement le vieux roi promis 
à la mort. C’est en poursuivant un cerf que Gronw 
rencontre Blodeuwedd. Ultérieurement, la trahison de 
celle-ci se traduira par la mort de Lleu, tué d’un coup 
de lance magique, ou plutôt par sa  transformation en 
aigle pourrissant. La rencontre d’un cerf  détermine 
aussi la descente de Pwyll aux enfers où il tue Hafgan 
d’un coup de lance. Le cerf est visiblement connecté 
avec le motif de la trahison de la femme puisqu’on 
le retrouve associé au personnage de Merlin lorsque 
celui-ci, atteint par une folie hivernale, constate que 
son épouse va se remarier et nous avons vu comment 
il se venge, monté sur un cerf et à l’aide d’une ramure 
de cerf. Les cornes sont d’ailleurs restées l’emblème 
du cocu dans le folklore occidental.
	 Le pays de Galles connaît le cerf de Rhedynfre 
auprès duquel se rendent Arthur et ses hommes pour 
chercher des nouvelles de Mabon, enlevé la troisième 
nuit après sa naissance. L’animal se souvient de sa 
jeunesse où il y avait un plant de chêne qui a grandi 
jusqu’à être un arbre à 100 branches et dont il ne reste 
plus qu’une souche. Mais il les adresse au hibou de 
Cwm Cawlwyd qui est beaucoup plus âgé que lui. 
Ce cerf apparaît aussi dans les Iolo Manuscripts où il 
est cité avec l’aigle de Gerbnawy, le saumon de Llyn 
Llifon, le merle de Cilgwri, le crapaud de Cors Fochno 
et la chouette de Cwmcawlwydt parmi les plus vieilles 
créatures du monde. Il n’y a que le globe terrestre qui 
soit plus âgé parmi les choses dont l’origine remonte 
au commencement du monde.
	
Le cerf et la délimitation d’un territoire

Comme pour l’ours, le christianisme a cherché 
à ébranler le symbolisme du cerf en le rabaissant au 

rang d’un animal domestique. Saint Lunaire7, guidé 
par un moineau blanc, parvient jusqu’à une forêt 
côtière qu’il essarte difficilement avec ses moines, 
jetant le bois coupé à la mer et finissant par se 
décourager. Un matin, il découvre que la forêt toute 
entière a été jetée à la mer et qu’il ne reste ni épines, 
ni chardon pour s’opposer à la houe et à l’araire. 
Après avoir bêché trois semaines, le découragement 
reprend les moines et un matin, après avoir reçu de 
Dieu l’ordre de fabriquer six jougs et six araires, ils 
virent douze cerfs qui ne paraissaient pas sauvages 
mais apprivoisés, entourant le cadavre d’un autre cerf 
qu’ils venaient de tuer de leurs bois. Saint Lunaire 
fit écorcher le cerf mort et découper dans sa peau 
des lanières qui servirent à atteler par paires sous les 
jougs les autres cerfs qui tiraient toute la journée les 
instruments de labour sans même qu’il y eût besoin 
de les aiguillonner pour les faire avancer. Au bout de 
cinq semaines et trois jours, le travail était fini et les 
douze animaux se placèrent devant le saint comme 
pour lui demander la permission de le quitter. Lunaire 
les bénit, ils partirent et ne réapparurent plus jamais 
dans la région. 

En fait, nous sommes en présence d’une 
version rajeunie où le cerf apparaît comme l’agent 
de l’ancien maître du territoire accordé aux moines, 
le dieu chrétien se substituant au maître des animaux 
(probablement une sorte de Cernunnos). Sa qualité de 
maître de la prospérité apparaît dans le fait qu’avant 
même la première moisson des taupes déterrèrent la 
statue en or d’un bélier d’une valeur de trois mille 
sous d’argent que Lunaire donna au roi Gilbert pour 
acheter de manière ferme et définitive la terre où il 
s’était installé.

Une version un peu plus archaïque est 
fournie par la légende de fondation de la troménie 
de Landeleau8, également en Bretagne armoricaine. 
Là, saint Théleau avait bâti une maison et une église 
et songeait à lui adjoindre un territoire paroissial. Le 
seigneur du pays lui abandonna toute la terre dont il 
pourrait faire le tour en une nuit. Théleau se tenant 
sur son seuil, se mit à siffler. Un cerf sortit alors 
d’un bosquet et vint s’agenouiller à ses pieds. à la 
nuit tombée, le saint monta sur le dos de l’animal qui 
partit au galop de toute la vitesse de ses jambes. Bien 
qu’il fût retardé par les chiens du Château Gall qui 
l’obligèrent à se réfugier sur un arbre et que sa sœur, 
jalouse, fît chanter précocement le coq en lui fourrant 
la tête dans le tuyau de la cheminée, Théleau parvint 
à se constituer une paroisse et c’est pour entretenir la 

7 A. Carrée et B. Merdrignac, La Vie latine de saint Lunaire, 
1991. On notera la forme latine du nom de Lunaire (Leonorius) 
qui renvoie au lion plus qu’à la lune.
8 Joël Hascoët, La troménie de Landeleau, 2002.



10

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

mémoire de son parcours de cette nuit-là que, chaque 
année, on refait le même chemin en procession en 
portant les reliques du saint. On retrouve une légende 
voisine à Lannédern où saint Edern, voulant agrandir 
sa paroisse, fut aussi arrêté dans sa course nocturne 
par le chant précoce d’un coq provoqué par la jalousie 
de sa sœur.

à Landeleau, le cerf apparaît véritablement 
comme celui qui donne le territoire encore boisé (le 
saint doit se réfugier dans un arbre) et le motif des 
chiens lâchés renvoie à celui de la chasse au cerf qui 
apporte la royauté irlandaise. Il n’y a pas de vieille 
sorcière se transformant en jeune reine de mai, mais le 
motif de la sœur apporte la même ambiguïté féminine. 
Celle-ci qui était venue tenir son ménage (version 
atténuée pour saint chrétien du motif de l’union avec 
la reine) se transforme en une partenaire jalouse et 
malfaisante. Et si cette sœur est anonyme, celle de 
saint Edern qui joue un rôle voisin s’appelle Genovofa, 
donc Geneviève ou Guenièvre, à rapprocher de la 
reine d’Arthur qui figure dans Gereint et Enid tout 
comme dans le roman d’Yder (Edern).

La version de la Vie de saint Lunaire est plus 
dépendante de l’hagiographie galloise où le Livre de 
Llan Dâv mentionne le miracle des deux beaux cerfs 
qui vinrent tirer sous le joug le chariot des saints Telo 
et Maedoc pour les soulager de leurs corvées de bois, 
ce qui rappelle le bois de l’essartage miraculeusement 
jeté à la mer avant l’arrivée des cerfs. Le motif de 
la corvée de bois qui indique déjà un passage d’une 
forêt sauvage à une forêt exploitée  a été confié au 
seul dieu chrétien par le rédacteur de la Vie latine de 
saint Lunaire qui fait seulement intervenir l’animal 
emblématique de la forêt pour consacrer par le 
labour la disparition de la forêt défrichée. Mais 
aussitôt le labour accompli, la forêt définitivement 
détruite, il disparaît à jamais. La domestication n’est 
qu’apparente ; les douze cerfs ne font que symboliser 
le don de la terre. Ils ne la délimitent plus vraiment, 
sinon en la parcourant inlassablement en tirant l’araire, 
acceptant clairement la dépossession du maître de la 
sauvage forêt et de ses animaux. Le motif de la peau du 
cerf découpée en lanières pour tirer l’araire manifeste 
de manière tout aussi évidente le recyclage du motif 
car certaines versions de délimitation d’une terre font 
appel au motif d’une peau d’animal découpée en si 
fines lanières qu’elles permettent d’encercler un 
vaste territoire. Outre la célèbre légende antique de 
la fondation de Carthage par Didon, on mentionnera 
plus particulièrement la délimitation de Lusignan par 
Raimondin avec la peau d’un cervidé dans Mélusine 
et le don fait par un comte de Cornouaille armoricaine, 
tombé de cheval au cours d’une chasse, à l’anachorète 
Galonnus qui l’a soigné : il reçoit comme récompense 
la pleine propriété de la partie de la forêt et des terres 
adjacentes qu’il pourra enfermer dans les lanières 
de sa robe déchirée, chaque lanière ne dût-elle avoir 
qu’un fil. En revanche, la légende de Landeleau met 
davantage l’accent sur l’aspect psychopompe du cerf.

Le sanglier 

	 à l’inverse du cochon, sale et méprisable, 
le sanglier est un animal terrible et respectable. 
La chasse au sanglier semble cependant avoir été 
exceptionnelle chez les Celtes antiques, les gibiers 
courants étant plutôt le lièvre, les oiseaux et surtout 
les cervidés, et sa part dans l’alimentation presque 
négligeable.  Sa dangerosité lui vaut des métaphores 
guerrières  ; il surmonte les casques de prestige et 
figure sur les enseignes militaires, et c’est sans doute 
à ce titre qu’il figure en bonne place dans les mythes 
initiatiques. Selon l’historien latin Flavius Vopiscus, 
une druidesse cabaretière de la région de Tongres 
avait prédit à Dioclétien qu’il deviendrait empereur 

Saint Théleau sur son cerf à Plogonnec dans le Finistère 
(cl. J. Hascoët).



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 2

11

après avoir tué un sanglier et c’est pour accomplir 
cette prédiction qu’il tua le préfet du prétoire Aper 
(dont le nom signifie «  sanglier » en latin). Il est bien 
possible que ce fut une version d’un mythe gaulois qui 
sous-tendit la prophétie, auquel cas cela signifierait 
que la chasse au sanglier occupe un rang supérieur à 
celle du cerf dans la hiérarchie des mythiques gibiers 
celtiques.
	 Le mythe d’une grande chasse au sanglier est 
présent dans la plupart des contrées celtiques. Celle 
du sanglier Trwyth qui permet le mariage de Culhwch 
et Olwen est particulièrement célèbre par sa longueur 
et sa complexité. La monstrueuse bête finit par 
s’échapper en plongeant dans la mer. Le pays de Galles 
connaît aussi la truie Henwynn qu’Artur chercha à 
abattre pour éviter à la Grande-Bretagne de terribles 
maux du fait de sa portée, notamment un louveteau, 
un aiglon et un chaton qui devint le calamiteux 
Chat de Palug. Mais l’Irlande connaît aussi Triath, 
l’équivalent du Trwyth gallois, dont le nom signifierait 
à la fois «  sanglier »,  «  roi » et « mer », et des  porcs 
ou sangliers druidiques sortis de l’Oweinagat («  la 
caverne des chats ») de même que trois oiseaux rouges 
ravageurs et trois chats druidiques. Medb poursuivit 
ces sangliers, qui détruisaient le blé et le lait partout 
où ils passaient, jusqu’à la plaine de Mucraimhe, « la 
plaine du dénombrement des porcs » car les compter 
constitue le moyen de les exorciser. Une autre trace du 
mythe du grand sanglier se retrouve en écosse car la 
version irlandaise de l’Historia Britonum de Nennius 
appelle le Mur d’Antonin Cladh na Muice, « le Fossé 
du sanglier  ». Cela renvoie à l’Irlande, aujourd’hui 
encore parcourue d’immenses levées de terre qui ont 
autrefois servi de frontières fortifiées, d’instruments 
de contrôle du trafic et de marques de prestige 
politico-religieuses à l’âge du  fer. La plus célèbre 
qui dessine la frontière de l’Ulster, est nommée « le 
Rempart du Porc Noir ». Il s’y attache une légende 
d’un maître d’école capable de transformer les 
hommes en animaux, hases pour les fillettes et chiens 
de chasse pour les garçonnets. Mais on finit par lui 
voler sa baguette magique ou bien cette dernière est 
la possession du prêtre du village ou de la mère d’un 
des enfants et le maître est métamorphosé en sanglier 
noir pourchassé sans pitié et ce sont ses traces ou ses 
coups de boutoirs qui façonnent le grand rempart et 
les fossés du Porc Noir. Presque toutes les versions 
situent la fin de la chasse dans l’eau d’un lac, d’un 
estuaire ou de la mer et plusieurs familles irlandaises 
qui portent un sanglier noir dans leurs armoiries 
prétendent qu’un de leurs ancêtres a participé à la 
chasse. Les traces du mythe sont moins nombreuses 
sur le continent mais le Trwyth se reconnaît dans le 

Troncasino du roman italien de Gismirante et dans le 
marcassin Tortain du Livre de Carados, œuvre d’un 
continuateur anonyme de Chrétien de Troyes tandis 
que la chasse du Chapalu par Arthur a été localisée 
en Savoie (au Mont du Chat près du lac de Bourget) 
ou Pays de Vaud (à la Palud de Lausanne) dès le XIIe 
siècle, et là encore le monstre poilu finit dans l’eau.
	 Le rapprochement avec la légende indienne de 
Visnu permet à C. Sterckx9 de penser à une origine 
indo-européenne des diverses versions celtiques de 
la chasse au sanglier primordial. Le grand sanglier 
métamorphosé est le père jupitérien du Mercure 
celtique (Cian, père de Lugh, qui meurt sous forme 
de sanglier et est rejeté six fois par la terre ; Gwydion 
puni par une métamorphose en sanglier et qui suit une 
laie pour retrouver la trace de Lleu, son fils adultérin, 
qui a connu une ornithomorphose). Il est affecté à un 
rôle de bouleversement (ravages sur le froment et le 
lait) et de formatage (les fossés du Porc Noir) de notre 
monde. Pour faire cesser son action excessive, il faut 
le bouter hors de ce monde pour laisser aux humains 
un espace viable, ce qui amène à le rejeter à l’eau.

Mythes initiatiques et guerriers

	 Dans le monde-européen, et ailleurs, l’initiation 
guerrière peut passer par un exploit cynégétique qui 
permet d’acquérir un comportement de prédateur 
animal. Le monde germanique où le dieu Odin avait 
le pouvoir de changer à volonté d’apparence et de 
forme possédait ses guerriers-fauves, les berserkir. 
Selon l’Ynglingasaga, ils étaient sauvages comme 
des chiens ou des loups, forts comme des  ours ou 
des taureaux, et massacraient les hommes sans que le 
fer, ni le feu ne puissent les blesser. Ils étaient sujets 
à des accès de fureur animale et la croyance selon 
laquelle ils pouvaient se transformer en ces animaux 
transparait en beaucoup de textes. Chez les Celtes, 
ces transformations animales apparaissent, mais peut-
être sous l’influence chrétienne, comme une punition 
ou une trahison comme dans le lai de Bisclavret de 
Marie de France. Bisclavret est un seigneur qui se 
transforme périodiquement en loup et qui est trahi par 
son épouse qui s’enfuit avec un autre chevalier après 
avoir dérobé les vêtements qui permettaient à son 
mari de reprendre sa forme humaine. Acculé par le 
roi au cours d’une chasse, le loup s’incline devant lui, 
faisant preuve d’une intelligence qui lui vaut d’être 
épargné. Vivant dorénavant à la cour, il ne manifeste 
d’hostilité que face à sa femme dont il arrache le nez 
et à son nouvel époux. On finit par faire avouer la 
9 Sangliers père et fils, Mémoires de la Société belge d’études 
celtiques, 8, 1998.



12

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

femme qui rend les vêtements et permet le retour du 
Bisclavret à l’apparence humaine. Le thème est ici à 
bout de souffle. Même si le loup-garou est un seigneur, 
donc un guerrier, les raisons de la transformation 
n’apparaissent pas. Le motif de la chasse permet la 
rencontre du roi mais il ne se relie pas à l’acquisition 
d’une qualité guerrière au moyen de la mort d’un 
animal. Au contraire, ici c’est le loup qui fait preuve 
d’intelligence humaine, inversant totalement le motif 
de l’acquisition de l’animalité.

Les transformations en cerf et en biche 
font aussi partie de la punition de Gwydion et de 
Gilvaethwy dans la quatrième branche du Mabinogi. 
Elles s’effectuent cette fois par le biais d’une baguette 
magique et s’accompagnent d’une union sexuelle 
aboutissant à la naissance d’un  faon qui deviendra 
plus tard un guerrier célèbre. Elles appartiennent à une 
série de trois transformations animales successives 
(cerf, sanglier, loup) et on notera que celles en cerf 
apparaissent en premier, avant le sanglier, autre 
type d’animal primordial. La liste se limite à des 
animaux sauvages et les transformations animales de 
Gwydion et Gilvaethwy se terminent par la naissance 
de trois jeunes animaux (faon, marcassin, louveteau) 
vigoureux, très forts pour l’âge qu’ils paraissaient. 
Math utilise sa baguette enchantée pour ramener les 
trois petits à une forme humaine, notamment celle 
d’un adolescent beau, brun et fort. Même si la liste est 
différente, on peut y voir un équivalent celtique des 
guerriers-fauves germaniques puisque l’on nous dit 
explicitement que ces trois jeunes gens nés sous forme 
animale deviendront des guerriers fameux. C’est dès 
leur conception qu’ils ont acquis leur nature et leur 
force animales et non par un exploit cynégétique 
survenu lors de leur initiation.

La naissance de ces trois guerriers-fauves 
précède de peu celle de Lleu et de son frère Dylan 
dans la quatrième branche du Mabinogi gallois. La Vie 
de saint Eusice dont nous avons vu au chapitre 6 de 
la première partie de ce petit traité qu’elle entretient 
des parallélismes avec le texte gallois peut aussi avoir 
conservé quelques traces de ces croyances. L’épisode 
semble avoir beaucoup souffert de la christianisation 
qui a déterminé de nombreuses inversions, mais il 
vaut sans doute la peine de le rapporter. Il se déroule 
à Gemiliacus (« le lieu des jumeaux », ce qui rappelle 
les deux frères Lleu et Dylan que Math accouche de 
sa baguette après l’histoire des trois guerriers-fauves) 
où les parents d’Eusice se sont réfugiés. On notera 
d’abord, outre le motif du refus du nom qui rappelle 
avec inversion10 (ce n’est pas la mère qui refuse qu’il 
10 Le motif a été réécrit en s’inspirant du débat sur le nom de saint 
Jean-Baptiste (voir le chapitre I de l’évangile selon saint Luc).

porte un nom mais le parrain qui refuse de lui accorder 
le nom que sa mère a reçu l’ordre céleste de lui donner) 
celui d’Aranrhod refusant de donner un nom à son 
fils, que l’enfant Eusice est lui aussi marqué par la 
précocité car il grandit en trois ans autant qu’un autre 
en sept. Surtout, la Vie de saint Eusice introduit dans 
la période d’enfance (ou d’adolescence si on tient 
compte du fait qu’il se développe deux fois plus vite 
que les enfants ordinaires) de son héros des rapports 
entre ce dernier et les loups. Après l’épisode du nom 
(ch. 5 et 6), l’hagiographe nous raconte ensuite (ch. 7 
et 8) un miracle effectué par l’enfant qui concernait le 
fils unique d’un villageois tourmenté par un démon et 
que l’on avait enchaîné pour qu’il ne blesse personne. 
Le possédé ne cessait de vociférer, tantôt comme 
le loup, qui hurle, tantôt aussi comme le chien qui 
aboie. Mais lorsqu’Eusice se présente devant lui, 
l’énergumène se tait et il demande à son père de ne 
pas permettre qu’il revienne le voir. Le lendemain 
cependant, Eusice parvient à le mener vers l’église, 
mais il s’immobilise devant la porte malgré le nombre 
de ceux qui étaient là et le tiraient et poussaient pour 
le faire entrer. Eusice parvint alors à le conjurer et 
à lui ordonner de se montrer dans une forme qui lui 
permette d’être vu des hommes. Il se montra alors 
sous l’apparence d’un singe, noir, avec des cornes, 
des narines recourbées, des mains d’homme mais 
avec des ongles pointus et recourbés comme ceus d'un 
aigle, des yeux comme des charbons de feu ardents, 
tirant souvent une langue de cheval longue et double 
qui faisait jaillir alentour des étincelles comme le fer 
enflammé qui vient d’être retiré du feu.

Le démon est ici multiforme, ce qui rappelle les 
capacités polyvalentes de Lug dont l’ornithomorphose 
en aigle est aussi connue du Mabinogi. Avant sa sortie 
du possédé, son aspect est celui d’un loup ou d’un 
chien, la dernière des trois formes des métamorphoses 
de Gwydion et Gilvaethwy, et on peut y voir un 
souvenir de l’initiation d’un guerrier fauve. Les 
étincelles qui jaillissent rappellent aussi certaines des 
manifestations de fureur de Cúchulainn, fils du Lugh 
irlandais et parangon du jeune guerrier initié.

Une fois le mauvais démon chassé, le motif 
du loup ne disparaît pas montrant ainsi qu’il s’agit, 
parmi les transformations animales potentielles, de 
celle qui intéresse particulièrement le récit. Le démon 
aquilin déploie donc ses ailes et s’enfuit mais non 
sans répandre un nuage dont tomba une épidémie 
injuste sur tous les hommes, mais aussi les bêtes, les 
champs et les naissances de la terre si bien que la 
famine survint, la terre demeurant stérile et la pluie 
ne descendant pas pendant deux ans et trois mois (ch. 
8 et 9). C’est le thème du gaste pays que l’on retrouve 



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 2

13

aussi dans la troisième branche du Mabinogi dont le 
scénario se retrouve dans les chapitres 13 à 29 de notre 
texte hagiographique. En attendant, la famine est un 
moyen de remettre en scène les loups (ch. 9-11). Le 
père d’Eusice constate que les loups en rage courent çà 
et là et dévorent qui ils peuvent, que se trouvant sans 
armes, ni personne pour le défendre, lui et sa famille, 
car il avait deux tout petits enfants en plus d’Eusice, 
il vaut mieux s’éloigner en direction d’autres régions 
mieux pourvues en aliments. Ils se dirigent alors vers 
les marges sauvages du Périgord et du Limousin. à la 
nuit, ils aperçoivent dans l’épaisseur des buissons, un 
arbre élevé au pied duquel ils se reposent. C’est à ce 
moment qu’une louve sort de la forêt avec ses deux 
petits pour attaquer ceux qu’elle sent alourdis par le 
sommeil. Les deux louveteaux s’emparent des petits 
frères d’Eusice tandis que la louve tire leur mère, la 
jette à terre et la foule de ses pieds et de ses griffes. 
Eusice et son père Marcellus, tirés de leur sommeil et 
frappés de terreur, restent sans réaction. Mais bientôt 
l’enfant se ravise, recherche sa mère et la découvre 
dans les fourrés étendue sous les pieds de la louve. 
Courageusement, il saisit l’animal, lui attache le cou 
de sa ceinture et lui ordonne de le conduire vers ses 
louveteaux. Il parvient ainsi jusqu’à l’endroit où 
les deux petits gisent, endormis et non blessés, aux 
côtés des louveteaux qui les gardent. Revenant vers 
ses parents, il s’aperçoit  que Marcellus et sa femme 
ont été capturés par des brigands sortis du Limousin 
qui les ont chargés de leurs bagages. Les brigands 
prennent Eusice et ses loups pour un chasseur et ses 
chiens et, négligeant la mise en garde de l’enfant, l’un 
d’entre eux envoie une flèche sur un des louveteaux. 
Le texte paraît alors se contredire, disant, d’une part, 
que la louve se précipite sur le tireur et lui inflige une 
blessure mortelle, d’autre part, que sa flèche revient 
sur lui et le blesse mortellement. Le jeune saint 
guérit le brigand et accorde à la louve, qui vient de 
se prosterner devant lui, de regagner les repaires de 
ses forêts.

Eusice interdit à la louve de toucher 
dorénavant à des chairs humaines, mais cette  touche 
chrétienne n’empêche pas que l’homme et le loup sont 
constamment mis sur le même plan. La louve s’attaque 
à la mère d’Eusice et ses deux louveteaux s’emparent 
des deux frères. La louve se prosterne devant le saint 
enfant, comme si elle était un être humain implorant 
son pardon. Plus, les loups et les brigands sont mis sur 
le même plan : les uns comme les autres fréquentent les 
marges boisées qui séparent les territoires (Périgord et 
Limousin) de deux anciens peuples gaulois, l’attaque 
des seconds suit immédiatement celle des premiers et 
le pardon chrétien, fortement souligné par une citation 

évangélique (évangile selon saint Matthieu, 5, 45), est 
accordé aux deux. Le récit est certes très christianisé, 
mais Eusice apparaît ici comme un maître des loups, 
qui gardent plus loin (chapitres 17-19) ses troupeaux et 
s’en prennent à ses ennemis, et ces loups sont assimilés 
à des brigands par la redondance du récit.

Il y a sans doute ici un souvenir du motif du 
guerrier-loup de la quatrième branche du Mabinogi 
dont de nombreux autres motifs ont été, parfois 
lourdement mais presque toujours certainement, 
christianisés. Certains de ces motifs (croissance rapide, 
assimilation d’un homme au loup, fonction défensive 
des hommes et des biens, production d’étincelles…) 
apparaissent également dans le cas du plus célèbre des 
jeunes guerriers irlandais, à savoir Cúchulainn qu’on 
pourrait d’ailleurs considérer comme le modèle de 
l’initié tant il bouscule la chronologie habituelle par 
la précocité de ses exploits et aussi par celle de sa mort 
à 17 ans. Mais on notera que si son premier exploit 
réside bien dans la mort d’un animal, il ne s’agit pas 
d’un animal sauvage, mais d’un animal domestique : 
le chien. Cependant ce chien possède encore par sa 
férocité et sa force des traits de l’animal fauve puisque 
l’on précise qu’il est tenu par trois chaînes et qu’il 
faut trois hommes pour tenir chaque chaîne. Ce chien 
possède donc la force de neuf hommes !

Le jeune garçon n’a encore que six ans, ce 
qui ne l’empêche pas d’être supérieur aux 150 autres 
jeunes compagnons avec lesquels il s’entraîne et même 
d’en tuer 50 lorsqu’il joue du poing. Un jour que le 
roi Conchobar est invité à un festin chez le forgeron 
Culann, il oublie qu’il a permis au jeune homme, qui 
s’est attardé avec sa balle et son bâton sur le terrain de 
jeu, de venir au festin. Et il laisse le forgeron lâcher 
son chien de garde pour la protection de ses bestiaux et 
troupeaux. Lorsque le garçonnet arrive, il n’interrompt 
pas son jeu quand le chien s’approche. Lorsque la 
bête se jette sur lui, il lui lance sa balle dans la gueule 
avec tant de force qu’elle emporta ses entrailles en le 
traversant. Selon une autre version, il saisit l’animal à 
deux mains et le projette contre le pilier avec tant de 
force que ses membres se séparèrent de part et d’autre. 
Culann se lamente alors de la mort de son chien qui 
était son homme d’escorte, qui était la défense et notre 
bien et de notre troupeau, la protection de chacune de 
nos bêtes à cornes, de la plaine et de la maison. Le 
jeune garçon réplique que ce n’est pas un problème : il 
élevera pour le forgeron un chiot de la même portée et 
lui-même sera un chien « pour défendre tes troupeaux 
et te défendre toi-même jusqu’à ce que le chien soit 
grand et en mesure d’agir ». Le druide Cathbad décide 
alors qu’il s’appellera désormais Cúchulainn, c’est-à-
dire « le chien (cú) de Culann  ».



14

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Le changement de nom (il s’appelait 
jusqu’alors Setanta) est caractéristique du changement 
de statut. Il indique que le jeune garçon a maintenant 
acquis la nature et les qualités du chien, c’est-à-dire 
du guerrier car l’animal est en Irlande une métaphore 
pour le guerrier. Les guerriers de Munster parcou-
rurent les rangs ennemis de droite et de gauche, tels 
des chiens au milieu de petit bétail, les traversant, 
les transperçant, les décapitant... dit par exemple le 
récit intitulé Forbuis Droma Damghaire11. Le terme 
doit être d’usage plus large car la carolingienne Vie 
de saint Bohaire (ou Béthaire) traite de chiens enra-
gés et de loups les guerriers prisonniers en compagnie 
de l’évêque de Chartres. Le chien du forgeron Cu-
lann est domestiqué puisqu’il est tenu par des chaînes 
et a pour fonction de protéger les troupeaux et leur 
propriétaire, mais il a gardé beaucoup de sa nature 
sauvage. On notera donc le caractère plus évolué de 
la mythologie irlandaise où le modèle initiatique du 
guerrier n’est plus le loup destructeur de troupeaux 
comme chez les Germains, mais un chien défenseur 
du territoire et des biens de populations d’éleveurs.

Il subsiste cependant des références plus 
archaïques dans le retour du premier exploit militaire 
de Cúchulainn. Ce dernier est venu défier et affronter 
les trois fils de Nechta Scene à proximité de leur 
forteresse, les a tués et leur a coupé la tête. Puis en 
revenant, il rencontre d’abord un troupeau de daims 
sauvages dont il capture vivant le plus beau et le lie 
aussitôt entre les deux brancards de son char, puis une 
troupe de cygnes dont il s’empare d’une vingtaine et 
les lie aux cordes de son char. C’est dans cet équipage 
qu’il rentre triomphalement à Emain Macha : le daim 
sauvage après le char et le troupeau de cygnes volant 
au-dessus de lui, et les trois têtes dans le char, animé 
d’une telle fureur qu’il faut le plonger successivement 
dans trois cuves d’eau pour refroidir son ardeur 
guerrière :  la première éclata autour de lui, l’eau de la 
deuxième bouillit à bouillons gros comme le poing et 
la chaleur ne s’égalisa que dans la troisième.

Finn est beaucoup plus lié au  milieu sauvage 
et à la chasse que Cúchulainn. Il est aussi plus 
directement lié à la royauté car sa mère était une 
petite-fille de Nuada et lui-même le fils de Cumall, 
le Mars Camulos des Gallo-Romains. Il fut élevé 
dans une loge de chasse des forêts du mont Bloom 
par deux druidesses qui le nourrirent jusqu’au jour 
où il eut lui-même la force de chasser. Son premier 
gibier fut une cane dont il brisa l’aile et les plumes 
d’un coup de fronde mais il devint très vite un veneur 
réputé capable de forcer les daims sauvages à la 
11 Traduction M.-L. Jonval-Sjoestedt, Revue Celtique, 1926, 
§118,  pp. 112-113.

course. Un jour, Finn et ses hommes levèrent un faon 
très beau dont ils finirent par abandonner la poursuite. 
Mais l’animal les suivit, jouant amicalement avec 
les chiens de Finn  et se transformant en une belle 
jeune fille qui expliqua qu’elle avait été mise sous la 
forme d’un cervidé pour avoir repoussé l’amour d’un 
mauvais druide dont le pouvoir cessait lorsqu’elle se 
trouvait à l’intérieur du fort d’Alvainn où habitent 
les Fianna. Par ruse, cependant le druide parvient à 
la faire sortir du fort alors qu’elle est enceinte des 
œuvres de Finn et à lui faire reprendre sa forme de 
biche. Au bout de sept ans, alors que Finn chasse sur 
le mont Gulbain, ses chiens protègent du reste de la 
meute un enfant qui ressemble à sa femme perdue. 
Quand il eut appris le langage humain, il leur indiqua 
qu’il avait coutume d’être avec une biche qui prenait 
soin de lui. On l’appela Oisin, ce qui signifie  faon. 
Oscar, le fils d’Oisin, porte également un nom en lien 
avec les cervidés. Finn lui-même s’appela d’abord 
Deimne, un mot qui signifie certitude, mais peut aussi 
désigner un jeune cerf mâle. On voit que Finn est très 
lié au cerf qu’il chasse régulièrement.

La mère de Finn avait une sœur qui épousa un 
chef des Fianna d’Ulster, mais à cause de la vengeance 
d’une fée délaissée par ce dernier, elle fut transformée 
en chienne et donna naissance à deux limiers, Scolan 
et Bran, qui devinrent les chiens préférés de Finn, une 
fois que leur mère eut retrouvé sa forme humaine. Si 
son nom et ses chasses le désignent d’abord comme 
un cervidé, Finn se trouve donc également lié à des 
hommes-chiens par sa famille maternelle.

Une autre chasse eut plus de conséquence 
pour Finn qui était aimé par les deux filles du forgeron 
de Cuilinn. Mais l’une résolut d’empêcher sa sœur, 
laquelle avait déclaré ne jamais épouser un homme 
aux cheveux gris, de se marier avec Finn. Un jour 
que le chef des fiana poursuivait une biche, celle-ci 
disparut sur le mont Cuilinn et il se trouva séparé de 
ses chiens. Il rencontre alors une des filles du forgeron 
pour qui il plonge dans un étang pour lui rapporter un 
anneau. Quand il le lui donne, elle se précipite alors 
dans le lac et disparaît avec l’objet tandis que Finn 
se trouve transformé en un vieillard aux cheveux 
gris ridé et sans force. Même Scolan et Bran ne le 
reconnaissent pas. Les hommes de Finn le retrouvent 
et se mettent à fouir la montagne à la recherche du 
palais souterrain de la magicienne. Ils parviennent à 
la saisir et elle donne une corne à boire à Finn qui lui 
fait recouvrer son aspect ancien, hors que ses cheveux 
autrefois jaune d’or restèrent gris d’argent.

Une autre fois, c’est à nouveau un faon que 
les fils de Midir utilisent pour attirer Finn et ses 
guerriers jusqu’à leur palais souterrain dans la chaîne 



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 2

15

de Slievenamon. Le faon est en fait une jeune femme 
qui doit les attirer pour aider au combat contre les fils 
de Dé Danann et leur roi Bodb Derg. Oisin, aussi,  
est attiré dans l’Autre monde par Niamh, une fille de 
Manannan, ce qui s’accorde bien avec le caractère 
psychopompe du cerf.

Finn semble aussi en rapport avec les suidés. Il 
tue la truie Beo, qui ravageait le Munster, à l’aide de la 
lance que le forgeron Lochan lui a forgée et il rapporte 
la tête de la bête à ce dernier comme contrepartie de 
son union temporaire (pour un an) avec une fille du 
forgeron. C’est aussi la chasse au sanglier, le Vert-
Sans-Oreilles du mont Gulbain, que Finn utilise pour 
provoquer la mort de Diarmaid, son rival dans l’amour 
de Grainne, car il sait que jeune homme a pour interdit 
de refuser la chasse aux suidés. Là encore, il s’agit 
d’un sanglier magique dépourvu de soies, d’oreilles 
et de queue, qui est en fait un homme transformé, le 
fils d’un sénéchal tué par Donn, le père de Diarmaid. 
Il reste certainement ici des traces de mythologie 
ancienne, car le sénéchal était celui d’Angus le jeune 
qui habite le Brug na Boyne et il faut l’identifier au 
fils du Dagda, le Mac ind Oc, qui était l’ancien dieu 
de la jeunesse et le correspondant irlandais du Mabon 
gallois qui joue un rôle important dans la chasse 
du fameux Twrch Trwyth. Le sanglier apparaît ici 
comme un allié de Finn car le javelot de Diarmaid 
ne lui fait pas même une égratignure et son épée se 
brise sans effet sur le dos de la bête. Chargeant, celle-
ci renverse Diarmaid mais lui s’accroche, une jambe 
sur chaque flanc et la tête tournée vers la croupe. 
Le sanglier fonce vers le bas de la pente jusqu’aux 
bouches d’Assaroe, faisant trois puissants bonds sans 
pouvoir se délivrer. Il remonte alors sur la montagne, 
fait choir Diarmaid et l’éventre tandis que de la garde 
de son épée brisée ce dernier parvient à porter un coup 
mortel à la monstrueux bête. Mais Finn refuse de lui 
apporter l’eau de la Boyne qui pourrait redonner vie 
et jeunesse au blessé, ce qui cadre bien avec le tort fait 
par le père au sénéchal du dieu de la jeunesse.

Le sanglier n’est pas toujours aussi favorable 
à Finn, mais l’important est pour l’instant que le suidé 
semble en rapport avec les relations amoureuses de 
Finn. Le meurtre de Beo lui sert à payer son mariage 
temporaire, la fin du Vert-Sans-Oreilles, le débarrasse 
de son rival auprès de Grainne. Au total, il semble 
que les récits sur Finn s’approchent d’assez près de 
la formule du Mabinogi où la punition de Gwydion et 
Gilvaethwy impliquent la mise au monde d’un faon, 
d’un louveteau et d’un marcassin. Ici, les relations 
sociales sont cependant un peu différentes  : Finn 
est mari d’une biche et son fils porte le nom d’un 
cerf, ses neveux sont chiens (ce qui rappelle que les 

guerriers animaux du Mabinogi ont été engendrés par 
deux frères) et il chasse le sanglier pour ses unions 
matrimoniales, ce qui diffère certes de la situation du 
Mabinogi mais rejoint celle de Kulhwch et Olwen où 
le héros chasse le sanglier pour épouser une femme 
dont le nom évoque une blanche biche.

Le thème de la chasse au sanglier revient 
fréquemment dans le cycle de Finn. Ainsi, le 
monstrueux sanglier de Formael, sans oreille, ni 
queue, ni testicules, mais avec des défenses énormes, 
est finalement tué par Oscar mais après avoir fait de 
nombreuses victimes parmi les fiana, pour lesquelles 
on chante une lamentation funèbre,

Finn et les Fianna vivent dans la nature 
sauvage à la manière animale, le modèle étant le cerf 
et l’ennemi  le sanglier.

Combat druidique mythique sous forme animale

	 Lee Irlandais et probablement les Celtes en 
général distinguaient faiblement le loup et le chien 
car l'animal possède un caractère guerrier qui assimile 
l'animal domestique à son camarade sauvage. Le 
guerrier à nom de chien comme Cúchulainn possède 
une fureur qui est celle de l'animal sauvage. Nous 
retrouvons le symbole sous l'aspect de dogue ou de 
molosse dans Le siège de Druim Damhghaire mais 
aussi sur le chaudron de Gundestrup puisque le 
personnage qui fait tourner la roue sur la plaque du 
Taranis peut certainement être considéré comme un 
équivalent du très puissant druide Mog Ruith, bien 
connu de la littérature irlandaise. 
	 Le nom de Mog Ruith est probablement à 
comprendre comme le « maître de la roue », même s’il 
n’est pas sûr que ce soit une étymologie scientifique. En 
tout cas, c’est ainsi que le comprenaient les Irlandais 
médiévaux : Mog Ruith, c’est-à-dire magus rotarum, 
car c’est avec des roues qu’il faisait ses augures 
druidiques, dit le Coir Anmann12. Selon des traditions 
plus ou moins christianisées, il aurait fabriqué la 
roue ramante, qui vient en Europe avant le Jugement 
dernier. C’est aussi lui qui aurait décapité saint Jean-
Baptiste (fêté au solstice d’été) et c’est ce qui a apporté 
à chaque Irlandais le froid, la faim et la maladie. Dans 
Le siège de Druim Damhghaire13, dans laquelle il vient 
au secours du roi de la province du Munster. Celui-
ci a refusé de payer un tribut supplémentaire de 180 
12§ 287. Pour le dossier de Mog Ruith, nous renvoyons à 
l’article fondamental de F. Le Roux  : «  Le dieu druide et le 
druide divin », Ogam, 12, 1960, pp.  367-373 et aux publications 
de K. Müller-Lisowski, « Texte zur Mog Ruith Sage », Zeitschrift 
für celtische Philologie, 14, 1923, pp. 145–163.
13 Forbuis Droma Damghaire, avec traduction française de M.-
L. Jonval-Sjoestedt,  Revue celtique, t. 43, 1926, pp. 1-123.



16

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

vaches que le roi d’Irlande Cormac, dont le troupeau 
a été décimé par une épidémie, veut lui imposer. Il 
s’agit de la description d’une guerre druidique, donc 
particulièrement magique, où les bovidés, la grande 
richesse des Celtes, constituent l’enjeu central.
	 Un des points essentiels de l’intervention de 
Mog Ruith dans Forbuis Droma Damghaire consiste 
à créer magiquement trois féroces chiens de combat 
destinés à affronter trois magiciennes passées au 
service de Cormac et qui savent se métamorphoser 
en de féroces et monstrueuses brebis à bec de fer 
et franges de feu autour du cou. Lors d’un premier 
engagement (paragr. 48-50) avec les guerriers du 
Munster, elles font un massacre qui contraint leurs 
ennemis à refuser dorénavant le combat. En raison 
de la dureté des conditions qui leur sont imposées 
les habitants du Munster engagent le druide Mog 
Ruith pour contrer la puissance guerrière de ces 
magiciennes que Cormac a obtenues d'une femme du 
sidh, une déesse de l'Autre monde, avec laquelle il a 
accepté de coucher.
	 Pour s’opposer aux magiciennes, Mog Ruith 
fabrique magiquement, en trois coups de briquet 
contre la pierre et en enflammant quelques brins 
d’amadou, deux petites chiennes et un petit chien 
mâle qui grandissent progressivement et se dirigent 
la bouche fermée, pour qu’on ne puisse leur voler 
leur ardeur guerrière, vers les magiciennes qui se 
sont transformées en redoutables moutons bruns.
	 Ce schéma de la création de trois chiens de 
guerre et de leur croissance rapide paraît représenté 
sur plusieurs panneaux du décor interne du chaudron 
de Gundestrup14. La plaque circulaire du fond du 
chaudron semble en effet figurer la naissance de trois 
chiens autour d’un grand taureau en relief, la plaque 
des trois gros bovidés la croissance des trois chiens et 
enfin la plaque de la déesse et celle de Mog Ruith le 

14 B. Robreau, « Le chaudron de Gundestrup (4) Les chiens de 
Mog Ruith », Mythologie française, 275, juin 2019, pp. 17-20.

combat victorieux des trois chiens qui se termine par 
la fuite des redoutables brebis magiciennes. 
	 Sur la plaque circulaire, le gros bovidé, qui 
peut figurer l’enjeu de la guerre magique, est entouré 
de trois petits chiens que l’on peut comprendre 
comme décrits à trois étapes de leur naissance. Le 
premier est petit, roulé en boule, juste gravé et à peine 
visible, comme s’il émergeait du fond du chaudron. 
Le second est aplati sur le sol, presque sans force. Le 
troisième court. Nous sommes ici à la phase préalable 
du développement. Le premier chien, né d’un coup de 
briquet (comme on allume le feu sous un chaudron) 
est encore en position fœtale, comme dans le ventre 
de sa mère  ; le second en est sorti, mais il éprouve 
encore des difficultés à se redresser, en s’appuyant sur 
ses jambes ; le dernier est déjà plein de vie. C’est bien 
à une naissance15 que nous assistons, à celle de trois 
chiens tout à fait comparables à ceux nés du briquet 
du médiéval et irlandais Mog Ruith.
	 Si nous passons maintenant à la plaque des 
trois gros bovins, nous avons à nouveau l’impression 
que nous assistons à la traduction iconographique du 
texte du Siège de Druim Damhghaire, quand il nous 
narre la croissance des dogues magiques créés par 
Mog Ruith. Ils n’étaient d’abord pas plus forts que 
des chiens nouveau-nés, mais à mesure que les brebis 
s’approchaient d’eux, la force, la taille et l’ardeur 
batailleuse des chiens croissaient. Or le panneau 
figure trois chiens graciles aux côtes saillantes courant 
au-dessous des taureaux et trois chiens plus gros et 
vigoureux avec un pelage plus abondant au-dessus.
	 Et si la taille des chiens a grossi entre le bas et 
le haut de cette plaque, leur taille a encore augmenté 
sur les deux où figurent la déesse et le maître de 
la roue. Là, leur aspect est plus proche de ceux du 
registre supérieur du panneau aux taureaux. Mais si 
15 On juge de la difficulté d’interpréter une image sans disposer 
d’un commentaire approprié lorsque l’on sait que J.-J. Hatt lisait 
une scène inverse, celle de la mort de trois chiens dans un contexte 
de sacrifice  de bovins.

La plaque du Jupiter celtique et du maître de la roue du 
chaudron de Gundestrup. Au registre supérieur : Taranis et 
le maître de la roue encadrés par les deux dogues femelles. 
Au registre inférieur : la fuite des brebis magiciennes et le 
serpent à tête de bélier. Dessin de Vincent Rio.

La plaque de la déesse aux roues à six pétales. Au registre 
supérieur : la déesse entre deux éléphants. Au registre 
inférieur : le dogue mâle qui s’avance en premier face aux 
brebis magiciennes à bec de fer et frange de feu autour du 
cou. Dessin de Vincent Rio.



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 2

17

Ci-dessus, la plaque des trois gros taureaux du chaudron de Gundestrup avec la scène de la rapide croissance des trois 
dogues entre le bas et le haut du panneau (dessin V. Rio).
Ci-dessous, la plaque circulaire du fond avec la scène de la naissance des trois chiens de guerre  (dessin V. Rio).



18

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

le molosse unique, encadré de deux griffons, qui est 
représenté sous la déesse possède bien la même taille 
que les deux encadrant la roue jupitérienne, son pelage 
apparaît différent, plus lisse et plus métallique que 
celui de ses deux congénères dont les quatre pattes 
et l’arrière-train sont piquetés de points signifiant 
peut-être un poil plus long et plus abondant. Or cela 
correspond avec le texte qui précise que, du briquet, 
il était né deux chiennes et un chien mâle et que le 
chien mâle vint en tête au combat car il convient que 
l’homme s’avance en premier. 
	 Il paraît donc vraisemblable que la plaque 
circulaire du fond et trois des grandes plaques 
rectangulaires intérieures du chaudron racontent 
le déroulement d’une même histoire mythique et, 
même, qu’elles figurent un équivalent protohistorique 
gaulois de la fabrication des trois dogues magiques 
nés du briquet du médiéval et irlandais druide Mog 
Ruith. Il faut donc postuler que le mythe se poursuit 
sur les plaques de la déesse et de Mog Ruith, ce 
qui nous permet de comprendre que les animaux 
présentés par les commentateurs comme des griffons 
correspondent très exactement aux magiciennes du 
texte irlandais qui les décrit venant au combat sous 
l’apparence de trois moutons bruns. Elles avaient des 
carapaces de corne, des têtes d’os, des becs de fer qui 
distillaient des poisons capables de tuer cent hommes 
dans le combat. Toutes les pointes et les tranchants 
du monde n’auraient pu couper un poil ou un brin 
de leur toison. La mention du bec et de la carapace 
de corne des moutons du texte irlandais les rapproche  
très évidemment des griffons combatifs représentés 
sur le chaudron danois qui constituent des traductions 
en langage décoratif hellénistique d’ovins fantastiques 
figurant dans une mythologie protohistorique 
continentale.  En effet, en plus de leurs têtes dures 
et osseuses, leur peau cornée et leurs becs de fer, 
elles avaient la rapidité de l’hirondelle, l’agilité de 
la belette, la rapidité des oiseaux et étaient capables 
de tenir tête à cent guerriers à l’heure du combat... 
Elles avaient trois franges de feu, au flamboiement 
rouge, autour de leur cou. La description renforce 
la ressemblance avec les griffons du chaudron en 
insistant sur des animaux ailés et surtout sur les 
franges de feu qui correspondent exactement aux 
ailes du griffon qui partent de la base du cou.
	 Le combat entre les chiens de Mog Ruith et les 
brebis-griffons adverses (paragr. 98-102) se déroule 
en deux étapes. D’abord les dogues s’avancent, le 
mâle en premier comme nous l’avons déjà dit, ce qui 
justifie le registre inférieur du panneau de la déesse où 
les brebis s’avèrent très combatives par leur attitude. 
Puis, les chiens et les moutons se rencontrèrent, le feu 

qui sortait de leur bouche sauta sur les brebis si bien 
qu’il ne leur resta  ni poil ni brin qui ne fût brûlé. Les 
brebis prennent la fuite, bientôt rattrapées et dévorées 
par les chiens. Cela correspond au registre inférieur 
du panneau du maître de la roue où les trois brebis-
griffons semblent bien s’enfuir à toute vitesse en 
s’éloignant vers la gauche au-delà de Mog Ruith. Leur 
course est seulement interrompue par l’intercalation 
d’un serpent criocéphale. On doit en effet se rappeler 
comment est acquise la victoire des chiens de Mog 
Ruith  : par la fabrication à partir d’un briquet et de 
brins d’amadou de trois chiens qui émettent un flot de 
feu qui brûle la carapace quasi métallique des brebis. 
Or nous avons observé plus haut que le serpent à tête 
de bélier orne de nombreuses extrémités de chenets 
celtiques et que la forme de cornes recourbées a été 
aussi adoptée pour des briquets laténiens ou celto-
romains par analogie entre les affrontements de bélier 
et la percussion nécessaire pour obtenir une étincelle 
de mise à feu.  L’intercalation du serpent criocéphale 
signifie donc sur le chaudron la destruction par le feu 
des griffons et cette dernière est cohérente avec le 
placement du reptile exactement sous le personnage 
auxiliaire de la roue, c’est-à-dire de Mog Ruith16, 
pour bien signifier qu’il en est le responsable. La 
composition graphique permet donc d’exprimer de 
manière claire par qui et par quel moyen les brebis-
griffons sont anéanties.

(à suivre)

16 C’est cette position sous les jambes du tourneur de la roue qui 
avait entraîné G. Olmsted à identifier ce personnage à Cuchulainn 
dont la Morrigan, sous la forme d’une anguille, s’enroulait autour 
des jambes pour le faire tomber dans les récits de La razzia des 
vaches de Regamain, § 6 (éd. Windisch) ou de La razzia des vaches 
de Cooley, § 148 (éd. Best-Bergin).



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 2

19

Chenet gallo-romain à tête de bélier (Orléans)


