
PETIT TRAITé DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 2 : LE bESTIAIRE

Chapitre 1er :
 LES ANIMAUX EN GROUPE

Bernard ROBREAU

Sauf mention contraire, les clichés sont de l'auteur.

En forêt de Rambouillet



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

	 Une mythologie n’est pas un assemblage 
fortuit et arbitraire. Elle obéit à certaines logiques 
liées au renouvellement du temps et à la structure de 
l’espace. Elle traduit aussi un certain niveau culturel 
qui commande les croyances et le symbolisme. Mais 
avant d’aborder la logique spatio-temporelle qui se 
relie au domaine rituel assez mal connu en milieu 
celtique, nous allons d’abord nous intéresser au 
bestiaire, et aussi aux matériaux et techniques parce 
que les « arts »  tiennent une grande place dans la 
mythologie celtique.
	 Le mythe est un récit où l’homme se distingue 
malaisément de l’animal. Il y porte souvent un nom 
animal, peut se transformer en animal et agit en 
fonction de ce caractère. Les esprits et les divinités 
recouvrent aussi fréquemment des formes animales. 
Le milieu celtique ne déroge pas à cette règle 
générale qui constitue une forte présomption que la 
mythologie remonte au paléolithique, à une époque 
où l’animal n’avait pas été domestiqué et où il était 
finalement au même niveau que l’homme. On connaît 
ainsi en Gaule des divinités appelées Epona, « la 
divine équine», Cathubodua, « la corneille du combat 
», ou Cernunnos  « le cornu », ou dans les récits 
insulaires des héroïnes et des héros appelés Boand,  « 
la vache blanche », Fand,  « l’hirondelle », Bran,  « le 
corbeau », Gauvain, « le faucon», et c’est sous forme 
d’oiseaux que les femmes de l’Autre monde viennent 
séduire les rois et les guerriers valeureux.
	 Il faut cependant distinguer deux aspects  : 
l’animal sauvage et l’animal domestique dont la 
différence est importante du point de vue rituel, 
car c’est toute la différence qui sépare les sociétés 
paléolithiques des sociétés d’éleveurs. En effet, le 
premier est chassé mais non sacrifié et l’homme doit 
se faire pardonner sa mort car l’animal est d’une 
certaine manière un frère de l’homme. Le second, au 
contraire, est un dépendant, une propriété de l’homme 
et il peut être licitement sacrifié à une divinité.

CHAPITRE 1 : GROUPES ANIMAUX

	 Avant de nous intéresser aux mythes spécifiques 
à une espèce donnée, nous allons examiner quelques 
situations où les animaux d’espèces différentes sont 
confrontés.

Le maître des animaux 

	 Les peuples celtiques connaissaient un maître 
des animaux. Une de ses plus anciennes images 

figure sur le chaudron de Gundestrup. Sa nature mi-
humaine, mi-animale est très clairement exprimée par 
les bois de cerf qui sortent de son crâne. Les animaux 
les plus proches de lui sont visiblement attirés par 
lui puisqu’ils sont tournés dans sa direction. Ils 
comprennent à sa droite deux herbivores : un cerf et 
un probable bovidé (ou bien un capridé ?), à sa gauche 
un carnassier et un serpent qu’il tient de sa main 
gauche tandis que l’autre main brandit un torque. 
Faut-il voir en cet objet un signe de son autorité et de 
son pouvoir sur les animaux ? En tout cas, la manière 
dont il empoigne le serpent ne laisse aucun doute sur 
le fait qu’il domine son entourage animal, même ceux 
que l’on voit s’ébattre ou s’affronter plus loin de lui, 
parmi lesquels figure un dauphin chevauché par un 
petit personnage, scène que l’on interprète souvent 
comme montrant le véhicule des morts vers les îles 
des Bienheureux, ce qui est vraisemblable dans le 
cadre d’un objet qui semble avoir été fabriqué dans 
une zone où l’influence grecque est sensible.
	 Ce maître des animaux a été identifié avec 
le Cernunnos du pilier des Nautes parisiens, dieu 
représenté avec deux cornes auxquelles sont suspendus 
des torques. Un monument sculpté de Reims le figure 
assis en posture yogique, pourvu d’une ramure de 
cerf et le cou entouré d’un torque, sous un mulot au-
dessus d’un cervidé et d’un bovidé tournés vers le 
flot de monnaies qu’il déverse d’un sac placé sur ses 
genoux. à ses côtés, Apollon tient une lyre et Mercure 
une bourse dans la main. On voit que, à l’époque gallo-
romaine au moins, le maître des animaux ne se réduit 
pas à procurer l’abondance de gibier, mais que son rôle 
s’étend à toutes les formes de richesse.
	 Il n’empêche que le meilleur commentaire 
de cette représentation, pourtant distant d’un bon 
millénaire, met l’accent sur les animaux sauvages, 
le succès à la chasse pouvant représenter une forme 
archaïque de richesse. Nous disposons de deux récits, 
celui d’Yvain, le roman de Chrétien de Troyes, l’autre 
d’un conte gallois parallèle. Les deux versions sont 
très proches, ce qui est logique car les deux variantes 
dérivent certainement de sources voisines, voire sont 
dépendantes l’une de l’autre. Dans Yvain, la scène 
qui se passe au milieu d’une épaisse forêt est répétée 
deux fois. La première est décrite par un certain 
Calogrenant. Il rencontre d’abord près d’un essart 
d’affreux taureaux sauvages, farouches, bruyants et 
indomptables, qui se livraient bataille. Un vilain qui 
ressemblait à un Maure, laid et hideux, était assis 
sur une souche, une massue à la main. Il avait la tête 
plus grosse qu’un roncin ou que toute autre bête, des 
cheveux en broussaille, un front pelé, des oreilles 
velues et grandes comme celles d’un éléphant, des 



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 1er

3

Le maître des animaux figuré sur le chaudron de Gundestrup (dessin de M. Dureuil-Robreau).

sourcils énormes, des yeux de chouette, un nez de 
chat, la bouche fendue comme celle d’un loup, des 
dents de sanglier, une barbe rousse et des moustaches 
tortues. C’était un géant de plus de 17 pieds de 
hauteur. Son vêtement était des plus primitifs, fait 
non de toile de lin ou de laine mais de deux peaux 
de bœufs ou de taureaux. Monté sur un tronc, il se 
prétend le gardien de ces bêtes sauvages qui ne sont 
ni parquées, ni attachées, mais qui n’osent bouger 
dès qu’elles le voient venir. Il les empoigne par les 
cornes et toutes tremblent de peur devant lui. Le géant 
indique alors le chemin de la fontaine merveilleuse à 
Calogrenant. Elle est située sous le plus bel arbre qui 
soit et s’il verse de l’eau sur le perron de marbre, il 
verra se déclencher une telle tempête que dans ce bois 
ne restera nulle bête, ni chevreuil, ni cerf, ni daim, ni 
sanglier ; même les oiseaux s’échapperont.
	 Nous voyons tout l’intérêt qu’il y a à replacer 
ce récit en face-à-face avec l’image du chaudron de 
Gundestrup. Le géant se présente comme le maître 
d’un espace naturel non humanisé, l’épaisse forêt de 
Brocéliande. Son pouvoir s’étend aussi sur les animaux 
de ladite forêt, uniquement des animaux sauvages, et 
l’accent est mis sur les cornes de ces animaux qu’il 
empoigne. Sa propre nature est sauvage tant par 
son aspect qui est une synthèse de divers animaux 
(éléphant, chouette, chat, sanglier, loup) que par son 
vêtement de peaux brutes, fraîchement écorchées. 
	 Calogrenant accomplit alors le rite à la 
fontaine, déclenche le terrible orage et voit un grand 
chevalier, plus haut d’une tête que lui, accourir, plus 
rapide qu’un aiglon et plus terrible qu’un lion, dans 
un grand vacarme. Il lui hurle un défi et le démonte à 
leur première passe d’armes. Quand Yvain vient à son 

tour à la fontaine, Chrétien reste rapide sur le gardien 
des bêtes sauvages, se contentant de noter sa laideur 
et sa grossièreté. Mais quand le chevalier accourt 
après qu’Yvain eut déclenché la tempête, l’écrivain 
champenois nous dit qu’il mène grand bruit comme 
s’il chassait un cerf en rut.
	 Le conte gallois d’Owein et Lunet suit le même 
schéma. C’est d’abord Kynon (qui porte le nom du 
chien, cuno) qui parvient à un riche château (et non 
comme Calogrenant chez un pauvre vavasseur) où on 
lui indique le chemin d’une clairière où s’élève un 
tertre au haut duquel se tient un grand homme noir 
dont la taille fait le double de celle d’un homme de ce 
monde-ci. Il n’a qu’un pied et un œil, est laid et porte 
une massue de fer. Il y a une foule d’animaux autour 
de lui et, pour montrer son pouvoir, il prend son bâton 
et en décharge un bon coup sur un cerf qui émet un 
grand bramement qui fait accourir des animaux de 
toutes sortes en plus grand nombre que les étoiles, 
parmi lesquels il y a des serpents et des vipères. Tous 
baissent la tête devant lui et lui témoignent le même 
respect que des hommes à leur seigneur. Il indique à 
Kynon la route de la fontaine où, après que celui-ci 
a répandu l’eau sur la dalle de marbre, survient un 
coup de tonnerre si fort qu’il semble que la terre et le 
ciel tremblent, puis une ondée de grêle qui dépouille 
l’arbre de toutes ses feuilles et ne laisse en vie ni 
créature humaine, ni bête qu’elle ait surprise dehors 
car les grêlons ne sont arrêtés, ni par la peau, ni par 
la chair, et pénétrent jusqu’à l’os. Mais Kynon a la 
présence d’esprit de placer son bouclier de manière 
à protéger son cheval et sa propre tête. Un chevalier 
vêtu de brocart noir et monté sur un cheval tout noir 
et dont la lance est ornée d’un gonfalon noir, vient 



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

aussitôt l’attaquer et le culbute, s’emparant de son 
cheval. Revenu au château, il découvre le lendemain 
un palefroi brun foncé à la crinière rouge.
	  La version galloise ne précise pas la grande 
taille du chevalier, ni qu’il arrive comme s’il chassait 
le cerf. Mais ce dernier remplace le taureau sauvage 
comme animal de référence pour la maîtrise des 
animaux par le gardien. En même temps, on voit 
citer le serpent, qui ne l’était pas dans le roman de 
Chrétien. On notera aussi ce palefroi à la crinière 
rouge qui évoque Macha Mongruad, Macha à la 
crinière rouge, la seconde des Macha irlandaises, la 
guerrière, même si celle qui, enceinte, court plus vite 
que les chevaux du roi d’Ulster et est responsable 
de l’impuissance militaire des Ulates à Samain, 
est la troisième Macha, la femme de Cruind. Mais 
globalement, même si la description du maître des 
animaux y est moins développée, la version galloise 
paraît plus archaïque que celle de Chrétien, dans le 
sens où elle colle encore plus précisément à l’image 
du chaudron de Gundestrup avec la priorité donnée au 
cerf sur le taureau sauvage et la présence du serpent. 
La première variation est cependant mineure puisque 
nous avons vu bovidé et cervidé présents l’un à côté de 
l’autre au bas de la fortune  déversée par le Cernunnos 
de Reims.
	 Ici, l’identité du maître des animaux et du 
maître de l’orage semble encore plus clairement 
affirmée car, tout comme le géant noir, le chevalier et 
son cheval sont clairement noirs, ce que Chrétien ne 
précisait pas. Néanmoins, on peut émettre un doute sur 
l’identité absolue des deux personnages car l’origine 
de la couleur noire réside probablement dans le 
processus de christianisation qui a démonisé les deux 
personnages. Le chaudron retrouvé dans la tourbière 
danoise montre une autre plaque mythologique figurant 
le Jupiter celtique avec sa roue, laquelle est actionnée 
par un personnage de moindre envergure mais coiffé 
d’un casque à cornes de bovidé. Il est difficile de dire si 
cet auxiliaire est une divinité à part entière ou s’il peut 
être assimilé à un  personnage comparable de nature 
plus humaine et épique comme le druide Mog Ruith 
qui est capable de mettre des hommes sous des formes 
animales ou minérales et de pratiquer une magie assez 
puissante pour provoquer un terrible orage. En tout cas, 
on ne peut considérer la juxtaposition de l’homme noir, 
maître des animaux, et du chevalier noir, maître de la 
fontaine de l’orage, comme un hasard dans la mesure 
où l’on retrouve une même proximité sur les plaques 
rectangulaires du chaudron de Gundestrup. Elle est 
certainement structurelle.
	 à côté de ces deux versions parentes, 
nous connaissons aussi deux autres versions, une 

hagiographique et armoricaine, l’autre mythique 
et irlandaise, où le maître des animaux sauvages a 
été modernisé pour devenir dans le premier cas un 
protecteur du monde cultivé et dans l’autre un maître 
de l’élevage.
	 Commençons par la transformation la plus 
radicale qui est le produit d’une christianisation 
assez lourde. Il s’agit du miracle de saint Méen 
devant affronter les déprédations que les animaux 
sauvages occasionnent aux cultures de ses moines de 
Gael, à moins de 10 km de la fontaine de Barenton, 
en bordure de la forêt de Paimpont qui sera plus 
tard identifiée à la mythique forêt de Brocéliande. 
Les animaux évoqués sont d’abord des bandes de 
cervidés et d’autres animaux sauvages, un peu plus 
loin une troupe de cerfs et des bandes de sangliers, 
enfin lorsqu’il s’adresse aux coupables  : des foules 
de bêtes sauvages de toutes espèces. Le cerf paraît 
toujours l’animal emblématique, mais la dernière 
formule montre bien que c’est l’ensemble du monde 
sauvage qui est concerné. Néanmoins, le rapport à ces 
animaux n’est absolument plus celui que montraient 
les versions précédentes où les cultures n’étaient 
jamais citées. Méen et ses moines sont des agriculteurs 
qui cherchent à protéger leurs champs et si le saint 
commande de sa voix aux animaux de la forêt, c’est 
pour leur enjoindre de rester dans leurs solitudes 
boisées et de ne pas prélever leur nourriture aux dépens 
des hommes de Dieu. En conséquence, quand il leur 
parle, ce n’est pas pour les faire accourir vers lui mais 
pour leur ordonner de s’enfuir. Le motif du maître qui 
commande aux animaux et les circonstances de lieux 
(une mythique et vaste forêt) sont identiques, mais 
le géant de la clairière était un maître des espaces 
sauvages qui rassemblait ses sujets autour de lui 
alors que Méen est seulement un gardien des espaces 
cultivés qui éloigne des concurrents de son territoire. 
Les versions précédentes étaient déjà des versions 
christianisées, mais d’une certaine manière encore 
superficiellement. Le maître païen des animaux avait 
été démonisé sous l’aspect d’un géant noir ou ayant 
l’aspect d’un Maure, au contraire de Méen qui apporte 
la lumière du Christ. Le paganisme était l’obscurité et 
le noir n’était certainement pas la couleur originale 
du vilain hideux, deux autres caractères dépréciatifs, 
laquelle serait plutôt primitivement le vert1 si l’on 
assimile la massue  à celle du Dagda qui tue par un 
bout et ressuscite par l’autre et qui est aussi qualifiée de 

1 Nous avons vu la relation d’extréme proximité qui lie la massue 
du Dagda et la hache de Curoi. Or ce dernier est l’équivalent 
du chevalier vert de la littérature médiévale anglaise. Le vert 
convient par ailleurs parfaitement à un maître de la forêt et de 
ses habitants.



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 1er

5

bâton de tempête, ce qui concorde bien avec l’épisode 
qui suit, celui de l’orage qui éclate à la fontaine. Méen 
n’a d’ailleurs plus de massue pour se faire obéir, mais 
son miracle s’en souvient probablement lorsque le 
récit conclut sur l’information selon laquelle les 
bêtes sauvages respectèrent désormais les cultures 
des moines comme si elles étaient protégées par 
des murs de fer. Le gardien noir d’Owein et Lunet 
disposait en effet d’une massue de fer et, nonobstant 
la mutation qui a transformé le maître des animaux 
sauvages en protecteur de l’espace cultivé, tous deux 
se font obéir par le même pouvoir, celui du fer. Méen 
dispose cependant encore d’un bâton qui lui servira 
à effectuer un autre miracle, celui du jaillissement 
d’une fontaine près de Gael en un lieu qui était jusque-
là seulement habité par des animaux féroces. Par une 
nouvelle inversion, la païenne fontaine de Barenton, 
maléfique dans la mesure où s’y produisent de 
terribles cataclysmes météorologiques, est remplacée 
par une fontaine guérisseuse bénéfique pour les 
hommes et les animaux domestiques. Là encore, on 
est passé du naturel (la tempête) à l’humanisé. Une 
autre implication a disparu avec le remplacement de 
la massue par le mur de fer : le cri. Méen commande 
de la voix, le gardien sauvage abat sa massue sur un 
cerf dont le cri fait accourir tous les animaux de la 
forêt, de la même manière que la terrible tempête, 
ce dont le cri n’est que la traduction animale, se 
prolonge par la descente dans l’arbre d’une troupe 
d’oiseaux chanteurs. Le cerf, avec ses bois, est 
plus sûrement un symbole du renouvellement de la 
vie (végétale et animale) à chaque printemps que 
le signal d’un terrible orage (assimilable à l’hiver) 
laissant les arbres sans feuille, pour lequel le cri du 
taureau suffirait. Le redoublement du cri par l’orage 
n’est donc pas simple redondance mais progression, 
laquelle fait probablement intervenir une renaissance 
car les oiseaux chanteurs sont certainement des 
réceptacles d’âmes séparées de leur corps humain 
comme les Navigations irlandaises sont là pour le 
démontrer. La perte de la massue de fer qui tue par une 
extrémité et ressuscite par l’autre, bâton de tempêtes 
qui emportent les âmes, et aussi celle du cri du cerf 
constituent bien de réels appauvrissements de la 
signification du mythe, même si ce dernier a conservé 
son ancrage calendaire. Car si Calogrenant/Kynon et 
Yvain/Owein viennent à la fontaine vers le solstice 
d’été, Méen a fondé un monastère dédié à saint Jean-
Baptiste et meurt lui-même un 21 juin.
	 La version irlandaise est aussi une version 
évoluée, non pas par son degré de christianisation 
qui est relativement faible, mais par sa signification. 
Elle est cependant indispensable pour démontrer que 

le maître des animaux est le Jupiter celtique ou bien 
un personnage très proche. L’épisode figure en effet 
dans le Cath Maige Turedh, la première version de 
la seconde bataille de Mag Tured. Le début du récit 
nous rapporte comment, sous le règne du mauvais roi 
Bres, les Tuatha Dé Danann sont réduits à travailler 
pour les Fomoire. Le Dagda était constructeur de 
forteresse et son fils, le Mac Oc, le dieu de la jeunesse, 
le conseille (§ 31-32, trad. Guyonvarc’h, p. 49) :

	 « Tu auras bientôt fini ton travail et tu ne 
demanderas pas d’autre récompense qu’on ne 
t’amène le bétail d’Irlande et tu choisiras une génisse 
à crinière noire. »
	 C’est ainsi que le Dagda accomplit son travail 
jusqu’à la fin et Bres lui demanda ce qu’il désirait en 
récompense de son travail. Le Dagda lui répondit :
	 « Je te confie le soin de rassembler les 
troupeaux d’Irlande en un seul endroit. »
	 Le roi fit comme il lui avait dit et le Dagda 
choisit parmi eux la génisse que le Mac Oc lui avait 
dite. Cela sembla à Bres sans force. Il pensait que 
cela aurait été quelque chose de mieux choisi.

	 Le texte passe alors à un autre épisode et il 
faut attendre le paragraphe 163 pour savoir le fin mot 
de l’histoire. Après la victoire des Tuatha Dé Danann, 
le roi Bres est épargné et relâché sur sa promesse que 
les vaches d’Irlande auront toujours du lait et qu’il 
enseignera aux hommes d’Irlande comment labourer, 
semer et moissonner. Quant au Dagda, il s’en va à la 
maison du banquet où Bres se trouvait, y endort les 
Fomoire grâce à ses talents de harpiste et il

	 emmena le bétail d’Irlande par le mugissement 
de la génisse qui lui avait été donnée pour son travail. 
Car lorsqu’elle appela son veau, tous les troupeaux 
d’Irlande que les Fomoire avaient emmenés comme 
tribut, se mirent à paître.

	 Il semble falloir comprendre que, de même que 
Bres a appris la culture aux Irlandais, le Dagda s’est 
emparé des animaux d’élevage et de leur produit, le 
lait. Nous sommes très proche d’un mythe d’origine 
de l’élevage et le chaudron destiné à contenir le lait 
est d’ailleurs un des attributs du Dagda. L’important 
est dans le mugissement de la génisse qui attire à elle 
tous les troupeaux d’Irlande de la même manière que 
le cri du cerf sur lequel le noir gardien de Brocéliande 
décharge sa massue de fer attire tous les animaux de la 
forêt. Il ne s’agit plus ici du brame d’un cerf (annonce 
du renouvellement saisonnier) ou du mugissement de 
taureaux sauvages  qui s’affrontent (dont le cri est une 



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

épiphanie ou une annonce du tonnerre) comme dans 
les versions galloise ou française d’Owein et Lunet ou 
d’Yvain. La génisse annonce la récupération de tout 
le bétail d’Irlande, ce qui ne signifie pas qu’il faut 
réduire la complexe personnalité du Dagda à cette 
fonction dont sa fille, la triple Brigit, patronne les 
techniques.
	 Le Dagda est ici engagé dans le même 
processus d’évolution économique que Méen, celui 
d’un monde où le maître des animaux et de toute 
la nature sauvage doit composer avec l’agriculture 
et l’élevage. Il est devenu le maître des animaux 
domestiques alors que Méen n’est que le défenseur 
des cultures contre la dent des bêtes sauvages. La 
version moins christianisée du cycle mythologique 
irlandais correspond à un glissement de compétences 
sous l’influence de la domestication animale alors 
que la version christianisée de la Vie de saint Méen 
procède par des inversions plus brutales.
	 Il semble que le maître des animaux 
intervienne aussi sous le masque de Merlin, mais 
ici son apparition s’effectue non au solstice d’été, 
mais en saison hivernale où, soit en janvier, soit en 
Carnaval, des déguisements animaux avaient cours 
dans l’Antiquité tardive et le Moyen Âge : 

	 C’était la nuit et les cornes de la lune 
brillaient avec éclat, tous les feux de la voûte céleste 
étincelaient. L’air était plus pur qu’à l’ordinaire : un 
cruel et glacial vent du nord avait chassé les nuages... 
Le devin observait la course des étoiles depuis une 
colline élevée2...

	 Y lisant le remariage de son ancienne épouse, 
il prend alors la décision de lui apporter des présents 
de noces :

	 Il parcourut successivement tous les bois et 
les breuils, rassembla en un seul troupeau des hardes 
de cerfs  ainsi que des daims et des chevreuils, puis 
il monta un cerf et, comme l’aube naissait, il poussa 
son troupeau devant lui et se hâta vers le lieu des 
noces de Gwendolyne... Gwendolyne s’étonna qu’un 
homme pût monter un cerf et que ce dernier lui obéît 
de la sorte. Elle s’étonna aussi qu’un si grand nombre 
d’animaux sauvages pût être regroupé et qu’un homme 
seul les poussât devant lui, tel un berger accoutumé 
à conduire ses moutons au pâturage. Le fiancé se 
tenait à une fenêtre élevée. à la vue du cavalier sur 
sa majestueuse monture, il éclata de rire. Lorsque le 
devin s’aperçut de sa présence et comprit que c’était 
le fiancé, il arracha sur le champ les cornes du cerf 
2 Vita Merlini de Geoffroy de Monmouth, trad. C. Bord et J.-C. 
Berthet, in Le devin maudit (dir. Walter), 1999, p. 85.

qu’il chevauchait et, d’un mouvement vif, les lança 
sur le promis. Il lui fracassa le crâne et le laissa 
inanimé. L’homme rendit bientôt son dernier soupir. 
Sans perdre de temps le devin fit détaler le cerf en le 
talonnant et, hâtant sa fuite, chevaucha en direction 
des forêts. Aussitôt des hommes en armes sortirent de 
tous côtés et le poursuivirent à travers la campagne en 
entamant une course rapide. Mais le devin avait une 
telle avance sur eux qu’il aurait atteint sans dommage 
les bois n’eût été la présence d’un cours d’eau qui lui 
fit obstacle. En effet, alors que sa monture bondissait 
par-dessus le torrent, Merlin glissa et tomba dans le 
courant rapide. Les serviteurs encerclèrent les rives 
et le capturèrent alors qu’il nageait3.

	 Il n’est ici question que de cervidés mais 
l’étonnement de Gwendolyne met en valeur à la fois 
leur nombre et leur obéissance. La maîtrise du monde 
animal est ici symbolisée par la capacité de Merlin à 
monter le cerf à la manière d’un cheval, motif que l’on 
retrouve dans les légendes hagiographiques de saint 
Edern et de saint Théleau. Edern (ou Yder) est le fils 
du roi Nuz (probablement Nudd/Nodens, l’équivalent 
gallois du dieu-roi Nuada en Irlande) et un amant de la 
reine Guenièvre dans la matière de Bretagne. Devenu 
saint Edern, il a peut-être été plus ou moins confondu 
en Armorique avec saint Théleau de qui on raconte 
des faits voisins (la délimitation d’un domaine en 
chevauchant un cerf, l’existence d’une sœur du nom 
de Jenovofa, Geneviève).
	 Outre l’allusion aux cornes de la lune, on 
remarquera aussi la chute dans le cours d’eau, motif 
qui rappelle la vengeance de Lleu vis-à-vis des 
suivantes de sa traître épouse Blodeuwedd et que 
nous avions daté de l’époque de la Chandeleur. C’est 
aussi à la fin de l’hiver, vers février-mars, que les bois 
des cervidés commencent à tomber pour les mâles 
dominants adultes qui, comme Merlin séparé de sa 
femme et de sa sœur, vivent à part des femelles après 
le rut de septembre-octobre. Le motif du remariage 
ne survient certainement pas par hasard mais semble 
un constituant de base du mythe. Si le statut de Méen 
lui interdit de se marier, le remariage de la Dame de 
la fontaine est la conséquence de la venue d’Yvain 
ou Owein à la fontaine de Brocéliande, et la victoire 
de Mag Tured se traduit par un changement de roi, 
Lug se substituant à Nuada, donc par un changement 
d’époux pour l’inconstante reine identifiée à la terre 
d’Irlande. Et le rendez-vous de femme du Dagda avec 
la Morrigan a bien des allures d’adultère.

3 Ibidem, pp. 87-89.



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 1er

7

Le mythe des animaux primordiaux

	 à proprement parler, le thème des plus vieux 
animaux du monde est gallois. Il apparaît dans Culhwch 
ac Olwen où Mabon, l’ancien dieu Maponos également 
connu en Gaule, est prisonnier depuis si longtemps 
qu’il faut interroger les plus vieux animaux du monde 
pour en retrouver la trace. L’expédition est donc 
menée par Gwrhyr, l’interprète qui connaît toutes les 
langues, notamment celles des oiseaux et des animaux. 
Il commence par interroger le merle de Cilgwri qui, à 
force de coups de bec chaque soir, a tant usé une enclume 
de forgeron qu’il l’a réduite à la grosseur d’une noix. Il 
ne sait rien mais amène ses interrogateurs auprès d’une 
race d’animaux plus ancienne. Il leur présente donc le 
cerf de Rhedynfre qui a vu grandir un plant de chêne 
jusqu’à devenir un puissant chêne qui a décliné jusqu’à 
être réduit à une souche rouge. Lui non plus n’a pas 
eu connaissance de Mabon. Mais il les conduit auprès 
d’un animaul plus ancien, le hibou de Cwm Cawlwyd 
qui a vu une race d’hommes dévaster une forêt boisée. 
Depuis ont poussé deux autres forêts et ses ailes ne sont 
plus que des moignons desséchés. Lui également n’a 
pas entendu parler de Mabon et il les guide auprès de 
l’aigle de Gwerbnawy qui, au temps de sa jeunesse, 
becquetait les étoiles chaque soir du haut d’une roche 
qui n’est maintenant pas plus haute que la largeur d’une 
main. Il ne sait rien mais se rappelle avoir enfoncé ses 
serres dans un saumon qui l’entraîna vers le fond et 
qu’il chercha plus tard à détruire. Mais ils finirent par 
transiger et l’aigle pense que si ce poisson ne sait où 
est Mabon, personne d’autre n’en aura connaissance. 

Effectivement c’est le saumon qui donne la solution en 
se rappelant n’avoir jamais trouvé autant de mal que 
sous les murs de Kaer Loyw (Gloucester).
	 Un récit apparenté a été publié par Ch.-J. 
Guyonvarc’h dans ses annexes à ses Textes 
mythologiques irlandais. Il est consacré à l’aigle de 
Gwerbnawy et est tiré des Iolo Manuscripts, un recueil 
qui n’indique pas ses sources et où le compilateur a 
souvent remanié la matière au point d’être parfois 
traité de faussaire. L’oiseau qui veut se remarier avec 
la vieille chouette de Cum Cawlwyd interroge à son 
sujet le cerf de Rhedynfre dont on apprend qu’il est 
plus vieux que la souche d’un chêne qu’il a vu gland, 
il y a 1140 ans. Le cerf adresse l’aigle au saumon qui 
les renvoie au merle de Cilgwri qui a usé en nettoyant 
son bec une fois chaque soir et en y frottant ses ailes 
chaque matin une pierre autrefois trois cents fois plus 
lourde que le plus lourd des bœufs. Il envoie donc son 
interrogateur auprès du crapaud de Cors Fochno qui 
est plus vieux que le père du merle et convainc l’aigle 
que la chouette est assez vieille pour lui.
	 Ce dernier texte ajoute le crapaud à la liste 
des animaux primordiaux et, si ce n’est une question 
de traduction,  féminise le hibou de Cum Cawlwyd 
devenu chouette, mais pour le reste, il confirme la 
liste précédente tout en ne suivant pas le même ordre 
de préséance. Dans l’histoire de Mabon, le merle 
semble le plus jeune suivi par ordre d’ancienneté du 
cerf, du hibou, de l’aigle et du saumon. Dans celle de 
l’aigle, c’est ce dernier le plus jeune et il est suivi du 
cerf, du saumon, du merle, du crapaud et enfin de la 
chouette. 

Un des plus vieux animaux du monde, l'aigle royal.



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

	 Les deux récits semblent relever du thème des 
animaux secourables puisque leur but est de fournir 
une information qui permettra à Arthur de retrouver 
Mabon et à Culhwch d’épouser Olwen  ou à l’aigle 
de Gwerbnawy de savoir que la chouette fera pour 
lui une épouse convenable. Cependant du point 
de vue de l’armature, la première version est plus 
rigoureusement construite au moyen d’une séquence 
merle/métal, cerf/bois faible, hibou/bois fort, aigle/
pierre. Nous sommes en présence d’une variation sur 
un motif justifiant la durée d’existence de l’animal, 
répété sous la forme de deux paires. La paire centrale 
possède une armature bois  : la longévité du cerf est 
mesurée par la vie et la mort d’un chêne, version 
faible, celle du hibou par la vie et la mort de trois 
forêts successives, version forte tant par la triplicité 
que par l’intensité de la forêt par rapport à l’arbre. La 
paire des extrêmes est dans les deux cas rapportée à 
un oiseau qui use de son bec et à un bloc qui diminue 
de volume, mais l’un est un haut rocher qui sert à 
becqueter les étoiles pour l’animal le plus vieux 
(l’aigle), soit une version pierre, l’autre un bloc à 
potentialité métallique, l’enclume de forgeron, pour 
le plus jeune (le merle), soit une version métal, mais 
qui peut aussi être comprise comme une version pierre 

forte car il peut exister des enclumes de pierre, surtout 
au temps de la métallurgie archaïque, et la version du 
manuscrit de Iolo n’évoque qu’un bloc de pierre.
	 Le temps des dieux, celui depuis lequel Mabon 
est prisonnier, n’est pas celui des hommes, à peine celui 
des animaux mythiques. Mais f. Le Roux et Ch.-J.
Guyonvarc’h ont bien compris que si l’argument était 
différent, le mythe des plus vieux animaux recoupait 
celui de Tuan, fils de Cairell, que nous définissons 
comme un mythe des âges du monde. Un bon indice en 
est d’ailleurs le récit du hibou de Cum Cawlwyd :

	 Quand je suis venu ici pour la première fois, le 
grand creux que vous voyez était une vallée boisée. Il est 
venu une race d’hommes qui l’a dévastée. Il est venu une 
deuxième forêt. Ceci est la troisième forêt et maintenant 
mes ailes ne sont plus que des moignons desséchés.

	   Le hibou est antérieur à l’arrivée d’une certaine 
race d’hommes mise en rapport avec le défrichement 
d’une forêt. On pourrait même aller jusqu’à interpréter 
les trois forêts comme le témoignage de trois races 
successives ou plus, selon la valeur symbolique de la 
triplicité intensive celtique.
	 Nous pouvons donc maintenant revenir aux 
données irlandaises qui ne mettent pas au premier 
plan les animaux primordiaux mais les invasions 
successives de l’Irlande. L’histoire de Tuan se relie 
surtout à la mythologie galloise par sa conclusion qui 
est identique à celle du barde Taliesin. Mais avant 
que d’en arriver là, il convient de rappeler le récit 
de Tuan, tel qu’il le raconte à saint Finnen de Mag 
Bile. Il prétend être le seul survivant de la race de 
Partholon, le premier des conquérants de l’Irlande 
postdiluvienne :

	 Je fus alors de colline en colline et de rocher 
en rocher, me gardant des loups pendant les 22 ans 
où l’Irlande fut vide. à la fin, l'âge m’accabla, je fus 
dans les rochers et les déserts, je ne pouvais plus me 
remuer et j’avais des cavernes particulières. Nemed, 
fils d’Agnoman, le frère de mon père, s’empara alors 
de l’Irlande... Une nuit que j’étais dans le sommeil, 
je me vis prendre la forme d’un faon... Il me poussa 
alors à la tête deux cornes à soixante pointes.

	 La race de Nemed se multiplia, mais, à la fin, 
tous moururent, et un jour qu’il était sur le seuil de sa 
caverne, Tuan, à nouveau accablé par l’âge, changea 
de forme et prit l’apparence d’un sanglier. Quand la 
décrépitude l’atteignait, il se rendait toujours au même 
endroit pour attendre le renouveau, car c’est toujours 
au même endroit qu’il changeait d’apparence. Les Fir 

Le hibou grand-duc, un rapace nocturne.



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 1er

9

Domnann, les Fir Bolg et les Galuin, les troisièmes 
conquérants, s’emparèrent de l’île. Il alla ensuite sous 
la forme d’un grand faucon. Les Tuatha Dé Danann, 
puis les fils de Mil vinrent. Il jeûna neuf jours dans le 
creux d’un arbre au-dessus de la rivière. Le sommeil 
tomba sur lui et il prit la forme d’un saumon. Redevenu 
jeune, il échappa à tous les pièges et dangers jusqu’à 
ce que le pêcheur du roi Cairell finisse par le capturer 
et le cuire sur un gril.

	 La reine me consomma toute seule et je fus 
dans son sein. Je me souviens quand la parole me 
vint, comme à chaque homme, et j’ai su tout ce qui 
s’est fait en Irlande. J’étais un devin et on me donna 
pour nom Tuan, fils de Cairell.

	 Laissons pour le moment la conclusion. 
Nous ne sommes plus dans le thème des animaux 
secourables. Au lieu d’une chaîne d’animaux de 
plus en plus âgés qui permettent de remonter de 
plus en plus loin dans le passé, nous sommes en 
présence d’une série de métamorphoses animales qui 
s’échelonnent tout au long du temps. La liste animale 
possède de larges convergences, notamment au niveau 
du premier et du dernier termes (cervidé, saumon), 
mais elle ne paraît pas représenter un emprunt direct 
de l’Irlande au Pays de Galles ou de ce dernier à la 
première. L’aigle, qui remplace le faucon au Pays 
de Galles, et le hibou, absent de la liste irlandaise, 
renvoient au couple de Lleu, métamorphosé en aigle, 
et Bloddeuwedd, transformée en hibou femelle, et les 
lieux asssociés aux animaux de Cuhlwch et Olwen 
(Cilgwri, Rhedynfre, Cwm Kawlwyt, Guern Abwy, 
Llynn Llyw) sont gallois ou écossais. La principale 
divergence concerne la forme du sanglier empruntée 
par Tuan et non représentée parmi les animaux 
primordiaux secourables  ; mais est-ce un hasard 
si la libération de Mabon est justement en rapport 
avec la chasse au Twrch Trwyth, le fameux sanglier 
pourchassé par Arthur ? 
	 La forme irlandaise du mythe, est confirmée 
par l’histoire de Fintan rapportée par La fondation 
du domaine de Tara. Ce texte commence par une 
chaîne répétitive qui rappelle celle des animaux 
secourables  : les nobles d’Irlande demandant au roi 
Diarmait de morceler le domaine de Tara, le souverain 
dit que ce ne serait pas convenable de le faire sans 
prendre l’avis d’un autre que lui et l'on envoie alors 
chercher Fiachra, le fils de la brodeuse, qui se récuse 
au profit d’un plus vieux et plus sage que lui, à savoir 
Cennfaelad à qui la cervelle d’oubli a été enlevée à 
la bataille de Mag Rath mais qui renvoie à nouveau 
aux cinq aînés qui vivent encore en Irlande, lesquels 

s’effacent devant le jugement de leur aîné et tuteur 
Fintan, fils de Bochra, fils de Bith, fils de Noé. On 
devine à son nom l’ancienneté du personnage : Fintan 
est le «blanc-ancien », Bith «toujours » et je n’oublie 
pas que Noé est le contemporain du Déluge. Fintan 
se présente d’ailleurs comme le seul survivant du 
Déluge, ce qui lui permet de raconter la succession 
des cinq conquêtes de l’Irlande. Pour légitimer son 
antiquité, il rapporte aussi :

	 Un jour,  je passai par un bois en Munster 
occidental, à l’ouest [la direction symbolique de 
la science comme il l’expliquera un peu plus tard]. 
J’emportai une baie d’if rouge et je la plantai dans 
le jardin de ma résidence. Elle grandit et devint aussi 
haute qu’un homme. Je l’enlevai alors du jardin et 
la plantai au milieu de la prairie jusqu’à ce que je 
pus mettre cent guerriers sous le feuillage de l’arbre. 
Il me protégeait du vent et de la pluie, du froid et de 
la chaleur. Je restai là avec mon if et nous vécûmes 
ensemble jusqu’à ce que son feuillage tombât de 
décrépitude. Quand je compris que je n’en aurai plus 
aucun profit, j’allai lui couper le tronc et j’en fis sept 
cuves, sept ian et sept drolmach, sept barattes, sept 
pots, sept milan et sept vases, avec des cercles pour 
tous. Je restai là alors avec mes récipients d’if jusqu’à 
ce que leurs cercles tombassent de décrépitude et de 
vieillesse et que je les refisse, si bien que cette fois je 
n’eus qu’un ian d’une cuve, un drolmach d’un ian,une 
baratte d’un drolmach, un pot d’une baratte, un milan 
d’un pot et un vase d’un milan. Et je jure par le Dieu 
tout puissant que je ne sais pas où sont ces objets 
depuis qu’ils ont été, avec moi, épuisés de décrépitude.

L'if, un des plus vieux arbres du monde (cl. J. Berruchon).



10

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

	 Bien que ce récit n’évoque aucune 
transformation animale subie par Fintan, il a pu en 
connaître dans une phase antérieure de sa légende. Au 
moment où il perçoit les signes de la mort, il chante 
en effet : « Je ne changerai plus de forme désormais » 
et un autre récit, Le colloque entre Fintan et le faucon 
d’Achill, révèle  que, s’il a vécu mille ans sous forme 
humaine, il demeura aussi pendant cinq cents ans 
sous la forme d’un saumon à qui le faucon avala un 
œil. Néanmoins, Fintan est ici seulement un homme 
primordial dont les éventuelles transformations 
animales sont passées sous silence, mais dont l’âge est 
rythmé par les conquêtes de l’Irlande et la décrépitude 
exprimée dans une version bois d’une force maximale. 
L’if est en effet le végétal qui dure le plus longtemps 
dans la croyance irlandaise  : Un an pour un pieu, 
trois ans pour un champ, trois vies de champ pour 
un chien, trois vies de chien pour le cheval, trois vies 
de cheval pour l’homme, trois vies d’hommes pour 
le cerf, trois vies de cerf pour le merle, trois vies de 
merle pour l’aigle, trois vies d’aigle pour le saumon, 
trois vies de saumon pour l’if, trois vies d’if pour le 
monde, depuis son origine jusqu’à sa fin4, et la vie de 
cet if est prolongée par celle de sept récipients portés 
par leur réfection périodique à la septième puissance.
	 Tuan est aussi un homme primordial, mais 
dont l’âge est rythmé de transformations animales 
concomittantes aux conquêtes successives de 
l’Irlande.
	 Les animaux secourables gallois constituent 
une chaîne de transmission comparable à celle qui 
aboutit à la consultation de Fintan et qui est rythmée 
par un motif de longévité de forme congruente à celle 
de la variante bois d’if de Fintan, mais décliné sous 
quatre variantes : métal, bois faible, bois fort, pierre, 
comme si un âge du bois s’insérait entre le temps de 
la pierre et celui du métal. L’histoire de Fintan nous 
montre que le merle et l’aigle, inconnus du récit de 
Tuan, n’apparaissent pas par hasard au Pays de Galles 
alors que la chouette (ou le hibou femelle) paraît plus 
caractéristique de la matière de Bretagne insulaire. 
	 Il nous reste à revenir sur les motifs 
d’ouverture et de conclusion de nos récits. Les 
animaux secourables sont des transmetteurs de 
connaissance. Ils permettent de retrouver Mabon, le 
dieu prisonnier indispensable à la chasse au Twrch 
Trwych qui permettra à Kulhwch (au nom de suidé) 
d’épouser Olwen (la blanche biche). Fintan et Tuan 
sont aussi des transmetteurs de la connaissance d’un 
passé, mesuré doublement pour le premier par une 
variante matérielle concentrée (bois très fort) et les 
4 Le Quellec J.-L. et Sergent B., Dictionnaire de mythologie 
critique, 2017, s. v. Nombres (et mythe), col. 928 gauche.

conquêtes postdiluviennes, pour le second par une 
variante animale et également le cycle des conquêtes 
postdiluviennes. Ils ont aussi la particularité de finir 
pareillement. Tous deux sont des  savants, historiens 
et/ou devins, la notion semble ici identique, et de ce 
point de vue, ils ne se distinguent pas des animaux 
secourables qui assurent finalement le même service 
en désignant le lieu de l’emprisonnement de Mabon. 
La dernière étape est toujours le saumon, c’est lui 
qui, prenant les guerriers d’Arthur sur ses épaules, les 
guide jusqu’au cachot de Mabon. C’est sous forme 
de saumon que, selon  Le colloque entre Fintan et le 
faucon d’Achill, Fintan aurait vécu le plus gros de ses 
cinq mille années. C’est sous la forme d’un saumon 
cuit sur un gril que Tuan termine ses métamorphoses 
animales avant de se réincarner sous l’aspect d’un 
devin qui prophétise en présence de saint Patrick. 
C’est sous la même forme que le grand barde gallois 
Taliesin va aussi se réincarner après une série de 
métamorphoses animales assez différentes mais dont 
la chaîne, beaucoup plus rapide en apparence, lui 
permet l’acquisition de la science supérieure. 
	 Dans sa jeunesse, alors qu’il s’appelait 
Gwion Bach, il fut chargé de surveiller le feu sous 
un chaudron dont la magicienne ou sorcière Ceridwen 
désirait prolonger l’ébullition pendant un an et un 
jour afin d’obtenir les trois gouttes de l’eau efficace. 
Mais il arriva que ces dernières sautèrent du chaudron 
sur le doigt de Gwion Bach qui, à cause de la brulûre, 
le « suça dans sa bouche ». Aussitôt, il sut tout et 
notamment qu’il devait se méfier de Ceridwen qui 
destinait ces trois gouttes à son fils, le laid  Afangdu 
(le « castor noir »). Celle-ci s’aperçut vite de l’incident 
et de la fuite du garçon. Il se transforma en lièvre mais 
elle prit la forme d’un lévrier. Il devint poisson dans la 
rivière et elle loutre, puis ils se firent respectivement 
oiseau et épervier. Il plongea alors dans un tas de 
froment où il se camoufla en grain, mais elle sous 
l’apparence d’une poule noire le reconnut et l’avala. 
Elle fut neuf mois grosse de lui, mais à la naissance, il 
était si beau qu’elle n’osa pas le tuer. Elle le mit dans 
un sac de cuir qu’elle lança sur la mer. Il fut recueilli 
le 1er mai dans un filet au gord du seigneur Gwyddno 
et, en dépit de son jeune âge, il était capable de parler 
et de chanter.
	 On voit que la chaîne des mutations animales 
ne paraît plus obéir à la même logique mais qu’elle 
aboutit néanmoins à la naissance d’un grand poète qui 
est emprisonné dans un filet à poisson à la manière 
de Tuan, fils de Cairell, même si sa réincarnation se 
fait avant et non après sa capture. Et cette dernière se 
fait un 1er mai, c’est-à-dire au moment où débarquent 
certains conquérants de l’Irlande : Partholon arrive un 



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 1er

11

mardi, le dix-septième jour des calendes de mai (soit 
le 15 avril). Les Tuatha Dé Danann arrivèrent le lundi 
de la première semaine du mois de mai et on disait 
qu’ils avaient brûlé leurs vaisseaux, ce qui renvoie 
peut-être au nom de la fête du début mai, Beltaine (« 
le feu de Bel »).
	 L’histoire du doigt de Gwion Bach possède 
aussi un parallèle irlandais, celui de Finn. Ce dernier, 
qui ne s’appelle encore que Demne (« daim »), 
effectue son apprentissage poétique chez Finneces 
qui charge son élève de faire griller le saumon de 
science (le dieu Fintan) qu’il a capturé près de la 
Boyne.  Il lui a défendu d’en manger, mais le garçon, 
en mettant dans sa bouche son doigt brûlé lors de la 
préparation, a acquis le don de l’illumination et son 
maître lui donne à manger le saumon tout entier, ce 
qui lui procure la connaissance universelle. Il lui suffit 
de mettre le pouce dans la bouche pour savoir tout ce 
qu’il désire. Et un récit du cycle de Finn dont nous 
sommes redevables de la traduction anglaise à Kuno 
Meyer5 va nous ramener aux animaux primordiaux. 
Le vieux Finn, jaloux d’un certain Corr Derga qui 
avait la faveur d’une jeune fille que le chef des Fiana 
désirait, contraint le jeune homme à l’exil. Ce dernier 
se réfugie dans un bois où il prend pendant le jour 
l’apparence d’un cerf. Un jour Finn vient dans ce bois 
et voit un homme au sommet d’un arbre. Il avait

	 un merle sur son épaule droite et dans sa main 
gauche un vase de bronze brillant (find-lestar n-uma) 
rempli d’eau avec une truite (brecc) espiègle dedans, 
et un cerf au pied de l’arbre  ; et c’était l’ouvrage 
(abras) de l’homme de casser des noix et d’en donner 
la moitié du cerneau au merle qui était sur son épaule 
droite tandis que lui-même mangeait l’autre moitié ; 
et il sortait une pomme (uball) du vase qui était dans 
sa main gauche, la divisait en deux, en jetait une 
moitié au cerf qui était au pied de l’arbre et mangeait 
alors lui-même l’autre moitié. Et après cela, il buvait 
une gorgée au vase de bronze qui était dans sa main 
de telle façon que lui, la truite, le cerf et le merle 
buvaient ensemble. Alors les compagnons de Finn lui 
demandèrent qui était dans l’arbre car, en raison du 
capuchon qu’il portait, ils ne le reconnaissaient pas. 
Alors Finn mit son pouce dans sa bouche. Quand il 
le ressortit, la connaissance l’illumina et il chanta 
une incantation et dit : c’est Derg Corra, fils de Ua 
Daigre qui est dans l’arbre.

	
5 « Finn and the Man in the Tree », Revue celtique, XXV, 1904, 
pp. 344-349.

	 Nous noterons ici l’association du cerf avec 
deux autres animaux primordiaux  : la truite qui est 
un salmonidé, constituant donc une variante très 
mineure du saumon, et le merle qui figure dans la 
liste galloise. Nous enregistrerons aussi l’absence 
du sanglier et serons aussi attentif au personnage 
qui semble au centre de cette configuration de trois 
animaux primordiaux et constaterons que ses seuls 
traits distinctifs sont sa capacité à prendre l’aspect 
d’un cerf, son capuchon et son nom, Corr Derga. 
Le capuchon renvoie au Dagda et à Sucellus et Corr 
Derga est compris comme signifiant  « la corne rouge6 
» ce qui ramène à nouveau à l’image du Dagda comme 
maître des animaux.
	 Nous n’irons pas plus loin sur les animaux 
primordiaux, sinon pour essayer de comprendre les 
ressemblances et différences entre les listes. En dépit 
du merle de Cilgwri dont la place est variable dans 
les récits gallois, le cerf paraît le plus souvent la 
première forme du renouveau de l’homme âgé (Tuan, 
Derg Corra) et le saumon la dernière, celle qui permet 
d’arriver à la connaissance suprême (Finn brûle son 
doigt en cuisant le saumon, Tuan renaît après avoir 
été mangé comme saumon, Taliesin est capturé dans 
un filet de pêche après sa seconde naissance dans le 
sein de Ceridwen, Mabon, le dieu de la jeunesse, est 
retrouvé et délivré grâce à un saumon). Ce qui change, 
ce sont les formes intermédiaires : l’aigle et le hibou 
femelle gallois remplacent  le sanglier de l’histoire de 
Tuan. La forme sinon la plus pure, au moins la plus 
mathématique, est celle de la formule irlandaise :

le cerf vaut 3 vies humaines soit 243 ans
le merle vaut 3 vies de cerf soit 729 ans
l’aigle vaut 3 vies de merle soit 2187 ans
le saumon vaut trois vies d’aigle soit 6561 années.

	 Le merle qui figure dans l’histoire irlandaise 
de Finn et de Corr Derga ainsi que dans la tradition 
galloise des animaux secourables peut aussi se 
prévaloir d’un certain archaïsme. En France, il apparaît 
dans le conte-type 550 sous l’aspect d’un oiseau rare 
(un merle blanc) et merveilleux qui possède le pouvoir 
de rajeunir celui qui le possède. à ce titre, il est proche 
du phénix grec et aussi de l’aigle de la Navigation du 
coracle de Maelduin qui renouvelle sa jeunesse en se 
6 C’est, notamment, ce que comprennent D. Gricourt et 
D. Hollard, Les jumeaux divins dans le calendrier celtique, 2017, 
p. 56. Peut-être faudrait-il prendre aussi en compte la possibilité 
d’une « grue (corr en irlandais) rouge » ? Derg Corra se tient 
dans un arbre, ce qui pourrait interroger sur le rapport existant 
entre Cernunnos (qui se trouve à l’étage inférieur) et les grues 
poursuivies par Esus qui, sur le pilier des Nautes, s’en prend à 
l’arbre où elles sont perchées.



12

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

baignant dans un lac coloré en rouge par des baies. 
L’introduction du hibou femelle ou de la chouette, 
inconnus de l’Irlande, et, peut-être même, de l’aigle 
comme termes médians pourrait bien constituer 
une innovation sous l’influence de la mythologie 
grecque puis gréco-romaine. La chouette est l’oiseau 
d’Athéna-Minerve et l’aigle celui de Zeus-Jupiter. Il 
est logique que la mythologie de la Bretagne insulaire 
ait été plus précocement et plus profondément atteinte 
que l’Irlande, plus périphérique, qui est restée hors 
du champ de la romanisation. Il n’est pas exclu que 
le faucon, celui dont Tuan prend l’apparence ou celui 
qui aurait dévoré l’œil de Fintan, puisse représenter 
une forme antérieure à l’aigle dans la mesure où sainte 
Brigide, la descendante de la Minerve irlandaise,  
se crève un œil et où Cuchulainn, fils de Lug, peut 
dilater ou réduire à presque rien un de ses yeux. Le 
faucon était renommé pour sa vision exceptionnelle 
et la mutilation du saumon peut apparaître comme 
qualifiante.

Les animaux saisonniers

	 à Uzès (Gard), des fouilles viennent de 
mettre au jour en 2016-2017 une superbe mosaïque   
qui peut être décrite comme une grande roue inscrite 
à l’intérieur d’un carré constitué de motifs décoratifs 
géométriques, lui-même inscrit dans un rectangle 
constitué par un motif de vagues. Mais le plus 
important réside à l’intérieur des angles du carré où 
quatre motifs animaliers ont été placés. Ils figurent 
successivement, en tournant dans le sens des aiguilles 
d’une montre, un aigle, un canard, un hibou et un 
faon. 
	 Malgré la présence de la roue centrale qui 
oriente vers un symbolisme temporel, il paraît difficile 
de penser ici au motif des animaux primordiaux. Certes 
l’aigle, le hibou et le cervidé  prennent place dans la 
liste de ces derniers mais, sans compter l’absence 
du salmonidé qui est l’élément le plus intangible de 
la chaîne animale celtique, le canard n’est encore 
jamais apparu dans la liste des animaux primordiaux 
et le faon convient mal pour l’illustration du mythe 
des plus vieux animaux du monde. En revanche, un 
symbolisme saisonnier conviendrait mieux.
	 Le canard renvoie à une série de récits qui 
se passent à Samain (la fin de l’été), une des césures 
fondamentales du calendrier irlandais mais aussi 
gaulois puisque les découvertes de Coligny (Ain) et des 
Villards-d’Héria (Jura)7 montrent que la coupure entre 
l’été (Samon-) et l’hiver (Giamon-) est aussi pertinente 
7 Duval P.-M. et Pinault G., Recueil des Inscriptions gauloises, 
Vol. III, Les calendriers, XLVe supplément à Gallia, éd. du 
CNRS, 1986.

pour la Gaule antique que pour l’Irlande médiévale. 
à cette période qui correspond en moyenne au 1er 
novembre, l’Autre monde celtique est ouvert et la 
communication entre les mondes terrestre et féérique 
se fait librement, soit que les hommes pénétrent dans 
les tertres, soit que les créatures de l’Autre monde 
apparaissent. C’est particulièrement le cas pour les 
femmes-oiseaux tentatrices qui viennent chercher 
les mortels, rois ou héros, pour les entraîner dans 
les îles lointaines au-delà de la mer dont les vagues 
apparaissent comme cadre de notre mosaïque. Ainsi 
c’est à Samain que les femmes-oiseaux changent de 
forme, prenant tantôt une apparence humaine, tantôt 
une apparence animale. C’est à Samain qu’Oengus, 
un dieu de la jeunesse evhémérisé équivalent au 
Mabon gallois, rencontre Caer Ibormaith, celle qui 
lui a provoqué une maladie d’amour. Elle était sous 
forme humaine pendant un an et ensuite un an sous 
forme d’oiseau. Ils dormirent sous la forme de deux 
cygnes8. De même, c’est au temps de Samain que  
des oiseaux apparaissent sur un lac près d’Emain 
Macha. Cuchulainn, le grand héros d’Ulster, tombe 
malade et apprend que sa guérison dépend de deux 
femmes-oiseaux de l’Autre monde. L’une est Libane, 
la messagère de la seconde, Fand « l’hirondelle  », 
épouse délaissée du dieu Manannan9. Il existe donc 
une certaine variabilité au niveau de l’espèce, mais le 
cygne et le canard sont suffisamment proches pour que 
cela ne tire pas à conséquence. D’ailleurs, il existe des 
versions folkloriques ou hagiographiques françaises 
où la femme-oiseau est une cane, comme à Montfort-
sur-Meu10 ou une oie, comme à Tréhorenteuc. Le motif 
de la sainte qui demande à Dieu de lui faire pousser 
une patte d’oie ou de la défigurer par la lèpre (maladie 
entraînant des affections de la peau pouvant faire 
penser à celle d’un palmipède) pour garder sa virginité 
menacée par les assiduités d’un prétendant est une 
inversion d’époque chrétienne d’une femme-oiseau 
tentatrice. Il apparaît fréquemment sur le continent 
à propos de sainte Isbergue en Artois, Néomoise ou 
Néomaye en Poitou, énimie en Gévaudan, y compris 
dans les régions méridionales où il s’applique aussi 
à des reines comme la toulousaine Pédauque, fille 
d’Austris. Le même symbolisme peut d’ailleurs être 
appliqué aux grues du pilier des Nautes parisiens car, 
pour les Grecs de l’Antiquité, ces oiseaux fuyaient 
nos contrées pour passer l’hiver plus au sud chez les 
Pygmées. 

8 Aislinge Oengusso. Le texte a été traduit par Ch.-J. Guyonvarc’h 
dans ses Textes mythologiques irlandais, 19802 , pp. 233-235.
9 Serglige Con Culainn, éd. M. Dillon, 1941, avec trad. anglaise.
10 Robreau B., « Yvain et les fées de Brocéliande », in 
Brocéliande ou le génie du lieu (dir. Ph. Walter), 2002, pp. 148-
149.



Petit traité de mythologie celtique  II. Le Bestiaire                                               Chapitre 1er

13

	 Si les oiseaux migrateurs, canards, oies, grues ou 
cygnes marquent chronologiquement la césure séparant 
la moitié estivale de l’année, chaude et claire, de la moitié 
hivernale, froide et humide, le faon rappelle les légendes 
irlandaises de 1er mai et le thème de la reine de mai dans 
la littérature médiévale française. En Irlande, il s’agit 
d’un jeune homme qui au cours d’une chasse au faon 
rencontre une vieille sorcière hideuse ou lépreuse qui lui 
offre de coucher avec elle. Il accepte (souvent après le 
refus de ses frères) et sous son étreinte, il voit le vieux 
corps devenir lumineux comme le soleil levant au mois 
de mai et parfumé comme un beau jardin11. La femme lui 

11 Voir notamment l’histoire de Lugaid Laigde dans G. Dumézil, 
Mythe et épopée, 2, 1971, pp. 335-336.

annonce alors qu’elle est la Souveraineté et qu’il recevra 
la souveraineté sur l’Irlande. Dans l’Erec et Enide de 
Chrétien de Troyes, le motif de la chasse au blanc cerf 
est lié au cycle de Pâques (qui peut tomber jusqu’au 25 
avril). Il aboutit à la rencontre du chevalier et de sa belle 
qu’il épouse une fois que le roi lui a donné le baiser 
du blanc cerf.  Le mythe de fondation des Rogations 
cite aussi l’entrée de cerfs dans la ville de Vienne, la 
capitale des Allobroges, comme un des prodiges qui 
ont suscité l’instauration de ce rituel christianisé. Il 
semble même ici y avoir comme un rappel du motif 
de novembre. La femme devenue oiseau ou lépreuse 
pour passer l’hiver retrouve sa forme de belle jeune 
fille porteuse de souveraineté, ressuscitant en quelque 

La mosaïque d'Uzès (dessin de M. Dureuil-Robreau).



14

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

sorte sous les premiers rayons du soleil de mai, ce qui 
est tout à fait conforme à la symbolique du cerf.
	 Le système calendaire irlandais ne reposait 
pas que sur cette césure fondamentale. Il y ajoutait 
deux fêtes situées à égale distance de Samain (1er 
novembre)  et Beltaine (1er mai) et patronnées par 
deux grandes divinités : Lugnasad, fête de Lug, aux 
alentours du 1er août, et Imbolc christianisée par la 
Sainte-Brigide du 1er février, la fête d’une sainte qui a 
hérité de l’énorme dossier de la païenne déesse Brigit, 
ou la Chandeleur sur le continent. Or l’aigle est 
certainement un symbole de Lug. Nous connaissons 
en effet un récit gallois12 où le dieu apparaît sous la 
forme Lleu, « le lumineux », qui est celle attendue en 
gallois. Dans ce texte, la femme de Lleu, Blodeuwedd, 
« aspects de fleurs », complote avec son amant la mort 
de son mari. Celui-ci tue Lleu d’un coup de lance, 
mais aussitôt le dieu se transforme en aigle que l’on 
retrouve en train de pourrir en haut d’un arbre. Le dieu 
evhémérisé se venge de sa femme en tuant l’amant et 
en la transformant en hibou. Le symbolisme nocturne 
de cet oiseau s’oppose au symbolisme solaire de 
l’aigle comme la saison sombre à la saison claire et 
il n’y a nul doute que l’épisode doit être rapporté à la 
période du début février. Lors de la vengeance de Lleu 
les suivantes de Blodeuwedd sont prises de panique 
et s’enfuient en courant, la tête tournée en arrière, 
si bien qu’elles tombent dans un cours d’eau et s’y 
noient. Or ce motif revient à propos de Cuchulainn, 
fils de Lug, qui au moment d’Imbolc effectue un 
retournement si bien que ses pieds, ses cuisses et ses 
genoux vinrent derrière lui, ses talons, ses mollets et 
ses fesses vinrent devant lui13. L’inversion masculin/
féminin explique certainement l’inversion extrémités 
inférieures/extrémité supérieure, mais le motif paraît 
calendairement bien accroché.
	 On voit donc que chacun des quatre animaux 
de la mosaïque d’Uzès est associable à une des 
quatre dates du calendrier irlandais et que l’ordre des 
animaux est le même sur la mosaïque que dans le 
cycle de l’année. La mosaïque qui est de la seconde 
moitié du premier siècle avant Jésus-Christ, à une 
époque où ne peut douter que la religion gauloise était 
encore bien vivante, démontre donc que la structure 
mythico-rituelle du calendrier gaulois était alors très 
proche de celle mémorisée par  l’Irlande. Néanmoins 
on remarquera que la tradition galloise a été au moins 
autant sollicitée dans notre analyse que celle de 
l’Irlande et c’est peut-être un signe d’une parenté plus 

12 Voir la  quatrième branche du Mabinogi (trad. P.-Y. Lambert, 
in Les quatre branches du Mabinogi et autres contes gallois, 
1993).
13 La razzia des vaches de Cooley, version du Livre jaune de 
Lecan, trad. Guyonvarc’h , Ogam, 15, 1963, p. 283.

proche. En Irlande, Lug est indéniablement solaire 
mais sa transformation en aigle n’est pas très visible ; 
Blodeuwedd y a pour correspondante Blathnat, 
« petite fleur », mais elle ne semble pas se transformer 
en hibou. Quant à la femme-oiseau, la forme la plus 
fréquente semble plutôt le cygne que le canard. La 
chasse au cerf avec un sens de rituel royal semble le 
thème mythique qui a le mieux survécu.
	 Si cette mosaïque gallo-romaine ne paraît 
pas directement renvoyer aux animaux primordiaux, 
elle illustre probablement une structure mythique 
qui relève d’un même groupe de transformations. 
En effet, si le canard (ou la cane plutôt) ou la grue 
diffère du saumon, ils ont comme lui vocation à relier 
ce monde avec un Autre monde situé au-delà des 
mers ; ils vont passer l’hiver au-delà des mers tout 
comme le jeune saumon gagne la haute mer pour 
ne revenir en eau douce que pour frayer et mourir). 
Selon Cogitosus, sainte Brigide avait une tendresse 
particulière pour les canards et elle s’éborgna pour 
repousser le prétendant que ses frères avaient accepté 
pour elle. Cet éborgnement transforme donc celui de 
Fintan devenu saumon auquel l’aigle d’Achill arracha 
un œil tout en rejoignant par sa causalité chrétienne 
(éloigner un prétendant) le motif de la  Pédauque 
ou de la lépreuse. Quant à l’introduction de l’aigle 
de Gwernabwy et du hibou de Cwm Cawlwyd entre 
le cerf de Rhedynfre et le saumon de l’estuaire de la 
Severn dans Culhwch ac Olwen, elle rappelle celle 
des situations intermédiaires de Lugnasad et de la 
Sainte-Brigide par rapport au cerf de mai et aux oies 
ou canes de Samain.

(à suivre)


