PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 2 : LE BESTIAIRE

CHAPITRE 1¢:
LES ANIMAUX EN GROUPE

Bernard ROBREAU

=

‘I’fr‘

&

£
R

- S 3] i 5 Pl
S L e ;BB R Sk

En forét de Rambouillet

Sauf mention contraire, les clichés sont de l'auteur.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Une mythologie n’est pas un assemblage
fortuit et arbitraire. Elle obéit a certaines logiques
liées au renouvellement du temps et a la structure de
I’espace. Elle traduit aussi un certain niveau culturel
qui commande les croyances et le symbolisme. Mais
avant d’aborder la logique spatio-temporelle qui se
relie au domaine rituel assez mal connu en milieu
celtique, nous allons d’abord nous intéresser au
bestiaire, et aussi aux matériaux et techniques parce
que les « arts » tiennent une grande place dans la
mythologie celtique.

Le mythe est un récit ou ’homme se distingue
malaisément de 1’animal. Il y porte souvent un nom
animal, peut se transformer en animal et agit en
fonction de ce caractére. Les esprits et les divinités
recouvrent aussi fréquemment des formes animales.
Le milieu celtique ne déroge pas a cette regle
générale qui constitue une forte présomption que la
mythologie remonte au paléolithique, a une époque
ou I’animal n’avait pas été domestiqué et ou il était
finalement au méme niveau que ’homme. On connait
ainsi en Gaule des divinités appelées Epona, « la
divine équine», Cathubodua, « la corneille du combat
», ou Cernunnos « le cornu », ou dans les récits
insulaires des héroines et des héros appelés Boand, «
la vache blanche », Fand, « I’hirondelle », Bran, «le
corbeau », Gauvain, « le faucony, et c’est sous forme
d’oiseaux que les femmes de I’ Autre monde viennent
séduire les rois et les guerriers valeureux.

Il faut cependant distinguer deux aspects :
I’animal sauvage et 1’animal domestique dont la
différence est importante du point de wvue rituel,
car c’est toute la différence qui sépare les sociétés
paléolithiques des sociétés d’¢leveurs. En effet, le
premier est chassé mais non sacrifié et ’homme doit
se faire pardonner sa mort car I’animal est d’une
certaine maniére un frére de I’homme. Le second, au
contraire, est un dépendant, une propriété de ’homme
et il peut étre licitement sacrifi¢ a une divinité.

CHAPITRE 1 : GROUPES ANIMAUX

Avantdenousintéresseraux mythesspécifiques
a une espeéce donnée, nous allons examiner quelques
situations ou les animaux d’especes différentes sont
confrontés.

Le maitre des animaux

Les peuples celtiques connaissaient un maitre
des animaux. Une de ses plus anciennes images

figure sur le chaudron de Gundestrup. Sa nature mi-
humaine, mi-animale est trés clairement exprimée par
les bois de cerf qui sortent de son crane. Les animaux
les plus proches de lui sont visiblement attirés par
lui puisqu’ils sont tournés dans sa direction. Ils
comprennent a sa droite deux herbivores : un cerf et
un probable bovidé (ou bien un capridé ?), a sa gauche
un carnassier et un serpent qu’il tient de sa main
gauche tandis que ’autre main brandit un torque.
Faut-il voir en cet objet un signe de son autorité et de
son pouvoir sur les animaux ? En tout cas, la maniére
dont il empoigne le serpent ne laisse aucun doute sur
le fait qu’il domine son entourage animal, méme ceux
que I’on voit s’ébattre ou s’affronter plus loin de lui,
parmi lesquels figure un dauphin chevauché par un
petit personnage, scéne que 1’on interpréte souvent
comme montrant le véhicule des morts vers les iles
des Bienheureux, ce qui est vraisemblable dans le
cadre d’un objet qui semble avoir été fabriqué dans
une zone ou I’influence grecque est sensible.

Ce maitre des animaux a été identifi¢ avec
le Cernunnos du pilier des Nautes parisiens, dieu
représenté avec deux cornes auxquelles sont suspendus
des torques. Un monument sculpté de Reims le figure
assis en posture yogique, pourvu d’une ramure de
cerf et le cou entouré d’un torque, sous un mulot au-
dessus d’un cervidé et d’un bovidé tournés vers le
flot de monnaies qu’il déverse d’un sac placé sur ses
genoux. A ses cotés, Apollon tient une lyre et Mercure
une bourse dans la main. On voit que, a I’époque gallo-
romaine au moins, le maitre des animaux ne se réduit
pas a procurer ’abondance de gibier, mais que son role
s’étend a toutes les formes de richesse.

Il n’empéche que le meilleur commentaire
de cette représentation, pourtant distant d’un bon
millénaire, met 1’accent sur les animaux sauvages,
le succés a la chasse pouvant représenter une forme
archaique de richesse. Nous disposons de deux récits,
celui d’ Wain, le roman de Chrétien de Troyes, 1’autre
d’un conte gallois parall¢le. Les deux versions sont
trés proches, ce qui est logique car les deux variantes
dérivent certainement de sources voisines, voire sont
dépendantes 1’une de 1’autre. Dans Yvain, la scéne
qui se passe au milieu d’une épaisse forét est répétée
deux fois. La premicre est décrite par un certain
Calogrenant. Il rencontre d’abord prés d’un essart
d’affreux taureaux sauvages, farouches, bruyants et
indomptables, qui se livraient bataille. Un vilain qui
ressemblait & un Maure, laid et hideux, était assis
sur une souche, une massue a la main. Il avait la téte
plus grosse qu’un roncin ou que toute autre béte, des
cheveux en broussaille, un front pelé, des oreilles
velues et grandes comme celles d’un éléphant, des



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

Chapitre 1°

Le maitre des animaux figuré sur le chaudron de Gundestrup (dessin de M. Dureuil-Robreau,).

sourcils énormes, des yeux de chouette, un nez de
chat, la bouche fendue comme celle d’un loup, des
dents de sanglier, une barbe rousse et des moustaches
tortues. C’était un géant de plus de 17 pieds de
hauteur. Son vétement était des plus primitifs, fait
non de toile de lin ou de laine mais de deux peaux
de beeufs ou de taurecaux. Monté sur un tronc, il se
prétend le gardien de ces bétes sauvages qui ne sont
ni parquées, ni attachées, mais qui n’osent bouger
dés qu’elles le voient venir. Il les empoigne par les
cornes et toutes tremblent de peur devant lui. Le géant
indique alors le chemin de la fontaine merveilleuse a
Calogrenant. Elle est située sous le plus bel arbre qui
soit et s’il verse de 1’eau sur le perron de marbre, il
verra se déclencher une telle tempéte que dans ce bois
ne restera nulle béte, ni chevreuil, ni cerf, ni daim, ni
sanglier ; méme les oiseaux s’échapperont.

Nous voyons tout I’intérét qu’il y a a replacer
ce récit en face-a-face avec I’image du chaudron de
Gundestrup. Le géant se présente comme le maitre
d’un espace naturel non humanisé, 1’épaisse forét de
Brocéliande. Son pouvoirs’étend aussi sur les animaux
de ladite forét, uniquement des animaux sauvages, et
I’accent est mis sur les cornes de ces animaux qu’il
empoigne. Sa propre nature est sauvage tant par
son aspect qui est une synthése de divers animaux
(éléphant, chouette, chat, sanglier, loup) que par son
vétement de peaux brutes, fraichement écorchées.

Calogrenant accomplit alors le rite a la
fontaine, déclenche le terrible orage et voit un grand
chevalier, plus haut d’une téte que lui, accourir, plus
rapide qu’un aiglon et plus terrible qu’un lion, dans
un grand vacarme. Il lui hurle un défi et le démonte a
leur premiére passe d’armes. Quand Yvain vient a son

tour a la fontaine, Chrétien reste rapide sur le gardien
des bétes sauvages, se contentant de noter sa laideur
et sa grossieéreté. Mais quand le chevalier accourt
aprés qu’Yvain eut déclenché la tempéte, 1’écrivain
champenois nous dit qu’il meéne grand bruit comme
s’il chassait un cerf en rut.

Le conte gallois d’Owein et Lunet suit le méme
schéma. C’est d’abord Kynon (qui porte le nom du
chien, cuno) qui parvient a un riche chateau (et non
comme Calogrenant chez un pauvre vavasseur) ou on
lui indique le chemin d’une clairiére ou s’¢éléve un
tertre au haut duquel se tient un grand homme noir
dont la taille fait le double de celle d’'un homme de ce
monde-ci. Il n’a qu’un pied et un ceil, est laid et porte
une massue de fer. Il y a une foule d’animaux autour
de lui et, pour montrer son pouvoir, il prend son baton
et en décharge un bon coup sur un cerf qui émet un
grand bramement qui fait accourir des animaux de
toutes sortes en plus grand nombre que les étoiles,
parmi lesquels il y a des serpents et des viperes. Tous
baissent la téte devant lui et lui témoignent le méme
respect que des hommes a leur seigneur. Il indique a
Kynon la route de la fontaine ou, apres que celui-ci
a répandu I’eau sur la dalle de marbre, survient un
coup de tonnerre si fort qu’il semble que la terre et le
ciel tremblent, puis une ondée de gréle qui dépouille
I’arbre de toutes ses feuilles et ne laisse en vie ni
créature humaine, ni béte qu’elle ait surprise dehors
car les grélons ne sont arrétés, ni par la peau, ni par
la chair, et pénétrent jusqu’a 1’0os. Mais Kynon a la
présence d’esprit de placer son bouclier de maniere
a protéger son cheval et sa propre téte. Un chevalier
vétu de brocart noir et monté sur un cheval tout noir
et dont la lance est ornée d’un gonfalon noir, vient



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

aussitot I’attaquer et le culbute, s’emparant de son
cheval. Revenu au chateau, il découvre le lendemain
un palefroi brun foncé a la criniére rouge.

La version galloise ne précise pas la grande
taille du chevalier, ni qu’il arrive comme s’il chassait
le cerf. Mais ce dernier remplace le taureau sauvage
comme animal de référence pour la maitrise des
animaux par le gardien. En méme temps, on voit
citer le serpent, qui ne 1’était pas dans le roman de
Chrétien. On notera aussi ce palefroi a la criniére
rouge qui évoque Macha Mongruad, Macha a la
criniére rouge, la seconde des Macha irlandaises, la
guerriere, méme si celle qui, enceinte, court plus vite
que les chevaux du roi d’Ulster et est responsable
de Dl’impuissance militaire des Ulates a Samain,
est la troisieme Macha, la femme de Cruind. Mais
globalement, méme si la description du maitre des
animaux y est moins développée, la version galloise
parait plus archaique que celle de Chrétien, dans le
sens ou elle colle encore plus précisément a 1’image
du chaudron de Gundestrup avec la priorité donnée au
cerf sur le taureau sauvage et la présence du serpent.
La premiére variation est cependant mineure puisque
nous avons vu bovidé et cervidé présents 1’un a coté de
’autre au bas de la fortune déversée par le Cernunnos
de Reims.

Ici, I’identité du maitre des animaux et du
maitre de 1’orage semble encore plus clairement
affirmée car, tout comme le géant noir, le chevalier et
son cheval sont clairement noirs, ce que Chrétien ne
précisait pas. Néanmoins, on peut émettre un doute sur
I’identité absolue des deux personnages car 1’origine
de la couleur noire réside probablement dans le
processus de christianisation qui a démonisé les deux
personnages. Le chaudron retrouvé dans la tourbicre
danoise montre une autre plaque mythologique figurant
le Jupiter celtique avec sa roue, laquelle est actionnée
par un personnage de moindre envergure mais coiffé
d’un casque a cornes de bovidé. 1l est difficile de dire si
cet auxiliaire est une divinité a part entiére ou s’il peut
étre assimilé & un personnage comparable de nature
plus humaine et épique comme le druide Mog Ruith
qui est capable de mettre des hommes sous des formes
animales ou minérales et de pratiquer une magie assez
puissante pour provoquer un terrible orage. En tout cas,
on ne peut considérer la juxtaposition de ’homme noir,
maitre des animaux, et du chevalier noir, maitre de la
fontaine de I’orage, comme un hasard dans la mesure
ou I’on retrouve une méme proximité sur les plaques
rectangulaires du chaudron de Gundestrup. Elle est
certainement structurelle.

A coté de ces deux versions parentes,
nous connaissons aussi deux autres versions, une

hagiographique et armoricaine, 1’autre mythique
et irlandaise, ou le maitre des animaux sauvages a
¢té modernisé pour devenir dans le premier cas un
protecteur du monde cultivé et dans 1’autre un maitre
de I’¢levage.

Commengons par la transformation la plus
radicale qui est le produit d’une christianisation
assez lourde. Il s’agit du miracle de saint Méen
devant affronter les déprédations que les animaux
sauvages occasionnent aux cultures de ses moines de
Gael, a moins de 10 km de la fontaine de Barenton,
en bordure de la forét de Paimpont qui sera plus
tard identifiée a la mythique forét de Brocéliande.
Les animaux évoqués sont d’abord des bandes de
cervidés et d’autres animaux sauvages, un peu plus
loin une troupe de cerfs et des bandes de sangliers,
enfin lorsqu’il s’adresse aux coupables : des foules
de bétes sauvages de toutes especes. Le cerf parait
toujours I’animal emblématique, mais la derniere
formule montre bien que c’est ’ensemble du monde
sauvage qui est concerné. Néanmoins, le rapport a ces
animaux n’est absolument plus celui que montraient
les versions précédentes ou les cultures n’étaient
jamais citées. Méen et ses moines sont des agriculteurs
qui cherchent a protéger leurs champs et si le saint
commande de sa voix aux animaux de la forét, c’est
pour leur enjoindre de rester dans leurs solitudes
boisées et de ne pas prélever leur nourriture aux dépens
des hommes de Dieu. En conséquence, quand il leur
parle, ce n’est pas pour les faire accourir vers lui mais
pour leur ordonner de s’enfuir. Le motif du maitre qui
commande aux animaux et les circonstances de lieux
(une mythique et vaste forét) sont identiques, mais
le géant de la clairiére était un maitre des espaces
sauvages qui rassemblait ses sujets autour de lui
alors que Méen est seulement un gardien des espaces
cultivés qui €loigne des concurrents de son territoire.
Les versions précédentes étaient déja des versions
christianisées, mais d’une certaine maniére encore
superficiellement. Le maitre paien des animaux avait
été démonisé sous 1’aspect d’un géant noir ou ayant
I’aspect d’un Maure, au contraire de Méen qui apporte
la lumiere du Christ. Le paganisme était 1’obscurité et
le noir n’était certainement pas la couleur originale
du vilain hideux, deux autres caractéres dépréciatifs,
laquelle serait plutot primitivement le vert' si 1’on
assimile la massue a celle du Dagda qui tue par un
bout et ressuscite par I’autre et qui est aussi qualifiée de

1 Nous avons vu la relation d’extréme proximité qui lie la massue
du Dagda et la hache de Curoi. Or ce dernier est I’équivalent
du chevalier vert de la littérature médiévale anglaise. Le vert
convient par ailleurs parfaitement a un maitre de la forét et de
ses habitants.



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

baton de tempéte, ce qui concorde bien avec 1’épisode
qui suit, celui de I’orage qui éclate a la fontaine. Méen
n’a d’ailleurs plus de massue pour se faire obéir, mais
son miracle s’en souvient probablement lorsque le
récit conclut sur I’information selon laquelle les
bétes sauvages respectérent désormais les cultures
des moines comme si elles étaient protégées par
des murs de fer. Le gardien noir d’Owein et Lunet
disposait en effet d’une massue de fer et, nonobstant
la mutation qui a transformé le maitre des animaux
sauvages en protecteur de ’espace cultivé, tous deux
se font obéir par le méme pouvoir, celui du fer. Méen
dispose cependant encore d’un baton qui lui servira
a effectuer un autre miracle, celui du jaillissement
d’une fontaine prés de Gael en un lieu qui était jusque-
la seulement habité par des animaux féroces. Par une
nouvelle inversion, la paienne fontaine de Barenton,
maléfique dans la mesure ou s’y produisent de
terribles cataclysmes météorologiques, est remplacée
par une fontaine guérisseuse bénéfique pour les
hommes et les animaux domestiques. La encore, on
est passé du naturel (la tempéte) a I’humanisé. Une
autre implication a disparu avec le remplacement de
la massue par le mur de fer : le cri. Méen commande
de la voix, le gardien sauvage abat sa massue sur un
cerf dont le cri fait accourir tous les animaux de la
forét, de la méme maniere que la terrible tempéte,
ce dont le cri n’est que la traduction animale, se
prolonge par la descente dans 1’arbre d’une troupe
d’oiseaux chanteurs. Le cerf, avec ses bois, est
plus stirement un symbole du renouvellement de la
vie (végétale et animale) a chaque printemps que
le signal d’un terrible orage (assimilable a I’hiver)
laissant les arbres sans feuille, pour lequel le cri du
taureau suffirait. Le redoublement du cri par 1’orage
n’est donc pas simple redondance mais progression,
laquelle fait probablement intervenir une renaissance
car les oiseaux chanteurs sont certainement des
réceptacles d’ames séparées de leur corps humain
comme les Navigations irlandaises sont la pour le
démontrer. La perte de la massue de fer qui tue par une
extrémité et ressuscite par 1’autre, baton de tempétes
qui emportent les ames, et aussi celle du cri du cerf
constituent bien de réels appauvrissements de la
signification du mythe, méme si ce dernier a conserveé
son ancrage calendaire. Car si Calogrenant/Kynon et
Yvain/Owein viennent a la fontaine vers le solstice
d’été, Méen a fondé un monastére dédié a saint Jean-
Baptiste et meurt lui-méme un 21 juin.

La version irlandaise est aussi une version
évoluée, non pas par son degré de christianisation
qui est relativement faible, mais par sa signification.
Elle est cependant indispensable pour démontrer que

Chapitre 1°

le maitre des animaux est le Jupiter celtique ou bien
un personnage trés proche. L’épisode figure en effet
dans le Cath Maige Turedh, la premiere version de
la seconde bataille de Mag Tured. Le début du récit
nous rapporte comment, sous le régne du mauvais roi
Bres, les Tuatha Dé Danann sont réduits a travailler
pour les Fomoire. Le Dagda était constructeur de
forteresse et son fils, le Mac Oc, le dieu de la jeunesse,
le conseille (§ 31-32, trad. Guyonvarc’h, p. 49) :

« Tu auras bientot fini ton travail et tu ne
demanderas pas d’autre récompense qu’'on ne
t’amene le bétail d’Irlande et tu choisiras une génisse
a criniere noire. »

C’est ainsi que le Dagda accomplit son travail
jusqu’a la fin et Bres lui demanda ce qu’il désirait en
récompense de son travail. Le Dagda lui répondit :

« Je te confie le soin de rassembler les
troupeaux d’Irlande en un seul endroit. »

Le roi fit comme il lui avait dit et le Dagda
choisit parmi eux la génisse que le Mac Oc lui avait
dite. Cela sembla a Bres sans force. Il pensait que
cela aurait été quelque chose de mieux choisi.

Le texte passe alors a un autre épisode et il
faut attendre le paragraphe 163 pour savoir le fin mot
de I’histoire. Apres la victoire des Tuatha Dé Danann,
le roi Bres est épargné et relaché sur sa promesse que
les vaches d’Irlande auront toujours du lait et qu’il
enseignera aux hommes d’Irlande comment labourer,
semer et moissonner. Quant au Dagda, il s’en va a la
maison du banquet ou Bres se trouvait, y endort les
Fomoire grace a ses talents de harpiste et il

emmena le bétail d’Irlande par le mugissement
de la génisse qui lui avait été donnée pour son travail.
Car lorsqu’elle appela son veau, tous les troupeaux
d’Irlande que les Fomoire avaient emmenés comme
tribut, se mirent a paitre.

Il semble falloir comprendre que, de méme que
Bres a appris la culture aux Irlandais, le Dagda s’est
emparé des animaux d’élevage et de leur produit, le
lait. Nous sommes trés proche d’un mythe d’origine
de ’¢levage et le chaudron destiné a contenir le lait
est d’ailleurs un des attributs du Dagda. L’ important
est dans le mugissement de la génisse qui attire a elle
tous les troupeaux d’Irlande de la méme maniére que
le cri du cerf sur lequel le noir gardien de Brocéliande
décharge sa massue de fer attire tous les animaux de la
forét. Il ne s’agit plus ici du brame d’un cerf (annonce
du renouvellement saisonnier) ou du mugissement de
taureaux sauvages qui s’affrontent (dont le cri est une



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

épiphanie ou une annonce du tonnerre) comme dans
les versions galloise ou frangaise d’Owein et Lunet ou
d’Yvain. La génisse annonce la récupération de tout
le bétail d’Irlande, ce qui ne signifie pas qu’il faut
réduire la complexe personnalit¢ du Dagda a cette
fonction dont sa fille, la triple Brigit, patronne les
techniques.

Le Dagda est ici engagé dans le méme
processus d’évolution économique que Méen, celui
d’un monde ou le maitre des animaux et de toute
la nature sauvage doit composer avec 1’agriculture
et ’élevage. 1l est devenu le maitre des animaux
domestiques alors que Méen n’est que le défenseur
des cultures contre la dent des bétes sauvages. La
version moins christianisée du cycle mythologique
irlandais correspond a un glissement de compétences
sous I’influence de la domestication animale alors
que la version christianisée de la Vie de saint Méen
procede par des inversions plus brutales.

I semble que le maitre des animaux
intervienne aussi sous le masque de Merlin, mais
ici son apparition s’effectue non au solstice d’été,
mais en saison hivernale ou, soit en janvier, soit en
Carnaval, des déguisements animaux avaient cours
dans I’ Antiquité tardive et le Moyen Age :

C’était la nuit et les cornes de la lune
brillaient avec éclat, tous les feux de la voiite céleste
étincelaient. L air était plus pur qu’a l’ordinaire : un
cruel et glacial vent du nord avait chassé les nuages...
Le devin observait la course des étoiles depuis une
colline élevée’...

Y lisant le remariage de son ancienne épouse,
il prend alors la décision de lui apporter des présents
de noces :

1l parcourut successivement tous les bois et
les breuils, rassembla en un seul troupeau des hardes
de cerfs ainsi que des daims et des chevreuils, puis
il monta un cerf et, comme [’aube naissait, il poussa
son troupeau devant lui et se hata vers le lieu des
noces de Gwendolyne... Gwendolyne s’étonna qu’'un
homme piit monter un cerf et que ce dernier lui obéit
de la sorte. Elle s étonna aussi qu 'un si grand nombre
d’animaux sauvages piit étre regroupé et qu 'un homme
seul les poussdt devant lui, tel un berger accoutumé
a conduire ses moutons au pdturage. Le fiancé se
tenait a une fenétre élevée. A la vue du cavalier sur
sa majestueuse monture, il éclata de rire. Lorsque le
devin s’aper¢ut de sa présence et comprit que c’était
le fiancé, il arracha sur le champ les cornes du cerf

2 Vita Merlini de Geoffroy de Monmouth, trad. C. Bord et J.-C.
Berthet, in Le devin maudit (dir. Walter), 1999, p. 85.

6

qu’il chevauchait et, d’'un mouvement vif, les lanca
sur le promis. Il lui fracassa le crdne et le laissa
inanimé. L ’homme rendit bientot son dernier soupir.
Sans perdre de temps le devin fit détaler le cerf en le
talonnant et, hdtant sa fuite, chevaucha en direction
des foréts. Aussitot des hommes en armes sortirent de
tous cotés et le poursuivirent a travers la campagne en
entamant une course rapide. Mais le devin avait une
telle avance sur eux qu’il aurait atteint sans dommage
les bois n’etit été la présence d’un cours d’eau qui lui
fit obstacle. En effet, alors que sa monture bondissait
par-dessus le torrent, Merlin glissa et tomba dans le
courant rapide. Les serviteurs encerclerent les rives
et le capturerent alors qu’il nageait’.

Il n’est ici question que de cervidés mais
I’étonnement de Gwendolyne met en valeur a la fois
leur nombre et leur obéissance. La maitrise du monde
animal est ici symbolisée par la capacité de Merlin a
monter le cerf a la maniére d’un cheval, motif que I’on
retrouve dans les 1égendes hagiographiques de saint
Edern et de saint Théleau. Edern (ou Yder) est le fils
du roi Nuz (probablement Nudd/Nodens, 1’équivalent
gallois du dieu-roi Nuada en Irlande) et un amant de la
reine Gueniévre dans la matiére de Bretagne. Devenu
saint Edern, il a peut-étre été plus ou moins confondu
en Armorique avec saint Théleau de qui on raconte
des faits voisins (la délimitation d’'un domaine en
chevauchant un cerf, I’existence d’une sceur du nom
de Jenovofa, Genevieve).

Outre I’allusion aux cornes de la lune, on
remarquera aussi la chute dans le cours d’eau, motif
qui rappelle la vengeance de Lleu vis-a-vis des
suivantes de sa traitre épouse Blodeuwedd et que
nous avions daté de 1I’époque de la Chandeleur. C’est
aussi a la fin de I’hiver, vers février-mars, que les bois
des cervidés commencent a tomber pour les males
dominants adultes qui, comme Merlin séparé¢ de sa
femme et de sa sceur, vivent a part des femelles apres
le rut de septembre-octobre. Le motif du remariage
ne survient certainement pas par hasard mais semble
un constituant de base du mythe. Si le statut de Méen
lui interdit de se marier, le remariage de la Dame de
la fontaine est la conséquence de la venue d’Yvain
ou Owein a la fontaine de Brocéliande, et la victoire
de Mag Tured se traduit par un changement de roi,
Lug se substituant a Nuada, donc par un changement
d’époux pour I’inconstante reine identifiée a la terre
d’Irlande. Et le rendez-vous de femme du Dagda avec
la Morrigan a bien des allures d’adultere.

3 Ibidem, pp. 87-89.



Petit traité de mythologie celtique Il. Le Bestiaire

Le mythe des animaux primordiaux

A proprement parler, le théme des plus vieux
animaux du monde est gallois. Il apparait dans Culhwch
ac Olwen ou Mabon, I’ancien dieu Maponos également
connu en Gaule, est prisonnier depuis si longtemps
qu’il faut interroger les plus vieux animaux du monde
pour en retrouver la trace. L’expédition est donc
menée par Gwrhyr, Pinterpréte qui connait toutes les
langues, notamment celles des oiseaux et des animaux.
Il commence par interroger le merle de Cilgwri qui, a
force de coups de bec chaque soir, a tant usé une enclume
de forgeron qu’il I’a réduite a la grosseur d’une noix. Il
ne sait rien mais amene ses interrogateurs aupres d une
race d’animaux plus ancienne. Il leur présente donc le
cerf de Rhedynfre qui a vu grandir un plant de chéne
jusqu’a devenir un puissant chéne qui a décliné jusqu’a
étre réduit a une souche rouge. Lui non plus n’a pas
eu connaissance de Mabon. Mais il les conduit aupres
d’un animaul plus ancien, le hibou de Cwm Cawlwyd
qui a vu une race d’hommes dévaster une forét boisée.
Depuis ont poussé deux autres foréts et ses ailes ne sont
plus que des moignons desséchés. Lui également n’a
pas entendu parler de Mabon et il les guide aupres de
I’aigle de Gwerbnawy qui, au temps de sa jeunesse,
becquetait les étoiles chaque soir du haut d’une roche
qui n’est maintenant pas plus haute que la largeur d’une
main. Il ne sait rien mais se rappelle avoir enfoncé ses
serres dans un saumon qui I’entraina vers le fond et
qu’il chercha plus tard a détruire. Mais ils finirent par
transiger et I’aigle pense que si ce poisson ne sait ou
est Mabon, personne d’autre n’en aura connaissance.

Un des plus vieux animaux du monde, l'aigle royal.

Chapitre 1

Effectivement c’est le saumon qui donne la solution en
se rappelant n’avoir jamais trouvé autant de mal que
sous les murs de Kaer Loyw (Gloucester).

Un récit apparenté a été publié par Ch.-J.
Guyonvarc’h dans ses annexes a ses Textes
mythologiques irlandais. 11 est consacré a I’aigle de
Gwerbnawy et est tiré des Jolo Manuscripts, un recueil
qui n’indique pas ses sources et ou le compilateur a
souvent remanié la matiere au point d’étre parfois
traité de faussaire. L oiseau qui veut se remarier avec
la vieille chouette de Cum Cawlwyd interroge a son
sujet le cerf de Rhedynfre dont on apprend qu’il est
plus vieux que la souche d’un chéne qu’il a vu gland,
il y a 1140 ans. Le cerf adresse 1’aigle au saumon qui
les renvoie au merle de Cilgwri qui a usé en nettoyant
son bec une fois chaque soir et en y frottant ses ailes
chaque matin une pierre autrefois trois cents fois plus
lourde que le plus lourd des beeufs. Il envoie donc son
interrogateur aupres du crapaud de Cors Fochno qui
est plus vieux que le pere du merle et convainc ’aigle
que la chouette est assez vieille pour lui.

Ce dernier texte ajoute le crapaud a la liste
des animaux primordiaux et, si ce n’est une question
de traduction, féminise le hibou de Cum Cawlwyd
devenu chouette, mais pour le reste, il confirme la
liste précédente tout en ne suivant pas le méme ordre
de préséance. Dans I’histoire de Mabon, le merle
semble le plus jeune suivi par ordre d’ancienneté du
cerf, du hibou, de I’aigle et du saumon. Dans celle de
I’aigle, c’est ce dernier le plus jeune et il est suivi du
cerf, du saumon, du merle, du crapaud et enfin de la
chouette.




Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Le hibou grand-duc, un rapace nocturne.

Les deux récits semblent relever du theme des
animaux secourables puisque leur but est de fournir
une information qui permettra a Arthur de retrouver
Mabon et a Culhwch d’épouser Olwen ou a ’aigle
de Gwerbnawy de savoir que la chouette fera pour
lui une épouse convenable. Cependant du point
de vue de I’armature, la premiére version est plus
rigoureusement construite au moyen d’une séquence
merle/métal, cerf/bois faible, hibou/bois fort, aigle/
pierre. Nous sommes en présence d’une variation sur
un motif justifiant la durée d’existence de I’animal,
répété sous la forme de deux paires. La paire centrale
posséde une armature bois : la longévité du cerf est
mesurée par la vie et la mort d’un chéne, version
faible, celle du hibou par la vie et la mort de trois
foréts successives, version forte tant par la triplicité
que par I’intensité de la forét par rapport a I’arbre. La
paire des extrémes est dans les deux cas rapportée a
un oiseau qui use de son bec et a un bloc qui diminue
de volume, mais 1I’un est un haut rocher qui sert a
becqueter les étoiles pour I’animal le plus vieux
(I’aigle), soit une version pierre, 1’autre un bloc a
potentialité métallique, I’enclume de forgeron, pour
le plus jeune (le merle), soit une version métal, mais
qui peut aussi étre comprise comme une version pierre

forte car il peut exister des enclumes de pierre, surtout
au temps de la métallurgie archaique, et la version du
manuscrit de Iolo n’évoque qu’un bloc de pierre.

Le temps des dieux, celui depuis lequel Mabon
est prisonnier, n’est pas celui des hommes, a peine celui
des animaux mythiques. Mais F. Le Roux et Ch.-J.
Guyonvarc’h ont bien compris que si I’argument était
différent, le mythe des plus vieux animaux recoupait
celui de Tuan, fils de Cairell, que nous définissons
comme un mythe des ages du monde. Un bon indice en
est d’ailleurs le récit du hibou de Cum Cawlwyd :

Quand je suis venu ici pour la premiere fois, le
grand creux que vous voyez était une vallée boisée. 1l est
venu une race d’hommes qui I’a dévastée. Il est venu une
deuxieme forét. Ceci est la troisieme forét et maintenant
mes ailes ne sont plus que des moignons desséchés.

Lehibouestantérieural’arrivée d’une certaine
race d’hommes mise en rapport avec le défrichement
d’une forét. On pourrait méme aller jusqu’a interpréter
les trois foréts comme le témoignage de trois races
successives ou plus, selon la valeur symbolique de la
triplicité intensive celtique.

Nous pouvons donc maintenant revenir aux
données irlandaises qui ne mettent pas au premier
plan les animaux primordiaux mais les invasions
successives de I’Irlande. L’histoire de Tuan se relie
surtout a la mythologie galloise par sa conclusion qui
est identique a celle du barde Taliesin. Mais avant
que d’en arriver 1a, il convient de rappeler le récit
de Tuan, tel qu’il le raconte a saint Finnen de Mag
Bile. Il prétend étre le seul survivant de la race de
Partholon, le premier des conquérants de I’Irlande
postdiluvienne :

Je fus alors de colline en colline et de rocher
en rocher, me gardant des loups pendant les 22 ans
ot I'Irlande fut vide. A la fin, I'dge m’accabla, je fus
dans les rochers et les déserts, je ne pouvais plus me
remuer et j’avais des cavernes particulieres. Nemed,
fils d’Agnoman, le frére de mon pere, s ’empara alors
de I’Irlande... Une nuit que j’étais dans le sommeil,
je me vis prendre la forme d’un faon... Il me poussa
alors a la téte deux cornes a soixante pointes.

La race de Nemed se multiplia, mais, a la fin,
tous moururent, et un jour qu’il était sur le seuil de sa
caverne, Tuan, a nouveau accablé par 1’dge, changea
de forme et prit ’apparence d’un sanglier. Quand la
décrépitude I’atteignait, il se rendait toujours au méme
endroit pour attendre le renouveau, car c’est toujours
au méme endroit qu’il changeait d’apparence. Les Fir



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

Domnann, les Fir Bolg et les Galuin, les troisi¢mes
conquérants, s’emparerent de 1’1le. Il alla ensuite sous
la forme d’un grand faucon. Les Tuatha D¢ Danann,
puis les fils de Mil vinrent. Il jeina neuf jours dans le
creux d’un arbre au-dessus de la riviere. Le sommeil
tomba sur lui et il prit la forme d’un saumon. Redevenu
jeune, il échappa a tous les pieges et dangers jusqu’a
ce que le pécheur du roi Cairell finisse par le capturer
et le cuire sur un gril.

La reine me consomma toute seule et je fus
dans son sein. Je me souviens quand la parole me
vint, comme a chaque homme, et j’ai su tout ce qui
s est fait en Irlande. J étais un devin et on me donna
pour nom Tuan, fils de Cairell.

Laissons pour le moment la conclusion.
Nous ne sommes plus dans le théme des animaux
secourables. Au lieu d’une chaine d’animaux de
plus en plus agés qui permettent de remonter de
plus en plus loin dans le passé, nous sommes en
présence d’une série de métamorphoses animales qui
s’échelonnent tout au long du temps. La liste animale
possede de larges convergences, notamment au niveau
du premier et du dernier termes (cervidé, saumon),
mais elle ne parait pas représenter un emprunt direct
de I’Irlande au Pays de Galles ou de ce dernier a la
premicre. L’aigle, qui remplace le faucon au Pays
de Galles, et le hibou, absent de la liste irlandaise,
renvoient au couple de Lleu, métamorphosé en aigle,
et Bloddeuwedd, transformée en hibou femelle, et les
lieux asssociés aux animaux de Cuhlwch et Olwen
(Cilgwri, Rhedynfre, Cwm Kawlwyt, Guern Abwy,
Llynn Llyw) sont gallois ou écossais. La principale
divergence concerne la forme du sanglier empruntée
par Tuan et non représentée parmi les animaux
primordiaux secourables ; mais est-ce un hasard
si la libération de Mabon est justement en rapport
avec la chasse au Twrch Trwyth, le fameux sanglier
pourchassé par Arthur ?

La forme irlandaise du mythe, est confirmée
par I’histoire de Fintan rapportée par La fondation
du domaine de Tara. Ce texte commence par une
chaine répétitive qui rappelle celle des animaux
secourables : les nobles d’Irlande demandant au roi
Diarmait de morceler le domaine de Tara, le souverain
dit que ce ne serait pas convenable de le faire sans
prendre 1’avis d’un autre que lui et 1'on envoie alors
chercher Fiachra, le fils de la brodeuse, qui se récuse
au profit d’un plus vieux et plus sage que lui, a savoir
Cennfaelad a qui la cervelle d’oubli a été enlevée a
la bataille de Mag Rath mais qui renvoie a nouveau
aux cinq ainés qui vivent encore en Irlande, lesquels

Chapitre 1°

YR

L'if; un des plus vieux arbres du m&;ﬁde (ci. . Berruchon).
s’effacent devant le jugement de leur ainé et tuteur
Fintan, fils de Bochra, fils de Bith, fils de Noé. On
devine a son nom I’ancienneté du personnage : Fintan
est le «blanc-ancien », Bith «toujours » et je n’oublie
pas que Noé est le contemporain du Déluge. Fintan
se présente d’ailleurs comme le seul survivant du
Déluge, ce qui lui permet de raconter la succession
des cinq conquétes de I’Irlande. Pour légitimer son
antiquité, il rapporte aussi :

Un jour, je passai par un bois en Munster
occidental, a [’ouest [la direction symbolique de
la science comme il 1’expliquera un peu plus tard].
J’emportai une baie d’if rouge et je la plantai dans
le jardin de ma résidence. Elle grandit et devint aussi
haute qu’un homme. Je l’enlevai alors du jardin et
la plantai au milieu de la prairie jusqu’a ce que je
pus mettre cent guerriers sous le feuillage de [’arbre.
1l me protégeait du vent et de la pluie, du froid et de
la chaleur. Je restai la avec mon if et nous véciimes
ensemble jusqu’a ce que son feuillage tombat de
décrépitude. Quand je compris que je n’en aurai plus
aucun profit, j’allai lui couper le tronc et j’en fis sept
cuves, sept ian et sept drolmach, sept barattes, sept
pots, sept milan et sept vases, avec des cercles pour
tous. Je restai la alors avec mes récipients d’if jusqu’a
ce que leurs cercles tombassent de décrépitude et de
vieillesse et que je les refisse, si bien que cette fois je
n’eus qu’'un ian d 'une cuve, un drolmach d’un ian,une
baratte d’un drolmach, un pot d 'une baratte, un milan
d’un pot et un vase d’un milan. Et je jure par le Dieu
tout puissant que je ne sais pas ou sont ces objets
depuis qu’ils ont été, avec moi, épuisés de décrepitude.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Bien que ce récit n’évoque aucune
transformation animale subie par Fintan, il a pu en
connaitre dans une phase antérieure de sa légende. Au
moment ou il pergoit les signes de la mort, il chante
en effet : « Je ne changerai plus de forme désormais »
et un autre récit, Le colloque entre Fintan et le faucon
d’Achill, révele que, s’il a vécu mille ans sous forme
humaine, il demeura aussi pendant cingq cents ans
sous la forme d’un saumon a qui le faucon avala un
ceil. Néanmoins, Fintan est ici seulement un homme
primordial dont les éventuelles transformations
animales sont passées sous silence, mais dont I’age est
rythmé par les conquétes de 1’Irlande et la décrépitude
exprimée dans une version bois d’une force maximale.
L’if est en effet le végétal qui dure le plus longtemps
dans la croyance irlandaise : Un an pour un pieu,
trois ans pour un champ, trois vies de champ pour
un chien, trois vies de chien pour le cheval, trois vies
de cheval pour I’homme, trois vies d’hommes pour
le cerf, trois vies de cerf pour le merle, trois vies de
merle pour l’aigle, trois vies d’aigle pour le saumon,
trois vies de saumon pour l’if, trois vies d’if pour le
monde, depuis son origine jusqu’a sa fin’, et la vie de
cet if est prolongée par celle de sept récipients portés
par leur réfection périodique a la septiéme puissance.

Tuan est aussi un homme primordial, mais
dont 1’age est rythmé de transformations animales
concomittantes aux conquétes successives de
I’Irlande.

Les animaux secourables gallois constituent
une chaine de transmission comparable a celle qui
aboutit a la consultation de Fintan et qui est rythmée
par un motif de longévité de forme congruente a celle
de la variante bois d’if de Fintan, mais décliné sous
quatre variantes : métal, bois faible, bois fort, pierre,
comme si un age du bois s’insérait entre le temps de
la pierre et celui du métal. L’histoire de Fintan nous
montre que le merle et 1’aigle, inconnus du récit de
Tuan, n’apparaissent pas par hasard au Pays de Galles
alors que la chouette (ou le hibou femelle) parait plus
caractéristique de la matiere de Bretagne insulaire.

Il nous reste a revenir sur les motifs
d’ouverture et de conclusion de nos récits. Les
animaux secourables sont des transmetteurs de
connaissance. Ils permettent de retrouver Mabon, le
dieu prisonnier indispensable a la chasse au Twrch
Trwych qui permettra a Kulhwch (au nom de suidé)
d’épouser Olwen (la blanche biche). Fintan et Tuan
sont aussi des transmetteurs de la connaissance d’un
pass€, mesuré doublement pour le premier par une
variante matérielle concentrée (bois trés fort) et les

4 Le Quellec J.-L. et Sergent B., Dictionnaire de mythologie
critique, 2017, s. v. Nombres (et mythe), col. 928 gauche.

conquétes postdiluviennes, pour le second par une
variante animale et également le cycle des conquétes
postdiluviennes. Ils ont aussi la particularité de finir
pareillement. Tous deux sont des savants, historiens
et/ou devins, la notion semble ici identique, et de ce
point de vue, ils ne se distinguent pas des animaux
secourables qui assurent finalement le méme service
en désignant le lieu de I’emprisonnement de Mabon.
La derniere étape est toujours le saumon, c’est lui
qui, prenant les guerriers d’ Arthur sur ses épaules, les
guide jusqu’au cachot de Mabon. C’est sous forme
de saumon que, selon Le colloque entre Fintan et le
faucon d’Achill, Fintan aurait vécu le plus gros de ses
cinq mille années. C’est sous la forme d’un saumon
cuit sur un gril que Tuan termine ses métamorphoses
animales avant de se réincarner sous I’aspect d’un
devin qui prophétise en présence de saint Patrick.
C’est sous la méme forme que le grand barde gallois
Taliesin va aussi se réincarner apreés une série de
métamorphoses animales assez différentes mais dont
la chaine, beaucoup plus rapide en apparence, lui
permet 1’acquisition de la science supérieure.

Dans sa jeunesse, alors qu’il s’appelait
Gwion Bach, il fut chargé de surveiller le feu sous
un chaudron dont la magicienne ou sorciere Ceridwen
désirait prolonger 1’ébullition pendant un an et un
jour afin d’obtenir les trois gouttes de 1’eau efficace.
Mais il arriva que ces dernieres sautérent du chaudron
sur le doigt de Gwion Bach qui, a cause de la brulire,
le « suca dans sa bouche ». Aussitdt, il sut tout et
notamment qu’il devait se méfier de Ceridwen qui
destinait ces trois gouttes a son fils, le laid Afangdu
(le « castor noir »). Celle-ci s’apergut vite de I’incident
et de la fuite du garcon. Il se transforma en liévre mais
elle prit la forme d’un Iévrier. Il devint poisson dans la
riviere et elle loutre, puis ils se firent respectivement
oiseau et épervier. Il plongea alors dans un tas de
froment ou il se camoufla en grain, mais elle sous
I’apparence d’une poule noire le reconnut et I’avala.
Elle fut neuf mois grosse de lui, mais a la naissance, il
¢tait si beau qu’elle n’osa pas le tuer. Elle le mit dans
un sac de cuir qu’elle langa sur la mer. Il fut recueilli
le 1°" mai dans un filet au gord du seigneur Gwyddno
et, en dépit de son jeune age, il était capable de parler
et de chanter.

On voit que la chaine des mutations animales
ne parait plus obéir a la méme logique mais qu’elle
aboutit néanmoins a la naissance d’un grand poéte qui
est emprisonné dans un filet a poisson a la maniére
de Tuan, fils de Cairell, méme si sa réincarnation se
fait avant et non apres sa capture. Et cette dernicre se
fait un 1° mai, c¢’est-a-dire au moment ou débarquent
certains conquérants de 1’Irlande : Partholon arrive un

10



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

mardi, le dix-septieéme jour des calendes de mai (soit
le 15 avril). Les Tuatha D¢ Danann arriverent le lundi
de la premiére semaine du mois de mai et on disait
qu’ils avaient bralé leurs vaisseaux, ce qui renvoie
peut-étre au nom de la féte du début mai, Beltaine («
le feu de Bel »).

L’histoire du doigt de Gwion Bach posséde
aussi un parall¢le irlandais, celui de Finn. Ce dernier,
qui ne s’appelle encore que Demne (« daim »),
effectue son apprentissage poétique chez Finneces
qui charge son ¢éleve de faire griller le saumon de
science (le dieu Fintan) qu’il a capturé pres de la
Boyne. Il lui a défendu d’en manger, mais le gargon,
en mettant dans sa bouche son doigt brilé lors de la
préparation, a acquis le don de I’illumination et son
maitre lui donne a manger le saumon tout entier, ce
qui lui procure la connaissance universelle. Il lui suffit
de mettre le pouce dans la bouche pour savoir tout ce
qu’il désire. Et un récit du cycle de Finn dont nous
sommes redevables de la traduction anglaise a Kuno
Meyer’ va nous ramener aux animaux primordiaux.
Le vieux Finn, jaloux d’un certain Corr Derga qui
avait la faveur d’une jeune fille que le chef des Fiana
désirait, contraint le jeune homme a I’exil. Ce dernier
se réfugie dans un bois ou il prend pendant le jour
I’apparence d’un cerf. Un jour Finn vient dans ce bois
et voit un homme au sommet d’un arbre. Il avait

un merle sur son épaule droite et dans sa main
gauche un vase de bronze brillant (find-lestar n-uma)
rempli d’eau avec une truite (brecc) espiégle dedans,
et un cerf au pied de I’arbre ; et c’était |'ouvrage
(abras) de [’homme de casser des noix et d’en donner
la moitié du cerneau au merle qui était sur son épaule
droite tandis que lui-méme mangeait |’ autre moitié ;
et il sortait une pomme (uball) du vase qui était dans
sa main gauche, la divisait en deux, en jetait une
moitié au cerf qui était au pied de I’arbre et mangeait
alors lui-méme ’autre moitie. Et apres cela, il buvait
une gorgée au vase de bronze qui était dans sa main
de telle facon que lui, la truite, le cerf et le merle
buvaient ensemble. Alors les compagnons de Finn lui
demanderent qui était dans [’arbre car, en raison du
capuchon qu’il portait, ils ne le reconnaissaient pas.
Alors Finn mit son pouce dans sa bouche. Quand il
le ressortit, la connaissance [’illumina et il chanta
une incantation et dit : c’est Derg Corra, fils de Ua
Daigre qui est dans [’arbre.

5 « Finn and the Man in the Tree », Revue celtique, XXV, 1904,
pp. 344-349.

11

Chapitre 1°

Nous noterons ici ’association du cerf avec
deux autres animaux primordiaux : la truite qui est
un salmonidé, constituant donc une variante trés
mineure du saumon, et le merle qui figure dans la
liste galloise. Nous enregistrerons aussi 1’absence
du sanglier et serons aussi attentif au personnage
qui semble au centre de cette configuration de trois
animaux primordiaux et constaterons que ses seuls
traits distinctifs sont sa capacité a prendre 1’aspect
d’un cerf, son capuchon et son nom, Corr Derga.
Le capuchon renvoie au Dagda et a Sucellus et Corr
Derga est compris comme signifiant « la corne rouge®
» ce qui ramene a nouveau a I’image du Dagda comme
maitre des animaux.

Nous n’irons pas plus loin sur les animaux
primordiaux, sinon pour essayer de comprendre les
ressemblances et différences entre les listes. En dépit
du merle de Cilgwri dont la place est variable dans
les récits gallois, le cerf parait le plus souvent la
premiére forme du renouveau de ’homme agé (Tuan,
Derg Corra) et le saumon la derniére, celle qui permet
d’arriver a la connaissance supréme (Finn briile son
doigt en cuisant le saumon, Tuan renait apres avoir
¢t¢ mangé comme saumon, Taliesin est capturé dans
un filet de péche apres sa seconde naissance dans le
sein de Ceridwen, Mabon, le dieu de la jeunesse, est
retrouvé et délivré grace a un saumon). Ce qui change,
ce sont les formes intermédiaires : I’aigle et le hibou
femelle gallois remplacent le sanglier de I’histoire de
Tuan. La forme sinon la plus pure, au moins la plus
mathématique, est celle de la formule irlandaise :

le cerf vaut 3 vies humaines soit 243 ans

le merle vaut 3 vies de cerf soit 729 ans

’aigle vaut 3 vies de merle soit 2187 ans

le saumon vaut trois vies d’aigle soit 6561 années.

Le merle qui figure dans I’histoire irlandaise
de Finn et de Corr Derga ainsi que dans la tradition
galloise des animaux secourables peut aussi se
prévaloir d’un certain archaisme. En France, il apparait
dans le conte-type 550 sous I’aspect d’un oiseau rare
(un merle blanc) et merveilleux qui posseéde le pouvoir
de rajeunir celui qui le posséde. A ce titre, il est proche
du phénix grec et aussi de 1’aigle de la Navigation du
coracle de Maelduin qui renouvelle sa jeunesse en se

6 C’est, notamment, ce que comprennent D. Gricourt et
D. Hollard, Les jumeaux divins dans le calendrier celtique, 2017,
p. 56. Peut-étre faudrait-il prendre aussi en compte la possibilité
d’une « grue (corr en irlandais) rouge » ? Derg Corra se tient
dans un arbre, ce qui pourrait interroger sur le rapport existant
entre Cernunnos (qui se trouve a 1’étage inférieur) et les grues
poursuivies par Esus qui, sur le pilier des Nautes, s’en prend a
I’arbre ou elles sont perchées.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

baignant dans un lac coloré en rouge par des baies.
L’introduction du hibou femelle ou de la chouette,
inconnus de I’Irlande, et, peut-étre méme, de ’aigle
comme termes médians pourrait bien constituer
une innovation sous l’influence de la mythologie
grecque puis gréco-romaine. La chouette est 1’oiseau
d’Athéna-Minerve et 1’aigle celui de Zeus-Jupiter. Il
est logique que la mythologie de la Bretagne insulaire
ait été plus précocement et plus profondément atteinte
que I’Irlande, plus périphérique, qui est restée hors
du champ de la romanisation. Il n’est pas exclu que
le faucon, celui dont Tuan prend I’apparence ou celui
qui aurait dévoré I’ceil de Fintan, puisse représenter
une forme antérieure a 1’aigle dans la mesure ou sainte
Brigide, la descendante de la Minerve irlandaise,
se creve un ceil et ou Cuchulainn, fils de Lug, peut
dilater ou réduire a presque rien un de ses yeux. Le
faucon était renommé pour sa vision exceptionnelle
et la mutilation du saumon peut apparaitre comme
qualifiante.

Les animaux saisonniers

A Uzés (Gard), des fouilles viennent de
mettre au jour en 2016-2017 une superbe mosaique
qui peut étre décrite comme une grande roue inscrite
a I’intérieur d’un carré constitué de motifs décoratifs
géométriques, lui-méme inscrit dans un rectangle
constitué par un motif de vagues. Mais le plus
important réside a I’intérieur des angles du carré ou
quatre motifs animaliers ont été placés. Ils figurent
successivement, en tournant dans le sens des aiguilles
d’une montre, un aigle, un canard, un hibou et un
faon.

Malgré la présence de la roue centrale qui
oriente vers un symbolisme temporel, il parait difficile
de penser ici au motif des animaux primordiaux. Certes
’aigle, le hibou et le cervidé prennent place dans la
liste de ces derniers mais, sans compter 1’absence
du salmonidé qui est I’¢lément le plus intangible de
la chaine animale celtique, le canard n’est encore
jamais apparu dans la liste des animaux primordiaux
et le faon convient mal pour I’illustration du mythe
des plus vieux animaux du monde. En revanche, un
symbolisme saisonnier conviendrait mieux.

Le canard renvoie a une série de récits qui
se passent a Samain (la fin de I’ét€), une des césures
fondamentales du calendrier irlandais mais aussi
gaulois puisque les découvertes de Coligny (Ain) et des
Villards-d’Héria (Jura)’ montrent que la coupure entre
1’été (Samon-) et I’hiver (Giamon-) est aussi pertinente

7 Duval P.-M. et Pinault G., Recueil des Inscriptions gauloises,
Vol. 11, Les calendriers, XLV® supplément a Gallia, éd. du
CNRS, 1986.

pour la Gaule antique que pour I’'Irlande médiévale.
A cette période qui correspond en moyenne au 1¢
novembre, I’Autre monde celtique est ouvert et la
communication entre les mondes terrestre et féérique
se fait librement, soit que les hommes pénétrent dans
les tertres, soit que les créatures de I’Autre monde
apparaissent. C’est particuliérement le cas pour les
femmes-oiseaux tentatrices qui viennent chercher
les mortels, rois ou héros, pour les entrainer dans
les iles lointaines au-dela de la mer dont les vagues
apparaissent comme cadre de notre mosaique. Ainsi
c’est a Samain que les femmes-oiseaux changent de
forme, prenant tantot une apparence humaine, tantot
une apparence animale. C’est & Samain qu’Oengus,
un dieu de la jeunesse evhémérisé équivalent au
Mabon gallois, rencontre Caer Ibormaith, celle qui
lui a provoqué une maladie d’amour. Elle était sous
forme humaine pendant un an et ensuite un an sous
forme d’oiseau. Ils dormirent sous la forme de deux
cygnes®. De méme, c’est au temps de Samain que
des oiseaux apparaissent sur un lac prés d’Emain
Macha. Cuchulainn, le grand héros d’Ulster, tombe
malade et apprend que sa guérison dépend de deux
femmes-oiseaux de I’ Autre monde. L’une est Libane,
la messagere de la seconde, Fand « I’hirondelle »,
épouse délaissée du dieu Manannan®. Il existe donc
une certaine variabilité au niveau de 1’espéce, mais le
cygne et le canard sont suffisamment proches pour que
cela ne tire pas a conséquence. D’ailleurs, il existe des
versions folkloriques ou hagiographiques francaises
ou la femme-oiseau est une cane, comme a Montfort-
sur-Meu'“ ou une oie, comme a Tréhorenteuc. Le motif
de la sainte qui demande a Dieu de lui faire pousser
une patte d’oie ou de la défigurer par la lépre (maladie
entrainant des affections de la peau pouvant faire
penser a celle d’un palmipede) pour garder sa virginité
menacée par les assiduités d’un prétendant est une
inversion d’époque chrétienne d’une femme-oiseau
tentatrice. Il apparait fréquemment sur le continent
a propos de sainte Isbergue en Artois, Néomoise ou
Néomaye en Poitou, Enimie en Gévaudan, y compris
dans les régions méridionales ou il s’applique aussi
a des reines comme la toulousaine Pédauque, fille
d’Austris. Le méme symbolisme peut d’ailleurs étre
appliqué aux grues du pilier des Nautes parisiens car,
pour les Grecs de I’Antiquité, ces oiseaux fuyaient
nos contrées pour passer 1’hiver plus au sud chez les
Pygm¢es.

8 Aislinge Oengusso. Le texte a été traduit par Ch.-J. Guyonvarc’h
dans ses Textes mythologiques irlandais, 1980%, pp. 233-235.

9 Serglige Con Culainn, éd. M. Dillon, 1941, avec trad. anglaise.
10 Robreau B., « Yvain et les fées de Brocéliande », in
Brocéliande ou le génie du lieu (dir. Ph. Walter), 2002, pp. 148-
149.

12



Petit traité de mythologie celtique II. Le Bestiaire

Chapitre 1°

51\ O\ (S S

T CCTCTCTTT

>) _ G
LLCLTTT T T OI Tl

TS

1

‘A

T AEAITIIGIATITAETIE R I TN NTTA

) /(2 /1 )

La mosaique d'Uzeés (dessin de M. Dureuil-Robreau).

Si les oiseaux migrateurs, canards, oies, grues ou
cygnes marquent chronologiquement la césure séparant
la moitié estivale de I’année, chaude et claire, de la moitié
hivernale, froide et humide, le faon rappelle les légendes
irlandaises de 1° mai et le theéme de la reine de mai dans
la littérature médiévale francaise. En Irlande, il s’agit
d’un jeune homme qui au cours d’une chasse au faon
rencontre une vieille sorciére hideuse ou 1épreuse qui lui
offre de coucher avec elle. Il accepte (souvent apres le
refus de ses fréres) et sous son étreinte, il voit le vieux
corps devenir lumineux comme le soleil levant au mois
de mai et parfumé comme un beau jardin''. La femme lui

11 Voir notamment ’histoire de Lugaid Laigde dans G. Dumézil,
Mpythe et épopée, 2, 1971, pp. 335-336.

~\BER l RRRRRRRARRARARRARRRARRRD

AEANEATERNEIARA R ICAEAREAAN R BB

L

I I T T IIFTTS

N\

annonce alors qu’elle est la Souveraineté et qu’il recevra
la souveraineté sur I’Irlande. Dans I’Erec et Enide de
Chrétien de Troyes, le motif de la chasse au blanc cerf
est lié¢ au cycle de Paques (qui peut tomber jusqu’au 25
avril). Il aboutit a la rencontre du chevalier et de sa belle
qu’il épouse une fois que le roi lui a donné le baiser
du blanc cerf. Le mythe de fondation des Rogations
cite aussi I’entrée de cerfs dans la ville de Vienne, la
capitale des Allobroges, comme un des prodiges qui
ont suscité 1’instauration de ce rituel christianisé. Il
semble méme ici y avoir comme un rappel du motif
de novembre. La femme devenue oiseau ou Iépreuse
pour passer ’hiver retrouve sa forme de belle jeune
fille porteuse de souveraineté, ressuscitant en quelque

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

sorte sous les premiers rayons du soleil de mai, ce qui
est tout a fait conforme a la symbolique du cerf.

Le systéme calendaire irlandais ne reposait
pas que sur cette césure fondamentale. Il y ajoutait
deux fétes situées a égale distance de Samain (1¢
novembre) et Beltaine (1 mai) et patronnées par
deux grandes divinités : Lugnasad, féte de Lug, aux
alentours du 1° aodt, et Imbolc christianisée par la
Sainte-Brigide du 1¢ février, la féte d’une sainte qui a
hérité de I’énorme dossier de la paienne déesse Brigit,
ou la Chandeleur sur le continent. Or 1’aigle est
certainement un symbole de Lug. Nous connaissons
en effet un récit gallois™? ou le dieu apparait sous la
forme Lleu, « le lumineux », qui est celle attendue en
gallois. Dans ce texte, la femme de Lleu, Blodeuwedd,
«aspects de fleurs », complote avec son amant la mort
de son mari. Celui-ci tue Lleu d’un coup de lance,
mais aussitot le dieu se transforme en aigle que 1’on
retrouve en train de pourrir en haut d’un arbre. Le dieu
evhémérisé se venge de sa femme en tuant ’amant et
en la transformant en hibou. Le symbolisme nocturne
de cet oiseau s’oppose au symbolisme solaire de
I’aigle comme la saison sombre a la saison claire et
il n’y a nul doute que 1’épisode doit étre rapporté a la
période du début février. Lors de la vengeance de Lleu
les suivantes de Blodeuwedd sont prises de panique
et s’enfuient en courant, la téte tournée en arriere,
si bien qu’elles tombent dans un cours d’eau et s’y
noient. Or ce motif revient a propos de Cuchulainn,
fils de Lug, qui au moment d’Imbolc effectue un
retournement si bien que ses pieds, ses cuisses et ses
genoux vinrent derriere lui, ses talons, ses mollets et
ses fesses vinrent devant lui®. L’inversion masculin/
féminin explique certainement 1’inversion extrémités
inférieures/extrémité supérieure, mais le motif parait
calendairement bien accroché.

On voit donc que chacun des quatre animaux
de la mosaique d’Uzes est associable a une des
quatre dates du calendrier irlandais et que I’ordre des
animaux est le méme sur la mosaique que dans le
cycle de I’année. La mosaique qui est de la seconde
moitié du premier siécle avant Jésus-Christ, a une
époque ou ne peut douter que la religion gauloise était
encore bien vivante, démontre donc que la structure
mythico-rituelle du calendrier gaulois était alors tres
proche de celle mémorisée par I’Irlande. Néanmoins
on remarquera que la tradition galloise a été au moins
autant sollicitée dans notre analyse que celle de
I’Irlande et c’est peut-&tre un signe d’une parenté plus

12 Voir la quatrieme branche du Mabinogi (trad. P.-Y. Lambert,
in Les quatre branches du Mabinogi et autres contes gallois,
1993).

13 La razzia des vaches de Cooley, version du Livre jaune de
Lecan, trad. Guyonvarc’h , Ogam, 15, 1963, p. 283.

proche. En Irlande, Lug est indéniablement solaire
mais sa transformation en aigle n’est pas trés visible ;
Blodeuwedd y a pour correspondante Blathnat,
« petite fleur », mais elle ne semble pas se transformer
en hibou. Quant a la femme-oiseau, la forme la plus
fréquente semble plutot le cygne que le canard. La
chasse au cerf avec un sens de rituel royal semble le
théme mythique qui a le mieux survécu.

Si cette mosaique gallo-romaine ne parait
pas directement renvoyer aux animaux primordiaux,
elle illustre probablement une structure mythique
qui releve d’un méme groupe de transformations.
En effet, si le canard (ou la cane plut6t) ou la grue
différe du saumon, ils ont comme lui vocation a relier
ce monde avec un Autre monde situé¢ au-dela des
mers ; ils vont passer 1’hiver au-dela des mers tout
comme le jeune saumon gagne la haute mer pour
ne revenir en eau douce que pour frayer et mourir).
Selon Cogitosus, sainte Brigide avait une tendresse
particuliere pour les canards et elle s’éborgna pour
repousser le prétendant que ses fréres avaient accepté
pour elle. Cet éborgnement transforme donc celui de
Fintan devenu saumon auquel 1’aigle d’ Achill arracha
un ceil tout en rejoignant par sa causalité chrétienne
(¢loigner un prétendant) le motif de la Pédauque
ou de la lépreuse. Quant a I’introduction de I’aigle
de Gwernabwy et du hibou de Cwm Cawlwyd entre
le cerf de Rhedynfre et le saumon de I’estuaire de la
Severn dans Culhwch ac Olwen, elle rappelle celle
des situations intermédiaires de Lugnasad et de la
Sainte-Brigide par rapport au cerf de mai et aux oies
ou canes de Samain.

(a suivre)

14



