PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATERIAUX

CHAPITRE 9 ;
EPAVES ANTIQUES

Bernard ROBREAU

Le chaudron de Gundestrup
La plus prodigieuse des épaves archéologiques de la
mythologie celtique (dessin V. Rio)




Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

CHAPITRE 9 : EPAVES ANTIQUES

Les druides antiques ont toujours refusé
de consigner leurs croyances dans des écrits.
C’est ce qui explique que notre connaissance de la
mythologie celtique protohistorique et antique soit
si limitée, pour ne pas dire inexistante, et que les
sources tardives médiévales constituent 1’essentiel
de notre documentation. Quelques bribes, souvent
fort nébuleuses, nous en sont cependant parvenues,
soit par I’intermédiaire d’auteurs étrangers, gréco-
étrangers, qui n’étaient pas toujours les mieux placés
pour comprendre et transmettre les faits indigenes,
soit a travers des images figurant sur des documents
archéologiques et dont I’interprétation est rarement
limpide, faute de sources écrites permettant de les
déchiffrer.

Epaves textuelles

Le mythe de la Crau' est une légende antique
visant a expliquer I’aspect caillouteux de cet ancien
delta de la Durance situé entre les Alpilles, le Rhone
et la mer Méditerranée avant que le cours de la riviere
se déplace ultérieurement au nord du chainon calcaire.
Déja connue d’Eschyle, elle reliait 1’aspect original
du paysage au passage d’Hérakles qui y fut contraint
d’affronter les populations locales. Pour I’aider, Zeus
aurait provoqué une pluie de pierres destinées a lui
procurer les projectiles nécessaires a ses combats
contre les peuples ligures. De nombreux auteurs
antiques (Strabon, Hygin, Denys d’Halicarnasse,
Pomponius Mela, Pline 1’Ancien...) ont repris
cette version, parfois avec de menues variations.
Il est probable que cette tradition représente un
phénomene d’acculturation résultant de la rencontre
entre Massaliotes et indigénes pour fournir une
version grecque d’un mythe celtique puisque, d’une
part, le culte d’Hérakles était bien implanté dans les
colonies phocéennes et, d’autre part, le gott celtique
pour I’explication des noms de lieux est bien avéré,
notamment par les Dindshenchas irlandais. Le déluge
de pierres qui figure aussi en bonne place dans la
mythologie et I’épopée irlandaises, correspond aussi a
une mise en sceéne d’une des croyances fondamentales
des mercenaires gaulois qui ne craignaient qu’une
seule chose selon les sources hellénistigies, a savoir
que « le ciel ne leur tombe sur la téte ».

Cet Hérakles mythique de la Gaule
méridionale hellénisée a aussi été rapproché d’une
description de Lucien de Samosate, un rhéteur grec

1 En dernier lieu, V. Raydon, Le mythe de la Crau, 2013.

du II¢ siecle ap. J.-C., concernant le dieu Ogmios qu’il
considére comme I’Hérakles gaulois. Il était, selon lui,
représenté comme un vieillard tirant dans sa marche
des hommes enchainés par les oreilles a sa langue.
Il s’agirait d’une allégorie, plutét que d’un mythe,
montrant Ogmios comme un maitre de 1’¢loquence
supérieur a ’Hermes grec. Le récit possede le mérite
de montrer que la mythologie de 1’Ogma irlandais
devait étre bien proche de celle de cet Hercule du
sud de la Gaule antique. En effet, ’Ogma du cycle
mythologique irlandais ne posséde pas seulement un
nom identique, peut-&tre méme d’origine grecque,
mais il est aussi présenté comme un homme fort et
violent, maitre des ogams, ¢’est-a-dire détenteur d’une
parole magique et lieuse, capable d’enchainer les
individus et gardien d’une lourde pierre sacrée. Cette
derniere fonction occasionne d’ailleurs un concours
de lancer de ladite pierre entre Lugh et Ogma dont
on peut penser qu’il a fourni un élément de base du
mythe gréco-celtique de la Crau.

Un autre texte grec de Plutarque® parle de
I’1le d’Ogygie, située a cinq jours de navigation au
nord-ouest de la Grande-Bretagne et de trois autres
iles situées bien plus a ’ouest ou, selon la tradition
des Barbares, Kronos est détenu prisonnier sur I’ordre
de Zeus. Il y est couché et dort profondément dans
I’antre d’un rocher brillant comme I’or au-dessus
duquel voltigent des oiseaux qui ont mission d’en
rapporter aux dieux 1’ambroisie. Tous les trente ans,
une expédition gagne ’ile de ce Kronos sur un bateau
a rames pour y servir le culte de la divinité. Hérakles
y vint aussi autrefois et y est encore trés a I’honneur.

La encore, la mythologie grecque antique
semble avoir croisé celle des Celtes antiques pour nous
apporter une confirmation de 1’origine ancienne des
mystérieux voyages maritimes en direction des iles a
I’ouest du monde narrés par les Celtes insulaires du
Moyen Age. Ce Kronos prisonnier rappelle beaucoup
le Mabon gallois, 1’'un des trois prisonniers célebres
de l'ile de Bretagne, ou le Mac Oc, dieu de la jeunesse
(I’ Autre monde insulaire de I’Occident n’est-il pas
la terre de I’éternelle jeunesse?) pour la naissance
duquel le Dagda arréta le soleil pendant neuf mois.
Quand a Héraklés, ne serait-ce pas le conducteur de
la barque des morts, peut-étre cet Ogmios lieur que
Lucien de Samosate comparait a Charon.

Jules César évoque rapidement les grands
dieux de la Gaule, mais il se limite a de rapides
définitions théologiques qui ne livrent précisément
aucun mythe. Ses propos sur Dis Pater dont les
Gaulois se prétendent tous issus se rapportent
probablement a un mythe d’origine de 1’humanité.

2 De la face qu’on voit sur la lune, 29.



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

De méme, lorsque Strabon cite 1’opinion des druides
selon laquelle le monde et les ames sont éternelles,
mais qu’un jour I’eau et le feu prévaudront sur eux, il
indique probablement I’existence d’un mythe celtique
antique de la fin du monde.

I1 est aussi possible de glaner quelques indices
de mythologie celtique dans certaines anecdotes
a prétention historique des guerres entre Gaulois
et Romains notamment dans 1’oeuvre de Tite Live
(I’histoire de Marcus Valerius Corvus, VII, 26 ; le
loup et la biche de Sentinum, X, 27 ; ...). Mais au
total, les données sont peu nombreuses et, de plus,
d’interprétation souvent délicate, d’une part, du fait
du processus d’acculturation par un milieu ethnique,
grec ou latin, étranger, d’autre part, par la concision
des textes recueillis.

Epaves iconographiques

L’archéologie nous a en revanche livré un
nombre beaucoup plus important d’images qui
peuvent se rapporter a des mythes. La difficulté réside
ici dans ’interprétation car la plupart des figurations
ne sont méme pas explicitées par une inscription qui
nous livrerait le simple nom des acteurs dont il n’est
pas toujours évident de savoir qui ils sont, divinités,
héros, démons ou simples mortels, ni méme si la

Le Cernunnos du Pilier des nautes de Paris (cl. M. Leconte).

Chapitre 8

scéne se rapporte ou non a un mythe ou a un récit
profane, si elle représente une simple fantaisie de
I’imagination ou une codification extrément élaborée.
De plus, un mythe complexe peut se trouver résumé a
une ou quelques images dont la signification peut étre
fort allusive et de compréhension plus que délicate,
compte tenu des matériaux comparatifs fort éloignés
dans le temps et I’espace dont nous disposons pour
I’exégese.

Ces fortes réserves exprimées, il n’est
cependant pas inutile de passer en revue les matériaux
qui paraissent les plus évidents. Le Pilier des nautes
parisiens, retrouvé en blocs détachés sous le choeur
de Notre-Dame de Paris en 1711, a été élevé sous
Tibére au début du I siécle ap. J.-C. Il se composait
de quatre grands dés de pierre superposés décorés
sur leurs quatre faces. Les deux dés supérieurs sont
certainement les plus intéressants présentant quatre
dieux romains et trois dieux gaulois surmontés d’une
inscription donnant leur nom. Le dé supérieur présente
Jupiter et Vulcain sur deux faces consécutives, Esus
et le Tarvos Trigaranus (« le taureau aux trois grues
») sur les deux autres. Sur le dé¢ immédiatement
inférieur, on trouve Smertrios et Cernunnos alternant
avec Castor et Pollux. Seul le nom de ce dernier n’est
pas mentionné, mais sa représentation en guerrier
armé d’une lance et tenant un cheval quasi identique a




Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Esus sur le Pilier des nautes de Paris (cl. M. Leconte).

celle de Castor ne laisse pas place au doute. En restant
concentré sur les aspects purement indigénes, puisque
le monument est édifi¢ par des bateliers parisiens a une
époque ou le syncrétisme avec les dieux romains est
encore faible, nous remarquerons donc trois divinités
gauloises dénommées Esus, Smertrios et Cernunnos
associées a des scenes pouvant représenter ou faire
allusion a des mythes. La principale est celle d’Esus,
figuré une serpe a la main s’attaque a un saule, pres
duquel se tient, sur la face suivante, un taureau portant
sur son dos trois oiseaux, probablement des grues
bien que J.-P. Savignac les juge ressemblant plutot a
des aigrettes. L’hypothése de ’association des deux
faces, celle d’Esus et celle du Tarvos Trigaranus, pour
restituer un unique mythe est discutable dans son
principe, mais démontrée par un monument de Tréves
ou I’on voit un bicheron anonyme abattre un chéne
dont le feuillage abrite trois oiseaux et le mufle d’un
taureau. Au dé immédiatement inférieur, Smertrios,
identifié a Mars par une inscription de la région de

Treves qui lui donne Ancamna comme paredre, est
représenté a Paris plutét comme un Hercule équipé
d’une massue et affrontant un serpent. L’image
montrant Cernunnos, la troisiéme divinité gauloise du
pilier, est moins parlante du point de vue mythique. Le
dieu est néanmoins pourvu de cornes, ce qui semble
correspondre au sens de son nom (« le cornu » ?),
auxquelles sont accrochées deux torques et est figuré
en position assise, en posture yogique.

Relativement précoce, le pilier parisien
précede chronologiquement un type de monument
parmi les plus répandus de la religion gauloise qui ne
semble pas antérieur a la seconde moitié du Ier siécle
ap. J.-C. : les colonnes au Jupiter a 1’anguipede. Elles
reposent sur un socle carré orné sur chacune de ses
faces d’une représentation d’un dieu gréco-romain, le
plus souvent Junon, Minerve, Mercure et Hercule, le
seul dieu gaulois représenté étant Sucellos. Ce premier
socle est surmonté d’un second, le plus souvent
octogonal et orné des dieux des planétes patronnant
les sept jours de la semaine, et une fois, a Spire, d’une
gigantomachie. Plus ou moins galbée, la colonne elle-
méme est souvent décorée d’imbrications végétales,
ce qui a parfois amené a la considérer comme
représentant un arbre sacré ou I’axe cosmique. Elle est
surmontée d’un chapiteau corinthien laissant émerger
de son feuillage quatre tétes ou bustes différenciés
interprétés diversement (les ages de la vie, les heures
du jour, les quatre saisons... ou simplement des figures
bacchiques). Enfin, couronnant le tout, le sommet est
occupé par un groupe sculpté représentant Jupiter
cavalier, brandissant le foudre ou une roue, et foulant
des pieds de sa monture un anguipéde écrasé.

Ces  monuments ont  fait 1’objet
d’interprétations diverses. Leur fréquence dans la
zone frontaliere rhénane et le costume d’officier
romain souvent revétu par Jupiter ont pu laisser penser
a des monuments triomphaux. Mais I’association de
dédicaces a Jupiter O. M. a depuis longtemps fait
préférer la thése de I’image d’un mythe germanique
ou celtique. La découverte de nombreux monuments
dans des régions celtiques et les noms des dédicants,
toujours celtiques quand ils ne sont pas romains, ont
donné la faveur a la seconde solution. Cependant,
il s’agit 1a encore de monuments comportant une
part non négligeable d’acculturation car la sculpture
recoure incontestablement a des formes techniques et
donc aun vocabulaire esthétique inspiré de 1’art gréco-
romain et ses commanditaires figurent certainement
par les plus romanisés des Gallo-romains. La roue
brandie par certains de ces Jupiter et la situation
du groupe au sommet de la colonne invite a y voir
comme acteur principal un Jupiter gaulois, maitre du



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

ciel selon César et du temps si 1’on ajoute la figuration
des planétes symboliques des jours de la semaine.
La colonne semble bien une représentation de 1’axe
cosmique autour duquel tourne inlassablement la
voute céleste étoilée qui mesure le temps. Elle pourrait
constituer une modernisation lapidaire d’un mythe
des arbres sacrés du monde dont les Celtes insulaires,
qui construisaient plutdt en bois, connaissaient des
variantes. Est-ce a un arbre sacré de ce type que
s’attaquait Esus sur le pilier des Nautes parisiens ?
L’anguipede est moins évident a identifier. Faut-il
y voir une personnification des démons, un serpent
ou un monstre aquatique s’attaquant aux racines de
I’arbre cosmique a la maniere du serpent Nidhogr des
Scandinaves ?

Le chaudron de Gundestrup est une autre
source fondamentale de la mythologie -celtique
continentale. L’objet, qui a été découvert dans une
tourbiére danoise en 1891, daterait du I ou II° siecle
av. J.-C. et serait originaire de la région danubienne.
Son caractere celtique est notamment prouvé par la
figuration de carnyx, torques, casques a cornes ou
surmonté d’un sanglier, boucliers oblongs a umbo
central. Il est constitu¢ de treize plaques d’argent
richement décorées, une circulaire formant le socle
et le fond du vase, cinq rectangulaires disposées
a Dintérieur et sept carrées pour le flanc extérieur.
Les plaques rectangulaires sont les plus importantes
pour notre sujet car elles sont celles qui se laissent
le plus facilement comprendre d’un point du
vue mythologique. Trois d’entre elles semblent
correspondre a des divinités entourées d’animaux
réels ou fantastiques, et les deux autres a des scénes
de sacrifice, I’un humain en contexte guerrier, 1’autre

Chapitre 8

animal (trois taureaux). Les trois plaques portant
des divinités pourraient figurer des mythes. La
plus évidente est celle ou 1’on voit un personnage
en posture yogique, tenant un torque d’une main
et un serpent de 1’autre, et pourvu de bois de cerfs,
au milieu d’animaux (cerf, carnassiers, bovidés ou
capridés, dauphin chevauché par un petit personnage).
On y a unanimement reconnu Cernunnos et le récit
d’Yvain, cité plus haut au chapitre 5, apparait comme
un commentaire de cette plaque permettant de
reconnaitre la divinité comme un maitre des animaux,
Le rapprochement est d’autant plus évident qu’une
autre plaque rectangulaire figure un dieu tenant d’une
main une roue qu’un acolyte coiffé d’un casque a
cornes de bovidés s’emploie a tourner de ses deux
mains. Or on se rappelle que la scéne d’Yain ou le
maitre des animaux fait crier un cerf pour attrouper
tous les animaux sauvages est immédiatement suivi
de l’arrivée a la fontaine de Barenton ou le héros
déclenche un puissant orage. Il semble donc bien
que le maitre de I’orage, que 1’épigraphie antique
atteste sous les noms de Taranis, « le tonnant » ou de
Sucellus « le bon frappeur », soit sinon le maitre des
animaux, tout au moins dans un rapport d’extréme
proximité avec lui. De plus, la scéne est entourée
d’animaux (carnassiers, serpent, griffons,) qui n’ont
sans doute pas qu’un rdle décoratif. La troisi¢me
plaque mythologique associe une déesse ceinte
d’un bandeau sur le front a deux rouelles remplies
d’une fleur a six pétales. Faut-il y voir une allusion
au mythe de la femme-fleur ? Cette déesse ceinte du
bandeau se retrouve comme motif principal de trois
des sept plaques carrées et elle est, sur I’une d’elle,
accompagnée de deux autres femmes plus petites

Le chaudron de Gundestrup : la plaque du maitre des animaux (dessin M. Dureuil-Robreau)




Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

(signe d’un triplement possible de la déesse ?) mais
elles aussi ceintes du bandeau et de trois oiseaux. La
encore, on a I’impression de retrouver un commentaire
de la scéne dans les deux versions du mythe de la
femme-fleur que nous avons évoquées aux chapitres
2 (Blathnat) et 4 (Blodeuwedd). Dans le premier,
Curoi, hypostase du Dagda, s’emparait de la femme-
fleur en méme temps que des oiseaux d’luchna, de
trois vaches et d’un chaudron. Cela nous ameéne
d’ailleurs a nous demander si nous n’avons pas fait
une méprise en interprétant la plaque rectangulaire
des trois taureaux comme une scéne sacrificielle et
s’il ne s’agirait pas en réalité de 1’équivalent des trois
fameuses vaches dont s’empare Curoi. L’épisode
se situe lors de la prise d’une forteresse, ce qui
rend moins étrange la présence d’une armée sur la
cinquiéme plaque rectangulaire. La version galloise
associant Blodeuwedd a Lleu est moins parlante
puisque, si la femme-fleur se transforme en oiseau, il
s’agit d’un hibou a valeur hivernale et nocturne, alors
que I’image du chaudron de Gundestrup présenterait
plutdt des grues ou autres échassiers poursuivis par
Esus sur le pilier des Nautes. Et il n’est question ni de
bovins, ni de chaudron dans cette version. En tout cas,
I’ambiance du décor du vase de Gundestrup renvoie
plutdt au Jupiter celtique, Taranis ou Sucellus en
Gaule, le Dagda et Curoi en Irlande, ce qui ne parait
plus anormal pour un chaudron dont on sait qu’il
constitue I’embléme principal du Dagda en Irlande.
La version de Lleu est une version inversée, ce qui
implique certainement que le mythe mettait bien aux
prises le Jupiter et le Mercure celtiques avec pour
enjeu une déesse-reine. La reconstitution proposée
par Hatt® est sans doute trop intuitive et le détail du
commentaire des images, effectué sans le secours des
textes insulaires, trop poussé. Mais il se pourrait bien
que le principe de base de I’interprétation (la grande
déesse-reine successivement épouse de Taranis et
d’Esus) soit assez pres de la vérité.

Si la version irlandaise du mythe de la femme-
fleur parait plus appropriée pour comprendre le décor
du précieux chaudron de Gundestrup, il ne faut pas
négliger pour cela la version inversée du Mabinogi
gallois. La premicre narrait les difficiles relations liant
le partenaire jupitérien a la femme-fleur. La seconde
est plus centrée sur celles qu’elle entretenait avec
I’autre partenaire, le Mercure celtique ou un de ses
héros, et elle posséde une importance considérable
pour donner sa valeur a un document archéologique
récemment découvert a Uzes dans le Languedoc

3 Mythes et dieux de la Gaule, vol. 1, 1989, p. 99 ; « A la
recherche de la religion gauloise », Archeologia, 9, pp. 10-19,
10, p;p. 68-71 et 11, pp. 35-38.

actuel’. Il s’agit d’une mosaique qui peut étre décrite
comme une grande roue inscrite a I'intérieur d’un
carré constitué de motifs décoratifs géométriques,
lui-méme inscrit dans un rectangle constitu¢ par un
motif de vagues. Mais le plus important réside dans
quatre motifs animaliers placés a I’intérieur des angles
du carré : un aigle, un canard, un hibou, un faon, en
tournant dans le sens des aiguilles d’une montre. Il est
probable que la grande roue représente la volite céleste
mais aussi le cycle de I’année.

En effet, la version de la trahison de Lleu par
Blodeuwedd nous indique que 1’aigle est certainement
un symbole de Lug et le hibou un symbole de la
femme-fleur. Le symbolisme nocturne de cet oiseau
s’oppose au symbolisme solaire de I’aigle comme
la saison sombre a la saison claire et il n’y a nul
doute que I’épisode doit étre rapporté a la période
du début février. Lors de la vengeance de Lleu les
suivantes de Blodeuwedd sont prises de panique
et s’enfuient en courant, la téte tournée en arriere
si bien qu’elles tombent dans un cours d’eau et s’y
noient. Or ce motif revient a propos de Cuchulainn,
fils de Lug qui, au moment d’Imbolc, effectue un
retournement si bien que ses pieds, ses cuisses et ses
genoux vinrent derriére lui, ses talons, ses mollets et
ses fesses vinrent devant lui. L’inversion masculin/
féminin explique certainement I’inversion devant/
derriére, mais le motif parait calendairement bien
accroché. Nous avons par ailleurs vu qu'une série de
récits irlandais qui se passent a Samain (la fin de 1’été)
évoque I’invasion de femmes-oiseaux tentatrices
qui viennent chercher les mortels, rois ou héros,
pour les entrainer dans les iles lointaines au-dela de
la mer dont les vagues apparaissent comme cadre
de notre mosaique.. A cette période, I’ Autre monde
celtique est ouvert et la communication entre les
mondes terrestres et féériques se fait librement, soit
que les hommes pénétrent dans les tertres, soit que
les créatures de I’Autre monde apparaissent. Ainsi
c’est a Samain que les femmes-oiseaux changent de
forme, prenant tant6t une apparence humaine, tantot
une apparence animale. Nous avons vu qye c’est a
Samain qu’Oengus rencontre Caer Ibormaith, celle
qui lui a provoqué une maladie d’amour. Elle était
sous forme humaine pendant un an et ensuite un an
sous forme d’oiseau. Ils dormirent sous la forme
de deux cygnes. Il existe une certaine variabilité au
niveau de 1’espece (et il est probable que les grues
du pilier des Nautes ou du chaudron de Gundestrup
n’en soient que des variantes), mais le cygne et le
canard sont suffisamment proches pour que cela
ne tire pas a conséquence. D’ailleurs, il existe des

4 B. Robreau, « La mosaique d’Uz¢s et la mythologie calendaire
celtique », Mythologie frangaise, 268, septembre 2017, pp. 8-13.



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 8

‘E

F

(L

)

N
N RN
Y ©) ¥

A &

t L

|:: A\
NG ¥

\\'\ = r,
N -

J7 H L@
NG O S

N e} e o
O [ -1\
N s

Ny f ] -

Y =
N6 N
N , : »

3¢ iR | HOR
3 _
PRARRRRRR VT\T\_YT“IY\'“TE

2772777777777 777777777777

N
N

La mosaique d'Uzes (dessin géométrisé de M. Dureuil-Robreau,).

versions folkloriques ou la femme-oiseau est une
cane, comme a Montfort-sur-Meuw’. Il reste le faon
qui apparait dans des légendes irlandaises du 1° mai
et aussi en liaison avec le theme de la reine de mai
dans la littérature médiévale francaise. En Irlande,
il s’agit d’un jeune homme (souvent au sein d’un
groupe de fréres) qui au cours d’une chasse au faon
rencontre une vieille sorcieére hideuse qui leur offre
de coucher avec elle. Il accepte (parfois apres le refus
des autres fréres) et sous son étreinte, il voit le vieux
corps devenir lumineux comme le soleil levant au
mois de mai et parfumé comme un beau jardin. La
femme lui annonce alors qu’elle est la Souveraineté

5 Robreau B., « Yvain et les fées de Brocéliande », in Brocéliande
ou le génie du lieu (dir. Ph. Walter), 2002, pp. 148-149.

7

et qu’il recevra la souveraineté sur I’Irlande. Dans la
littérature médiévale francaise, nous avons notamment
noté dans I’Erec et Enide de Chrétien de Troyes que
le motif de la chasse au blanc cerf est 1ié¢ au cycle de
Paques (qui peut tomber jusqu’au 25 avril). Il aboutit
a la rencontre du chevalier et de sa belle qu’il épouse
une fois que le roi lui a donné le baiser du blanc cerf.
Dans le Roman de la Rose, ¢’est le premier mai qu’est
désignée 1’impératrice car c’est ce jour-la que Liénor
épouse Conrad. Le mythe de fondation des Rogations
cite ’entrée de cerfs dans la ville de Vienne, la capitale
des Allobroges, comme un des prodiges qui a suscité
I’instauration de ce rituel christianisé.

On voit donc que chacun des quatre animaux
est associable a une des quatre dates du calendrier



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

irlandais et que I’ordre des animaux est le méme
sur la mosaique que dans le cycle de ’année. La
mosaique, qui est de la seconde moitié du premier
siécle avant Jésus-Christ, a une €poque ou ne peut
douter que la religion gauloise était encore bien
vivante, démontre donc que la structure mythico-
rituelle du calendrier gaulois était trés proche de celle
mémorisée par 1’Irlande. Néanmoins on remarquera
qu’ici, la tradition galloise de la femme-fleur nous a
été plus utile que celle de sa correspondante irlandaise
Blathnat.

A coté de ces documents majeurs, d’autres
séries d’images peuvent étre évoquées, notamment
celles des monnaies celtiques qui ont fait I’objet de
nombreuses études. M.-L. Sjoestedt avait envisagé
que certains traits de la l1égende Cuchulainn avait été
suggérés par le monnayage gaulois, particulierement
le hérissement de sa chevelure, les émanations sortant
de sa téte, le déplacement de 1’oeil ou les flots de feu
sortant de la bouche. En fait; il vaudrait mieux inverser
le raisonnement et penser que c’est le monnayage
celtique qui a été influencé par la mythologie.

P-M. Duval® a longuement enquété¢ dans
cette voie et il a attiré 1’attention sur nombre de
pieces. Une petite monnaie d’or des Unelli, un peuple
gaulois habitant le Cotentin, montre ainsi un loup la
gueule ouverte et I’attitude menacante, et un aigle
stylisé, téte levée et ailes déployées qui se tient entre
ses pattes au-dessus d’un serpent. Sous sa queue se
trouve une branche pourvue de quatre feuilles. A
gauche de sa gueule apparaissent la roue solaire et
le croissant lunaire. La monnaie semble ici devoir
étre rapprochée d’un mythe de la fin du monde assez
proche de celui qui existe en Scandinavie ou la vie
est détruite par un loup monstrueux qui dévore le
soleil et la lune. Par ailleurs, le combat de ’aigle et
du serpent (ou d’une béte marine serpentiforme) nous
est connu, notamment par le texte irlandais appelé
Teanga Bithnua (« la langue toujours renouvelée »).
L’explication mythologique parait aussi vraisemblable
pour une autre petite monnaie d’or ou I’on voit une
jument ailée androcéphale a sept mamelles (un chiffre
fréquent en littérature celtique alors que les juments
ne possedent que deux mamelles) avec son poulain
entre les jambes. Une piéce d’argent provenant de
Slovaquie affiche une roue a huit rayons au-dessus
d’une jument a trois mamelles (et probablement une
téte de canard).

Cette roue pourrait bien ici symboliser la
présence du Jupiter celtique. Faut-il appliquer le méme
raisonnement a des piéces ambiennes ou redones
montrant un cheval chevauché par une cavaliére

6 Monnaies gauloises et mythes celtiques, 1987.

8

brandissant un torque (B.N. 10379) ou un foudre
aux trois éclairs pointus (B.N. 6756) d’une main et
un bouclier de I’autre et y voir une représentation de
la déesse Epona ? et dans les piéces représentant un
cheval a téte androcéphale, un équivalent de Rhiannon
ou de Macha ? Certaines monnaies cénomanes
montrent plusieurs cordons perlés s’échappant de
I’occiput et du front d’une grosse téte centrale. Faut-
il y déchiffrer une image d’Ogmios conduisant des
dévots enchainés ou une allusion a un mythe des tétes
coupées ? Plus stirement, D. Gricourt et D. Hollard
ont montré que dans certaines monnaies, les doigts
ou les membres supérieurs de certains personnages
avaient ¢été¢ volontairement allongés et qu’il fallait y
reconnaitre des images du Mercure celtigie dont un
surnom irlandais signifie « a la longue main » ou «
au long bras ». IIs ont aussi attiré 1’attention sur une
piece des Cantiaci de 1’actuel Kent qui dédoublait
un modele romain, celui de I’Apollon aux cheveux
calamistrés, et sur laquelle ils identifient une image
des Dioscures celtiques des bords de I’Océan évoqués
par Diodore de Sicile.

Une monnaie carnute présente un aigle
becquetant un rameau portant des baies. Ce rapace
étant un pur carnivore, il est loisible d’y lire le mythe
de renouvellement de la jeunesse que nous avons
remarqué dans la Navigation du coracle de Maelduin
ou de grands oiseaux ressortent revigorés d’un bain
pris dans un lac dont les eaux sont colorées par des
fruits rouges. Les piéces parisiennes figurant un
cheval surmonté d’un filet pourraient aussi comporter
une allusion a ce filet métallique qui descend d’une
grande colonne dans le méme texte.

Signes astraux (lune, soleil, étoiles) et
animaux fourmillent aussi sur le monétaire celtique.
Or, la symbolique astrale et animale est tres fréquente
dans la mythologie celtique. D. Gricourt et D.
Hollard” proposent encore un décodage calendaire
pour un quart de statére d’or des Belgae de Grande-
Bretagne, un petit peuple riverain de la Manche. Au
droit, on observe un gros globule central rayonnant,
qui symbolise pour eux de maniére évidente le soleil,
d’ou part un motif de feuille divisant en quatre le
champ circulaire de la pi¢ce. Les quartiers supérieur
et inférieur portent une téte d’oiseau, respectivement
celle d’un corbeau (plutét que d’un aigle) et celle
d’un canard (ou d’un cygne). Les deux autres portent,
a droite, entre deux croissants lunaires, deux rangées
de points enserrés par trois lignes et, a gauche, entre
deux annelets (solaires ?,) un motif végétal susceptible
de correspondre a un épi de blé. L’orientation des
tétes leur indique une lecture dans un sens antihoraire

7 Les jumeaux divins dans le festiaire celtique, 2017.



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux Chapitre 8

ou le canard ferait allusion aux mythes de Samain
et les trois lignes entre les deux croissants la voie
lactée comme chemin hivernal des ames. L’aigle ou
le corbeau constituerait le marqueur du début de la
saison claire (Beltaine) et 1I’épi symboliserait la féte
des moissons au milieu de 1’été (Lugnasad). La lecture
nous semble, a I’exception de la téte du canard, moins
assurée dans le détail que celle de la mosaique d’Uzes
mais tout a fait plausible dans son principe général.

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT
TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

La déesse Sequana : une femme-cane attirant les hé-

PART.IE 2 LE BE_STIAIRE ros dans 'Autre monde (cl. M. Leconte) ?
Chapitre 1 a venir en septembre 2019.



