
PETIT TRAITé DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATéRIAUX

Chapitre 9 :
 éPAVES ANTIQUES

Bernard ROBREAU

Le chaudron de Gundestrup
La plus prodigieuse des épaves archéologiques de la 

mythologie celtique (dessin V. Rio)



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

CHAPITRE 9 : EPAVES ANTIQUES

	 Les druides antiques ont toujours refusé 
de consigner leurs croyances dans des écrits. 
C’est ce qui explique que notre connaissance de la 
mythologie celtique protohistorique et antique soit 
si limitée, pour ne pas dire inexistante, et que les 
sources tardives médiévales constituent l’essentiel 
de notre documentation. Quelques bribes, souvent 
fort nébuleuses, nous en sont cependant parvenues, 
soit par l’intermédiaire d’auteurs étrangers, gréco-
étrangers, qui n’étaient pas toujours les mieux placés 
pour comprendre et transmettre les faits indigènes, 
soit à travers des images figurant sur des documents 
archéologiques et dont l’interprétation est rarement 
limpide, faute de sources écrites permettant de les 
déchiffrer.

Epaves textuelles

	 Le mythe de la Crau1 est une légende antique 
visant à expliquer l’aspect caillouteux de cet ancien 
delta de la Durance situé entre les Alpilles, le Rhône 
et la mer Méditerranée avant que le cours de la rivière 
se déplace ultérieurement au nord du chaînon calcaire. 
Déjà connue d’Eschyle, elle reliait l’aspect original 
du paysage au passage d’Héraklès qui y fut contraint 
d’affronter les populations  locales. Pour l’aider, Zeus 
aurait provoqué une pluie de pierres destinées à lui 
procurer les projectiles nécessaires à ses combats 
contre les peuples ligures. De nombreux auteurs 
antiques (Strabon, Hygin, Denys d’Halicarnasse, 
Pomponius Mela, Pline l’Ancien...) ont repris 
cette version, parfois avec de menues variations. 
Il est probable que cette tradition représente un 
phénomène d’acculturation résultant de la rencontre 
entre Massaliotes et indigènes pour fournir une 
version grecque d’un mythe celtique puisque, d’une 
part, le culte d’Héraklès était bien implanté dans les 
colonies phocéennes et, d’autre part, le goût celtique 
pour l’explication des noms de lieux est bien avéré, 
notamment par les Dindshenchas irlandais. Le déluge 
de pierres qui figure aussi en bonne place dans la 
mythologie et l’épopée irlandaises, correspond aussi à 
une mise en scène d’une des croyances fondamentales 
des mercenaires gaulois qui ne craignaient qu’une 
seule chose selon les sources hellénistiqies, à savoir 
que « le ciel ne leur tombe sur la tête ».
	 Cet Héraklès mythique de la Gaule 
méridionale hellénisée a aussi été rapproché d’une 
description de Lucien de Samosate, un rhéteur grec 

1 En dernier lieu, V. Raydon, Le mythe de la Crau, 2013.

du IIe siècle ap. J.-C., concernant le dieu Ogmios qu’il 
considère comme l’Héraklès gaulois. Il était, selon lui, 
représenté comme un vieillard tirant dans sa marche 
des hommes enchaînés par les oreilles à sa langue. 
Il s’agirait d’une allégorie, plutôt que d’un mythe, 
montrant Ogmios comme un maître de l’éloquence 
supérieur à l’Hermès grec. Le récit possède le mérite 
de montrer que la mythologie de l’Ogma irlandais 
devait être bien proche de celle de cet Hercule du 
sud de la Gaule antique. En effet, l’Ogma du cycle 
mythologique irlandais ne possède pas seulement un 
nom identique, peut-être même d’origine grecque, 
mais il est aussi présenté comme un homme fort et 
violent, maître des ogams, c’est-à-dire détenteur d’une 
parole magique et lieuse, capable d’enchaîner les 
individus et gardien d’une lourde pierre sacrée. Cette 
dernière fonction occasionne d’ailleurs un concours 
de lancer de ladite pierre entre Lugh et Ogma dont 
on peut penser qu’il a fourni un élément de base du 
mythe gréco-celtique de la Crau.
	 Un autre texte grec de Plutarque2 parle de 
l’île d’Ogygie, située à cinq jours de navigation au 
nord-ouest de la Grande-Bretagne et de trois autres 
îles situées bien plus à l’ouest où, selon la tradition 
des Barbares, Kronos est détenu prisonnier sur l’ordre 
de Zeus. Il y est couché et dort profondément dans 
l’antre d’un rocher brillant comme l’or au-dessus 
duquel voltigent des oiseaux qui ont mission d’en 
rapporter aux dieux l’ambroisie. Tous les trente ans, 
une expédition gagne l’île de ce Kronos sur un bateau 
à rames pour y servir le culte de la divinité. Héraklès 
y vint aussi autrefois et y est encore très à l’honneur.
	 Là encore, la mythologie grecque antique 
semble avoir croisé celle des Celtes antiques pour nous 
apporter une confirmation de l’origine ancienne des 
mystérieux voyages maritimes en direction des îles à 
l’ouest du monde narrés par les Celtes insulaires du 
Moyen Age. Ce Kronos prisonnier rappelle beaucoup 
le Mabon gallois, l’un des trois prisonniers célèbres 
de l'île de Bretagne, ou le Mac Oc, dieu de la jeunesse 
(l’Autre monde insulaire de l’Occident n’est-il pas 
la terre de l’éternelle jeunesse?) pour la naissance 
duquel le Dagda arrêta le soleil pendant neuf mois. 
Quand à Héraklès, ne serait-ce pas le conducteur de 
la barque des morts, peut-être cet Ogmios lieur que 
Lucien de Samosate comparait à Charon.
	 Jules César évoque rapidement les grands 
dieux de la Gaule, mais il se limite à de rapides 
définitions théologiques qui ne livrent précisément 
aucun mythe. Ses propos sur Dis Pater dont les 
Gaulois se prétendent tous issus se rapportent 
probablement à un mythe d’origine de l’humanité. 

2 De la face qu’on voit sur la lune, 29.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

3

De même, lorsque Strabon cite l’opinion des druides 
selon laquelle le monde et les âmes sont éternelles, 
mais qu’un jour l’eau et le feu prévaudront sur eux, il 
indique probablement l’existence d’un mythe celtique 
antique de la fin du monde.
	 Il est aussi possible de glaner quelques indices 
de mythologie celtique dans certaines anecdotes 
à prétention historique des guerres entre Gaulois 
et Romains notamment dans l’oeuvre de Tite Live 
(l’histoire de Marcus Valerius Corvus, VII, 26 ; le 
loup et la biche de Sentinum, X, 27 ; ...). Mais au 
total, les données sont peu nombreuses et, de plus, 
d’interprétation souvent délicate, d’une part, du fait 
du processus d’acculturation par un milieu ethnique, 
grec ou latin, étranger, d’autre part, par la concision 
des textes recueillis.

Epaves iconographiques

	 L’archéologie nous a en revanche livré un 
nombre beaucoup plus important d’images qui 
peuvent se rapporter à des mythes. La difficulté réside 
ici dans l’interprétation car la plupart des figurations 
ne sont même pas explicitées par une inscription qui 
nous livrerait le simple nom des acteurs dont il n’est 
pas toujours évident de savoir qui ils sont, divinités, 
héros, démons ou simples mortels, ni même si la 

scène se rapporte ou non à un mythe ou à un récit 
profane, si elle représente une simple fantaisie de 
l’imagination ou une codification extrêment élaborée. 
De plus, un mythe complexe peut se trouver résumé à 
une ou quelques images dont la signification peut être 
fort allusive et de compréhension plus que délicate, 
compte tenu des matériaux comparatifs fort éloignés 
dans le temps et l’espace dont nous disposons pour 
l’exégèse.
	 Ces fortes réserves exprimées, il n’est 
cependant pas inutile de passer en revue les matériaux 
qui paraissent les plus évidents. Le Pilier des nautes 
parisiens, retrouvé en blocs détachés sous le choeur 
de Notre-Dame de Paris en 1711, a été élevé sous 
Tibère au début du  Ier siècle ap. J.-C. Il se composait 
de quatre grands dés de pierre superposés décorés 
sur leurs quatre faces. Les deux dés supérieurs sont 
certainement les plus intéressants présentant quatre 
dieux romains et trois dieux gaulois surmontés d’une 
inscription donnant leur nom. Le dé supérieur présente 
Jupiter et Vulcain sur deux faces consécutives, Esus 
et le Tarvos Trigaranus (« le taureau aux trois grues 
») sur les deux autres. Sur le dé immédiatement 
inférieur, on trouve Smertrios et Cernunnos alternant 
avec Castor et Pollux. Seul le nom de ce dernier n’est 
pas mentionné, mais sa représentation en guerrier 
armé d’une lance et tenant un cheval quasi identique à 

 Le Cernunnos du Pilier des nautes de Paris (cl. M. Leconte).



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

celle de Castor ne laisse pas place au doute. En restant 
concentré sur les aspects purement indigènes, puisque 
le monument est édifié par des bateliers parisiens à une 
époque où le syncrétisme avec les dieux romains est 
encore faible, nous remarquerons donc trois divinités 
gauloises dénommées Esus, Smertrios et Cernunnos 
associées à des scènes pouvant représenter ou faire 
allusion à des mythes. La principale est celle d’Esus, 
figuré une serpe à la main s’attaque à un saule, près 
duquel se tient, sur la face suivante, un taureau portant 
sur son dos trois oiseaux, probablement des grues 
bien que J.-P. Savignac les juge ressemblant plutôt à 
des aigrettes. L’hypothèse de l’association des deux 
faces, celle d’Esus et celle du Tarvos Trigaranus, pour 
restituer un unique mythe est discutable dans son 
principe, mais démontrée par un monument de Trèves 
où l’on voit un bûcheron anonyme abattre un chêne 
dont le feuillage abrite trois oiseaux et  le mufle d’un 
taureau. Au dé immédiatement inférieur, Smertrios, 
identifié à Mars par une inscription de la région de 

Trèves qui lui donne Ancamna comme parèdre, est 
représenté à Paris plutôt comme un Hercule équipé 
d’une massue et affrontant un serpent. L’image 
montrant Cernunnos, la troisième divinité gauloise du 
pilier, est moins parlante du point de vue mythique. Le 
dieu est néanmoins pourvu de cornes, ce qui semble 
correspondre au sens de son nom (« le cornu » ?), 
auxquelles sont accrochées deux torques et est figuré 
en position assise, en posture yogique.
	 Relativement précoce, le pilier parisien 
précède chronologiquement un type de monument 
parmi les plus répandus de la religion gauloise qui ne 
semble pas antérieur à la seconde moitié du Ier siècle 
ap. J.-C. : les colonnes au Jupiter à l’anguipède. Elles 
reposent sur un socle carré orné sur chacune de ses 
faces d’une représentation d’un dieu gréco-romain, le 
plus souvent Junon, Minerve, Mercure et Hercule, le 
seul dieu gaulois représenté étant Sucellos. Ce premier 
socle est surmonté d’un second, le plus souvent 
octogonal et orné des dieux des planètes patronnant 
les sept jours de la semaine, et une fois, à Spire, d’une 
gigantomachie. Plus ou moins galbée, la colonne elle-
même est souvent décorée d’imbrications végétales, 
ce qui a parfois amené à la considérer comme 
représentant un arbre sacré ou l’axe cosmique. Elle est 
surmontée d’un chapiteau corinthien laissant émerger 
de son feuillage quatre têtes ou bustes différenciés 
interprétés diversement (les âges de la vie, les heures 
du jour, les quatre saisons... ou simplement des figures 
bacchiques). Enfin, couronnant le tout, le sommet est 
occupé par un groupe sculpté représentant Jupiter 
cavalier, brandissant le foudre ou une roue, et foulant 
des pieds de sa monture un anguipède écrasé.
	 Ces monuments ont fait l’objet 
d’interprétations diverses. Leur fréquence dans la 
zone frontalière rhénane et le costume d’officier 
romain souvent revêtu par Jupiter ont pu laisser penser 
à des monuments triomphaux. Mais l’association de 
dédicaces à Jupiter O. M. a depuis longtemps fait 
préférer la thèse de l’image d’un mythe germanique 
ou celtique. La découverte de nombreux monuments 
dans des régions celtiques et les noms des dédicants, 
toujours celtiques quand ils ne sont pas romains, ont 
donné la faveur à la seconde solution. Cependant, 
il s’agit là encore de monuments comportant une 
part non négligeable d’acculturation car la sculpture 
recoure incontestablement à des formes techniques et 
donc à un vocabulaire esthétique inspiré de l’art gréco-
romain et ses commanditaires figurent certainement 
par les plus romanisés des Gallo-romains. La roue 
brandie par certains de ces Jupiter et la situation 
du groupe au sommet de la colonne invite à y voir 
comme acteur principal un Jupiter gaulois, maître du 

 Esus sur le Pilier des nautes de Paris (cl. M. Leconte).



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

5

ciel selon César et du temps si l’on ajoute la figuration 
des planètes symboliques des jours de la semaine. 
La colonne semble bien une représentation de l’axe 
cosmique autour duquel tourne inlassablement la 
voûte céleste étoilée qui mesure le temps. Elle pourrait 
constituer une modernisation lapidaire d’un mythe  
des arbres sacrés du monde dont les Celtes insulaires, 
qui construisaient plutôt en bois, connaissaient des 
variantes. Est-ce à un arbre sacré de ce type que 
s’attaquait Esus sur le pilier des Nautes parisiens ? 
L’anguipède est moins évident à identifier. Faut-il 
y voir une personnification des démons, un serpent 
ou un monstre aquatique s’attaquant aux racines de 
l’arbre cosmique à la manière du serpent Nidhogr des 
Scandinaves ?
	 Le chaudron de Gundestrup est une autre 
source fondamentale de la mythologie celtique 
continentale. L’objet, qui a été découvert dans une 
tourbière danoise en 1891, daterait du Ier ou IIe siècle 
av. J.-C. et serait originaire de la région danubienne. 
Son caractère celtique est notamment prouvé par la 
figuration de carnyx, torques, casques à cornes ou 
surmonté d’un sanglier, boucliers oblongs à umbo 
central. Il est constitué de treize plaques d’argent 
richement décorées, une circulaire  formant le socle 
et le fond du vase, cinq rectangulaires disposées 
à l’intérieur et sept carrées pour le flanc extérieur. 
Les plaques rectangulaires sont les plus importantes 
pour notre sujet car elles sont celles qui se laissent 
le plus facilement comprendre d’un point du 
vue mythologique. Trois d’entre elles semblent 
correspondre à des divinités entourées d’animaux 
réels ou fantastiques, et  les deux autres à des scènes 
de sacrifice, l’un humain en contexte guerrier, l’autre 

animal (trois taureaux). Les trois plaques portant 
des divinités pourraient figurer des mythes. La 
plus évidente est celle où l’on voit un personnage 
en posture yogique, tenant un torque d’une main 
et un serpent de l’autre, et pourvu de bois de cerfs, 
au milieu d’animaux (cerf, carnassiers, bovidés ou 
capridés, dauphin chevauché par un petit personnage). 
On y a unanimement reconnu Cernunnos et le récit 
d’Yvain, cité plus haut au chapitre 5, apparaît comme 
un commentaire de cette plaque permettant de 
reconnaître la divinité comme un maître des animaux, 
Le rapprochement est d’autant plus évident qu’une 
autre plaque rectangulaire figure un dieu tenant d’une 
main une roue qu’un acolyte coiffé d’un casque à 
cornes de bovidés s’emploie à tourner de ses deux 
mains. Or on se rappelle que la scène d’Yvain où le 
maître des animaux fait crier un cerf pour attrouper 
tous les animaux sauvages est immédiatement suivi 
de l’arrivée à la fontaine de Barenton où le héros 
déclenche un puissant orage. Il semble donc bien 
que le maître de l’orage, que l’épigraphie antique 
atteste sous les noms de Taranis, « le tonnant » ou de 
Sucellus « le bon frappeur », soit sinon le maître des 
animaux, tout au moins dans un rapport d’extrême 
proximité avec lui. De plus, la scène  est entourée 
d’animaux (carnassiers, serpent, griffons,) qui n’ont 
sans doute pas qu’un rôle décoratif. La troisième 
plaque mythologique associe une déesse ceinte 
d’un bandeau sur le front à deux rouelles remplies 
d’une fleur à six pétales. Faut-il y voir une allusion 
au mythe de la femme-fleur ? Cette déesse ceinte du 
bandeau se retrouve comme motif principal de trois 
des sept plaques carrées et elle est, sur l’une d’elle, 
accompagnée de deux autres femmes plus petites 

Le chaudron de Gundestrup : la plaque du maître des animaux (dessin M. Dureuil-Robreau)



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

(signe d’un triplement possible de la déesse ?) mais 
elles aussi ceintes du bandeau et de trois oiseaux. Là 
encore, on a l’impression de retrouver un commentaire 
de la scène dans les deux versions du mythe de la 
femme-fleur que nous avons évoquées aux chapitres 
2 (Blathnat) et 4 (Blodeuwedd). Dans le premier, 
Curoi, hypostase du Dagda, s’emparait de la femme-
fleur en même temps que des oiseaux d’Iuchna, de 
trois vaches et d’un chaudron. Cela nous amène 
d’ailleurs à nous demander si nous n’avons pas fait 
une méprise en interprétant la plaque rectangulaire 
des trois taureaux comme une scène sacrificielle et 
s’il ne s’agirait pas en réalité de l’équivalent des trois 
fameuses vaches dont s’empare Curoi. L’épisode 
se situe lors de la prise d’une forteresse, ce qui 
rend moins étrange la présence d’une armée sur la 
cinquième plaque rectangulaire. La version galloise 
associant Blodeuwedd à Lleu est moins parlante 
puisque, si la femme-fleur se transforme en oiseau, il 
s’agit d’un hibou à valeur hivernale et nocturne, alors 
que l’image du chaudron de Gundestrup présenterait 
plutôt des grues ou autres échassiers poursuivis par 
Esus sur le pilier des Nautes. Et il n’est question ni de 
bovins, ni de chaudron dans cette version. En tout cas, 
l’ambiance du décor du vase de Gundestrup renvoie 
plutôt au Jupiter celtique, Taranis ou Sucellus en 
Gaule, le Dagda et Curoi en Irlande, ce qui ne paraît 
plus anormal pour un chaudron dont on sait qu’il 
constitue l’emblème principal du Dagda en Irlande. 
La version de Lleu est une version inversée, ce qui 
implique certainement que le mythe mettait bien aux 
prises le Jupiter et le Mercure celtiques avec pour 
enjeu une déesse-reine. La reconstitution proposée 
par Hatt3 est sans doute trop intuitive et le détail du 
commentaire des images, effectué sans le secours des 
textes insulaires, trop poussé. Mais il se pourrait bien 
que le principe de base de l’interprétation (la grande 
déesse-reine successivement épouse de Taranis et 
d’Esus) soit assez près de la vérité.
	 Si la version irlandaise du mythe de la femme-
fleur paraît plus appropriée pour comprendre le décor 
du précieux chaudron de Gundestrup, il ne faut pas 
négliger pour cela la version inversée du Mabinogi 
gallois. La première narrait les difficiles relations liant 
le partenaire jupitérien à la femme-fleur. La seconde 
est plus centrée sur celles qu’elle entretenait avec 
l’autre partenaire, le Mercure celtique ou un de ses 
héros, et elle possède une importance considérable 
pour donner sa valeur à un document archéologique 
récemment découvert à Uzès dans le Languedoc 

3 Mythes et dieux de la Gaule, vol. 1, 1989, p. 99 ; « A la 
recherche de la religion gauloise », Archeologia, 9, pp. 10-19, 
10, p;p. 68-71 et 11, pp. 35-38. 

actuel4. Il s’agit d’une mosaïque qui peut être décrite 
comme une grande roue inscrite à l’intérieur d’un 
carré constitué de motifs décoratifs géométriques, 
lui-même inscrit dans un rectangle constitué par un 
motif de vagues. Mais le plus important réside dans 
quatre motifs animaliers placés à l’intérieur des angles 
du carré : un aigle, un canard, un hibou, un faon, en 
tournant dans le sens des aiguilles d’une montre. Il est 
probable que la grande roue représente la voûte céleste 
mais aussi le cycle de l’année. 	
	 En effet, la version de la trahison de Lleu par 
Blodeuwedd nous indique que l’aigle est certainement 
un symbole de Lug et le hibou un symbole de la 
femme-fleur. Le symbolisme nocturne de cet oiseau 
s’oppose au symbolisme solaire de l’aigle comme 
la saison sombre à la saison claire et il n’y a nul 
doute que l’épisode doit être rapporté à la période 
du début février. Lors de la vengeance de Lleu les 
suivantes de Blodeuwedd sont prises de panique 
et s’enfuient en courant, la tête tournée en arrière 
si bien qu’elles tombent dans un cours d’eau et s’y 
noient. Or ce motif revient à propos de Cuchulainn, 
fils de Lug qui, au moment d’Imbolc, effectue un 
retournement si bien que ses pieds, ses cuisses et ses 
genoux vinrent derrière lui, ses talons, ses mollets et 
ses fesses vinrent devant lui. L’inversion masculin/
féminin explique certainement l’inversion devant/
derrière, mais le motif paraît calendairement bien 
accroché. Nous avons par ailleurs vu qu’une série de 
récits irlandais qui se passent à Samain (la fin de l’été) 
évoque l’invasion de femmes-oiseaux tentatrices 
qui viennent chercher les mortels, rois ou héros, 
pour les entraîner dans les îles lointaines au-delà de 
la mer dont les vagues apparaissent comme cadre 
de notre mosaïque.. A cette période, l’Autre monde 
celtique est ouvert et la communication entre les 
mondes terrestres et féériques se fait librement, soit 
que les hommes pénétrent dans les tertres, soit que 
les créatures de l’Autre monde apparaissent.  Ainsi 
c’est à Samain que les femmes-oiseaux changent de 
forme, prenant tantôt une apparence humaine, tantôt 
une apparence animale. Nous avons vu qye c’est à 
Samain qu’Oengus rencontre Caer Ibormaith, celle 
qui lui a provoqué une maladie d’amour. Elle était 
sous forme humaine pendant un an et ensuite un an 
sous forme d’oiseau. Ils dormirent sous la forme 
de deux cygnes. Il existe une certaine variabilité au 
niveau de l’espèce (et il est probable que les grues 
du pilier des Nautes ou du chaudron de Gundestrup 
n’en soient que des variantes), mais le cygne et le 
canard sont suffisamment proches pour que cela 
ne tire pas à conséquence. D’ailleurs, il existe des 
4 B. Robreau, « La mosaïque d’Uzès et la mythologie calendaire 
celtique », Mythologie française, 268, septembre 2017, pp. 8-13.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

7

versions folkloriques où la femme-oiseau est une 
cane, comme à Montfort-sur-Meu5. Il reste le faon 
qui apparaît dans des légendes irlandaises du 1er mai 
et aussi en liaison avec le thème de la reine de mai 
dans la littérature médiévale française. En Irlande, 
il s’agit d’un jeune homme (souvent au sein d’un 
groupe de frères) qui au cours d’une chasse au faon 
rencontre une vieille sorcière hideuse qui leur offre 
de coucher avec elle. Il accepte (parfois après le refus 
des autres frères) et sous son étreinte, il voit le vieux 
corps devenir lumineux comme le soleil levant au 
mois de mai et parfumé comme un beau jardin. La 
femme lui annonce alors qu’elle est la Souveraineté 
5 Robreau B., « Yvain et les fées de Brocéliande », in Brocéliande 
ou le génie du lieu (dir. Ph. Walter), 2002, pp. 148-149.

et qu’il recevra la souveraineté sur l’Irlande. Dans la 
littérature médiévale française, nous avons notamment 
noté dans l’Erec et Enide de Chrétien de Troyes que 
le motif de la chasse au blanc cerf est lié au cycle de 
Pâques (qui peut tomber jusqu’au 25 avril). Il aboutit 
à la rencontre du chevalier et de sa belle qu’il épouse 
une fois que le roi lui a donné le baiser du blanc cerf. 
Dans le Roman de la Rose, c’est le premier mai qu’est 
désignée l’impératrice car c’est ce jour-là que Liénor 
épouse Conrad. Le mythe de fondation des Rogations 
cite l’entrée de cerfs dans la ville de Vienne, la capitale 
des Allobroges, comme un des prodiges qui a suscité 
l’instauration de ce rituel christianisé. 
	 On voit donc que chacun des quatre animaux 
est associable à une des quatre dates du calendrier 

La mosaïque d'Uzès (dessin géométrisé de M. Dureuil-Robreau).



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

irlandais et que l’ordre des animaux est le même 
sur la mosaïque que dans le cycle de l’année. La 
mosaïque, qui est de la seconde moitié du premier 
siècle avant Jésus-Christ, à une époque où ne peut 
douter que la religion gauloise était encore bien 
vivante, démontre donc que la structure mythico-
rituelle du calendrier gaulois était très proche de celle 
mémorisée par  l’Irlande. Néanmoins on remarquera 
qu’ici, la tradition galloise de la femme-fleur nous a 
été plus utile que celle de sa correspondante irlandaise 
Blathnat.  
	 A côté de ces documents majeurs, d’autres 
séries d’images peuvent être évoquées, notamment 
celles des monnaies celtiques qui ont fait l’objet de 
nombreuses études. M.-L. Sjoestedt avait envisagé 
que certains traits de la légende Cuchulainn avait été 
suggérés par le monnayage gaulois, particulièrement 
le hérissement de sa chevelure, les émanations sortant 
de sa tête, le déplacement de l’oeil ou les flots de feu 
sortant de la bouche. En fait; il vaudrait mieux inverser 
le raisonnement et penser que c’est le monnayage 
celtique qui a été influencé par la mythologie.
	 P.-M. Duval6 a longuement enquêté dans 
cette voie et il a attiré l’attention sur nombre de 
pièces. Une petite monnaie d’or des Unelli, un peuple 
gaulois habitant le Cotentin, montre ainsi un loup la 
gueule ouverte et l’attitude menaçante, et un aigle 
stylisé, tête levée et ailes déployées qui se tient entre 
ses pattes au-dessus d’un serpent. Sous sa queue se 
trouve une branche pourvue de quatre feuilles. A 
gauche de sa gueule apparaissent la roue solaire et 
le croissant lunaire. La monnaie semble ici devoir 
être rapprochée d’un mythe de la fin du monde assez 
proche de celui qui existe en Scandinavie où la vie 
est détruite par un loup monstrueux qui dévore le 
soleil et la lune. Par ailleurs, le combat de l’aigle et 
du serpent (ou d’une bête marine serpentiforme) nous 
est connu, notamment par le texte irlandais appelé 
Teanga Bithnua (« la langue toujours renouvelée »).  
L’explication mythologique paraît aussi vraisemblable 
pour une autre petite monnaie d’or où l’on voit une 
jument ailée androcéphale à sept mamelles (un chiffre 
fréquent en littérature celtique alors que les juments 
ne possèdent que deux mamelles) avec son poulain 
entre les jambes. Une pièce d’argent provenant de 
Slovaquie affiche une roue à huit rayons au-dessus 
d’une jument à trois mamelles (et probablement une 
tête de canard).
	 Cette roue pourrait bien ici symboliser la 
présence du Jupiter celtique. Faut-il appliquer le même 
raisonnement à des pièces ambiennes ou redones 
montrant un cheval chevauché par une cavalière 

6 Monnaies gauloises et mythes celtiques, 1987.

brandissant un torque (B.N. 10379) ou un foudre 
aux trois éclairs pointus (B.N. 6756) d’une main et 
un bouclier de l’autre et y voir une représentation de 
la déesse Epona ? et dans les pièces représentant un 
cheval à tête androcéphale, un équivalent de Rhiannon 
ou de Macha ? Certaines monnaies  cénomanes 
montrent plusieurs cordons perlés s’échappant de 
l’occiput et du front d’une grosse tête centrale. Faut-
il y déchiffrer une image d’Ogmios conduisant des 
dévots enchaînés ou une allusion à un mythe des têtes 
coupées ? Plus sûrement, D. Gricourt et D. Hollard 
ont montré que dans certaines monnaies, les doigts 
ou les membres supérieurs de certains personnages 
avaient été volontairement allongés et qu’il fallait y 
reconnaître des images du Mercure celtiqie dont un 
surnom irlandais signifie « à la longue main » ou « 
au long bras ». Ils ont aussi attiré l’attention sur une 
pièce des Cantiaci de l’actuel Kent qui dédoublait 
un modèle romain, celui de l’Apollon aux cheveux 
calamistrés, et sur laquelle ils identifient une image 
des Dioscures celtiques des bords de l’Océan évoqués 
par Diodore de Sicile.
	 Une monnaie carnute présente un aigle 
becquetant un rameau portant des baies. Ce rapace 
étant un pur carnivore, il est loisible d’y lire le mythe 
de renouvellement de la jeunesse que nous avons 
remarqué dans la Navigation du coracle de Maelduin 
où de grands oiseaux ressortent revigorés d’un bain 
pris dans un lac dont les eaux sont colorées par des 
fruits rouges. Les pièces parisiennes  figurant un 
cheval surmonté d’un filet pourraient aussi comporter 
une allusion à ce filet métallique qui descend d’une 
grande colonne dans le même texte.
	 Signes astraux (lune, soleil, étoiles) et 
animaux fourmillent aussi sur le monétaire celtique. 
Or, la symbolique astrale et animale est très fréquente 
dans la mythologie celtique. D. Gricourt et D. 
Hollard7 proposent encore un décodage calendaire 
pour un quart de statère d’or des Belgae de Grande-
Bretagne, un petit peuple riverain de la Manche. Au 
droit, on observe un gros globule central rayonnant, 
qui symbolise pour eux de manière évidente le soleil, 
d’où part un motif de feuille divisant en quatre le 
champ circulaire de la pièce. Les quartiers supérieur 
et inférieur portent une tête d’oiseau, respectivement 
celle d’un corbeau (plutôt que d’un aigle) et celle 
d’un canard (ou d’un cygne). Les deux autres portent, 
à droite, entre deux croissants lunaires, deux rangées 
de points enserrés par trois lignes et, à gauche, entre 
deux annelets (solaires ?,) un motif végétal susceptible 
de correspondre à un épi de blé. L’orientation des 
têtes leur indique une lecture dans un sens antihoraire 

7 Les jumeaux divins dans le festiaire celtique, 2017.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

9

où le canard ferait allusion aux mythes de Samain 
et les trois lignes entre les deux croissants la voie 
lactée comme chemin hivernal des âmes. L’aigle ou 
le corbeau constituerait le marqueur du début de la 
saison claire (Beltaine) et l’épi symboliserait la fête 
des moissons au milieu de l’été (Lugnasad). La lecture 
nous semble, à l’exception de la tête du canard, moins 
assurée dans le détail que celle de la mosaïque d’Uzès 
mais tout à fait plausible dans son principe général.
 

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT 
TRAITé DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 2 LE BESTIAIRE
 Chapitre 1 à venir en septembre 2019.

La déesse Sequana : une femme-cane attirant les hé-
ros dans l'Autre monde (cl. M. Leconte) ?


