
PETIT TRAITé DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATéRIAUX

Chapitre 8 :
 LE FOlklore FRANçAIS

Bernard ROBREAU

Le Gargantua à la hotte,
infatigable marcheur emblématique

de la Société de Mythologie Française



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

CHAPITRE 8 : LE FOLKLORE FRANCAIS

	 L’importance de la tradition orale pour la 
mythologie celtique a longtemps été intuitivement 
perçue et quelques travaux publiés au XIXe siècle 
dans les Mémoires de l’Académie celtique puis par 
Sébillot, Saintyves et Gaidoz, mais il faut attendre 
Henri Dontenville et sa Mythologie francaise publiée 
en 1947 pour que l’on se soucie réellement d’éplucher 
le légendaire français et d’en rechercher les sources 
anciennes d’une manière systématique.

Gargantua et le Jupiter celtique

	 Le personnage de Gargantua a constitué 
un des plus anciens sujets d’étude de la Société de 
Mythologie française. Dès sa première édition, 
la Mythologie française de Henri Dontenville lui 
consacre trois de ses chapitres et le bon géant fait 
également des incursions dans plusieurs autres. Le 
président fondateur met d’ailleurs bien en évidence 
un domaine de diffusion de la légende gargantuesque 
correspondant grossièrement à la zone gauloise ayant 
ultérieurement adopté la langue française. Bernard 
Sergent a voulu suivre l’intuition de Dontenville le 
portant à envisager une origine préceltique et il a 
restitué une origine préhistorique par la comparaison 
avec le géant caucasien Amirani1. Que cette hypothèse 
soit exacte ou non, le  le type du personnage de 
Rabelais n’a pu parvenir jusqu’à nous que par le filtre 
de la civilisation gauloise et il convient donc, dans un 
traité de mythologie celtique, de se demander quel a 
été le prototype celtique de notre Gargantua puisque 
le nom de ce dernier ne remonte certainement pas 
aussi haut.
	 Gargantua n’est que la face émergée d’un 
iceberg. Avant que l’oeuvre de Rabelais et la littérature 
de colportage ne diffusent largement son nom, il 
apparaissait certainement sous d’autres identités. 
Ainsi, si la légende de l’enjambée du géant recensée 
par J. Delmas en Rouergue2 possède le plus souvent 
Gargantua pour héros, ce dernier peut également être  
le Diable, saint Pierre, Samson, Roland, le Juif errant 
ou tout simplement le Jaiant. Une chaise de Gargantua 
(deux rochers de la vallée de la Seine près de Duclair) 
n’était en 1188 qu’une curia gigantis, une chaise du 
géant. Le personnage mythique existait donc avant 

1 Sergent B., « Gargantua, Jean de l’Ours et Amirani  »,  
Mythologie française, 165-166, 1992, pp. 30-59.
2 Delmas J., « L’enjambée du Géant. Un mythe se rapportant 
à la traversée des vallées et aux limites », Croyances et rites 
en Rouergue des origines à l’an mil, (dir. Ph. Gruat), Musée 
archéologique de Montrozier, 1998, pp. 283-313. 

qu’il adopte le nom de Gargantua et il était assez 
embarrassant pour que l’église catholique s’attaque 
à lui, l’assimilant au démon (d’où les versions où 
le géant est assimilé au diable) ou lui opposant des 
concurrents chrétiens, notamment saint Pierre. Avant 
Rabelais, on connaissait de très nombreux géants qui 
deviendront parfois des adversaires de Gargantua, 
comme Maury ou Pigalle en Anjou. Il s’agissait  
d’évolutions indépendantes mais parallèles du type du 
bon géant car Maury a aussi pour pratique d’engouler 
les navires qui passent sur la Maine.
	 Gargantua est d’abord un créateur du paysage. 
Ses mythes organisent et interprètent le paysage. 
Enlevant ici un caillou de son soulier, dépattant le 
second un peu plus loin, jouant aux quilles ou au palet, 
ou encore déversant sa hottée, il sème un peu partout 
des monts. Pris d’une colique, il crée les marais de 
Saint-Gond et en pissant donne naissance au lac de 
Nantua et à la rade de Paimboeuf. Désirant boire, il 
fait une enjambée pour placer ses pieds de part et 
d’autre d’une rivière et s’incline pour boire laissant 
les empreintes de ses pieds ou de ses talons, de ses 
coudes ou de ses mains sur des rochers qui se font 
face de part et d’autre d’une vallée, à moins que ce ne 
soit ses genoux qui expliquent un couple de ravins.
	 Sa force légendaire lui vaut l’attribution du jet 
de nombreux menhirs et de la construction de moult 

Depuis Rabelais, les aventures du bon géant Gargantua ne 
cessent de passionner la jeunesse



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

3

tombeaux dolméniques qu’on les nomme palets 
de Gargantua ou tombeau du Géant. A Gallardon, 
c’est une tour ruinée dominant la bourgade qui est 
dénommée l’épaule de Gargantua. Jean Delmas 
soupçonne aussi les géants rouergats d’être à l’origine 
de nombreux ponts, parfois sous l’identité du Diable. 
Le mythe de l’enjambée symboliserait fréquemment 
une traversée, le lieu du bas où le géant se désaltère 
étant souvent un passage de barque, un gué ou un pont 
vers lequel des chemins descendent sur les versants 
de la vallée. En plusieurs lieux, il s’agirait de limites 
de cités gauloises comme vers Langogne au passage 
de la voie antique de Saint-Paulien (Vellaves) à Javols 
(Gabales) ou en d’autres contrées sur la Canche au 
passage de la voie d’Amiens à Thérouanne.
	 Sa taille gigantesque explique son énorme 
appétit et sa goinfrerie. A Bagé-la-Ville, dans l’Ain, 
il avale une bouillie de maïs qu’on lui enfourne avec 
une pelle et lui accorder l’hospitalité est ruineux pour 
le grenier et le cellier de ceux qui l’hébergent. En 
Bretagne, il attrape une indigestion à Saint-Malo après 
avoir avalé 790 boeufs et, dans le Léon, il débarrasse 
les champs de leurs pierres dans les villages qui 
l’ont régalé d’une abondante bouillie de blé noir. Se 
désaltérant à la rivière, il avale négligemment une 

charrette, son bouvier et son chargement de foin ou de 
bois épineux qu’il prend pour des moustiques à moins 
que ce ne soit quelque bateau chargé de 500 fagots 
de bois. S’il s’obstine, il ne tarde pas à assécher la 
rivière. Un brin scatologique car ses défécations sont 
à la mesure de son appétit (à Rouen il chie le Mont 
Gargan et pisse le Robec), il est également gaillard. 
Il bouche le cours de la Seine ou de la Dordogne 
en allongeant son « troisième pied ». En Touraine, 
il traverse la Loire pour  rendre visite aux filles de 
Saint-Genouph et, à Guérande (Loire-Atlantique), il 
réclame une femme; mais toutes celles de Bretagne 
ne sauraient lui suffire. A Saint-Jean-de-Beuvron en 
Normandie, les femmes venaient se frotter contre 
la pierre de Gargantua pour obtenir un mari ou un 
enfant. A Rouen, où le mont Gargan domine la côte 
Sainte-Catherine, les gargans étaient des amulettes 
fortement sexuées que les filles à marier portaient lors 
des Rogations.
	 Bernard Sergent a aussi remarqué que 
Gargantua est fondamentalement un marcheur à pied, 
ce qui l’inclinait à accorder une origine préceltique 
à notre géant. Il marche sans cesse, déposant un 
peu partout ses dépattures ou ses hottées. Il dispose 
pourtant d’une grant jument mais qui lui sert pour 



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

d’autres usages, la queue de l’animal défrichant la 
Beauce. La jument accompagne alors Gargantua et 
sa famille vers l’ouest jusqu’au rivage de la mer où 
le géant l’abandonne. Gargantua est par ailleurs un 
bûcheron et un faucheur hors pair. En Velay, un hêtre 
lui sert de canne; plus au nord, à Saint-Bonnet-le-
Château, il est bûcheron et échange son fagot contre 
un mouton et de la bouillie. En Anjou, il fauche un 
champ de blé ; près de Senlis, le menhir de Borest 
est une queusse pour faucher. Dans une variante 
chrétienne de Normandie, à Cramesnil-le-Rouvre, il 
a le dessous dans un concours de fauchage avec saint 
Pierre et de dépit jette là sa pierre à aiguiser (le menhir 
de Cramesnil-le-Rouvre). En Bretagne, il détermine 
les zones fertiles, notamment en les débarrassant des 
pierres qui encombrent les champs.
	 Bien que débonnaire, notre géant n’ignore 
pas la guerre. A Marijoulet (Saint-Laurent d’Olt, vers 
l’Aubrac) où il fabriquait des pièces de joug pour la 
population, on lui fit la guerre ; il arracha un chêne, 
s’en servit comme massue et abattit leur clocher. On 
lui tirait dessus avec des fusils mais il prenait cela pour 
des piqures de moustiques. Le savant Rabelais nous 
a narré la guerre picrocholine et, à Château-Landon, 
Gargantua affronte Gallimassue et ses Bédouins en 
leur jetant une pluie de projectiles dont témoignent 
encore les rochers de Larchant, ce qui raffermit encore 
l’hypothèse d’une grande bataille mythique associée 
à ce lieu.
	 Les éléments essentiels du dossier rappelés, 
nous pouvons revenir à notre question initiale, à 
savoir si l’on peut retrouver un personnage divin ou 
mythique celtique qui aurait pu faire le lien entre 
les origines celtiques et nos géants francophones 
médiévaux ou modernes. Si l’on évoque un bon géant, 
gaillard et goinfre en lien avec la pierre et les bovidés, 
allant plus facilement à pied qu’à cheval, participant 
néanmoins à des combats militaires, je crois qu’un 
irlandais pensera immédiatement   au Dagda et que 
Gargantua peut constituer un lointain héritier d’un 
géant continental qui devait se rapprocher d’un 
équivalent du Dagda. étymologiquement, ce dernier 
est le « dieu bon » et sa goinfrerie n’a pas d’égale. 
Lorsqu’il vient chez les Fomoire pour les espionner 
sous prétexte de demander une convention pour la 
bataille, on lui donne de la bouillie, on remplit le 
chaudron de vingt setiers de lait frais avec autant de 
farine et de graisse et on y ajoute des chèvres, des 
moutons et des porcs. Un cochon salé ne lui fait que 
deux bouchées et il quitte ses hôtes en marchant avec 
difficulté tant son ventre est rond. Il est aussi gaillard : 
outre sa tenue indécente, une tunique qui lui tombe 
jusqu’au renflement des fesses, son membre viril est 

haut et long. On nous raconte qu’il avait eu un rendez-
vous de femme avec la Morrigan. Il vit la femme se 
lavant dans la rivière Unius en Connaught. Elle avait 
un pied devant l’eau au sud et l’autre devant l’eau au 
nord ; cela signifie qu’elle est à la taille du Dagda et 
enjambe la rivière. Ils eurent une union et depuis le 
lieu s’appelle « le Lit du couple ». Autant dire que 
les actes du Dagda marquent aussi le paysage, même 
si cela est d’une manière moins lancinante que le 
Gargantua français qui dispose ici et là de fauteuils ou 
d’écuelles de pierre. Le couple a laissé ses empreintes 
dans la vallée d’Unius, probablement les montrait-on 
imprimées dans quelques rochers de part et d’autre 
de la vallée. Le Dagda est aussi bâtisseur et en lien 
avec la pierre. Il « était constructeur de forteresse, 
c’est lui qui creusa Rath Brese »,  créant une sorte 
de relief artificiel à la manière de Gargantua édifiant 
un tombeau dolménique. Derrière lui, il traîne une 
fourche branchue dont la trace suffisait comme 
frontière de province. Faut-il penser que ces frontières 
correspondent aussi à ces vallées qui hébergent les 
enjambées de Gargantua en limite de cités gallo-
romaines, ou qu’il ne s’agit que d’une redondance 
des fossés du constructeur de forteresse ? Peut-être 
les deux. Qu’on l’imagine en dieu de l’abondance à 
cause de sa goinfrerie, en gaillard coureur de jupons 
ou en sculpteur de paysages naturels ou artificiels, la 
concordance semble étroite entre le Dagda et le géant 
rabelaisien. De manière plus générale, le Dagda est 
aussi un marcheur solitaire qu’on ne voit jamais à 
cheval ou en char comme Lugh ou la Morrigan et, 
s’il ne semble pas un guerrier de nature, il participe 
néanmoins aux grandes batailles de Mag Tured 
et s’illustre même dans la première en menant les 
troupes au combat, se mettant « à briser les bataillons, 
à bousculer les armées, à détruire les bataillons et à 
les chasser de leurs positions » et il fit tomber Cirb le 
guerrier sous ses coups violents.
	 D’autres détails de la légende de Gargantua 
méritent aussi d’être examinés. Gargantua est décrit 
par B. Sergent comme un dévorateur lorsqu’il met le 
nain Rincegodet dans sa gibecière après lui avoir brisé 
les mains et peut-être aussi lorsque, se désaltérant, 
il avale par mégarde attelage, bouvier, bateaux et 
passagers. Mais en même temps, il apparaît comme 
un « expert dans l’art de dominer les eaux3 ». Faut-il 
penser à un souvenir de la puissance de mort et de 
résurrection du Dagda ? Les liens de ce dernier avec 
l’eau sont bien connus : il s’unit avec la Morrigan 
sur la rivière d’Unius et son chaudron provient de 
Murias, c’est-à-dire de la mer (muir). L’aversion du 
héros francophone pour les chiens, manifeste en Ille-

3 B. Sergent, op. cit., p. 43.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

5

et-Villaine (rochers du Perrot à Combourg ou Pierre 
au Mignon de Mézières) dans les pierres qu’il lance 
pour se défendre d’eux et en Vendée où il  laisse choir 
la  Pierre Follet de Rosnay-sur-Yon quand un chien 
le mord au mollet, remonterait-elle à une lointaine 
inimitié du type de celle opposant Cúchulainn (le 
« chien de Culann »), fils de Lug, à Cú Roi, une 
hypostase épique du Dagda4 ?
	 Ce personnage de Cú Roi fournit par ailleurs 
plusieurs autres éléments de comparaison. C’est un 
géant énorme, laid qui atteint le ciel en hauteur et 
laisse apparaître l’horizon marin entre ses jambes. On 
le rencontre souvent dans un brouillard druidique, ce 
qui explique la couleur grise de son manteau. Il a les 
mains pleines de chênes coupés qu’il lance contre ses 
adversaires et aussi une massue aussi lourde qu’une 
meule de moulin. Et chaque nuit, il est capable de 
faire tourner un château aussi rapidement qu’une 
meule. Tous ces traits se retrouvent dans des légendes 
gargantuesques. D’un seul pas, notre bon géant allait 
de Cannes aux îles de Lérins ou revenait de Jersey ou 
Guernesey jusqu’au continent en avalant la brume. A 
Labrit, dans les Landes, il repoussa les Anglais en leur 
lançant de grands chênes qu’il avait déracinés. Au cap 
Fréhel,  il faisait tourner les moulins du souffle de sa 
narine. Dans le Nivernais, comme il avait menacé de 
provoquer la famine, les habitants le jettent dans un 
puits et lui lancent des meules de moulin sur la tête. 
Etant pris de coliques à Sallanches, en Savoie, les 
médecins descendent à cheval dans son estomac et y 
trouvent un moulin qu’il avait absorbé par distraction 
en buvant l’Arve. Une histoire voisine se raconte 
plus à l’ouest quand, ayant bu le Thouet, il se dirige 
vers la Loire et avale un moulin sur un coteau. Il en 
meurt d’ailleurs car les ailes continuent de tourner 
dans son ventre. B. Sergent dit justement qu’il est un 
ingurgitateur de moulins, peut-être faudrait-il mieux 
dire qu’il tourne à l’intérieur de lui-même comme 
une meule de moulin et cela rappelle aussi ces bêtes 
énormes de la Navigation de la barque de Maelduin 
dont les os et la chair tournent à l’intérieur de leur peau 
à moins que ce ne soit leur peau qui tourne comme un 
moulin alors qu’os et chair restent immobiles. 
	 Par sa capacité à enjamber les rivières et à 
passer d’une île à l’autre en marchant sur le fond de 
la mer, Gargantua évoque aussi Bran le Béni, un autre 
géant, gallois et muni comme Cú Roi et le Dagda 
d’un chaudron. Bran passe de (Grande-)Bretagne en 
Irlande en portant sur son dos tout ce qu’il y avait 
de musiciens. Les guetteurs irlandais le prennent 

4 Voir B. Robreau,  « Le dieu au manteau gris sombre », 
Ollodagos, 21, 2007, pp. 195-278, particulièrement pp. 196-
197 et 230-231 (Cú Roi et Cúchulainn), 205-211 (Cú Roi et le 
Dagda), 239-45 (Bran le Béni).

pour une montagne. Dans la verte Erin, son corps sert 
de pont pour traverser la rivière Shannon. Un autre 
épisode le voit moudre comme farine les guerriers 
irlandais. Tous ces détails évoquent là encore autant 
Gargantua que le Dagda.
 	 Cette capacité à tourner comme un moulin nous 
donne un nouvel argument essentiel pour considérer 
Gargantua comme un avatar tardif du Jupiter gaulois, 
dont le Dagda ou son hypostase Cú Roi représentent 
les équivalents irlandais, et Bran le Béni une figure 
galloise. En effet, la roue s’est parfois substituée en 
Gaule au foudre du Jupiter romain et le moulin, à eau 
puis à vent, n’en constitue, tant en Gaule qu’en Irlande, 
qu’une forme évoluée. On rapprochera  de cet attribut 
de la roue la manière dont le Dagda se débarrasse 
du géant Cridenbel qui l’affamait au temps de la 
royauté de Bres en exigeant de lui les trois meilleurs 
morceaux de sa part dans un des récits de la Seconde 
bataille de Mag Tured. Sur le conseil de son fils le 
Mac Oc, il met dans les trois morceaux trois pièces 
d’or: « l’or tournera dans son ventre et il en mourra ». 
Cela rappelle beaucoup l’histoire de Gargantua qui 
meurt d’avoir avalé un moulin. Mais la version paraît 
plus archaïque puisqu’il est question de trois pièces 
d’or, plus proches d’une roue solaire. A l’inverse de 
V. Raydon5 et à la suite de F. Le Roux, nous pensons 
donc que le Dagda est bien (et non Lug) le dieu à la 
roue irlandais, que Mog Ruith est bien son serviteur 
et que le Jupiter irlandais n’est donc théologiquement 
et mythiquement pas très différent du Jupiter gaulois 
qu’on le nomme Taranis ou Sucellus.
	 Il est vrai que le Dagda  n’est que médiocrement 
tonnant, mais ce n’est pas le cas de son hypostase Cú 
Roi, l’homme au manteau gris. Quand ce dernier va 
abattre sa hache sur le cou de Cúchulainn dans Le 
festin de Bricriu, « le crissement de la vieille peau6 
qui était autour du camarade et le fracas de sa hache 
étaient comme le grand bruit d’un bois agité par la 
tempête durant une nuit d’orage ». De même le rustre 
qui arrive en Munster auprès de Finn et retrousse 
son manteau jusqu’au-dessus de ses fesses « part à 
la vitesse du chevreuil ou de l’hirondelle ou du vent 
mugissant sur les puissantes montagnes au milieu 

5 « Le Dagda, dieu de l’orage et du panthéon irlandais. Un 
écueil du comparatisme interceltique ? », Dialogues d’histoire 
ancienne, 39, 1, 2013, p. 93.
6 La peau qui tourne autour de Curoi rappelle ici la bête 
insulaire dont la peau tourne autour de la chair et des os. Quant 
à Cúchulainn, à cet instant, il distend son cou jusqu’à ce qu’il 
atteigne l’autre extrémité du billot. La technique renvoie à la 
manière dont Evnyssien procède en se distendant pour éclater 
en quatre morceaux le chaudron de résurrection de Bran le Béni, 
dont la Fontaine de santé, où Diancecht ressuscite les guerriers 
morts en les rechargeant en feu, n'est qu'une variante digne de 
l'Apollon Borvo (« bouillonnant ») gaulois. 



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

de mars. Telles étaient la rapidité, la violence et la 
force du départ que le géant fit un bruit de tonnerre 
en quittant la colline ». Ce passage est d’ailleurs à 
rapprocher de la tradition du Vivarais selon laquelle 
Gargantua est censé apporter l’été et l’hiver dans 
sa hotte. En mars, il est probable qu’il apporte les 
premiers orages de l’été. Dans le folklore français, 
c’est à la Quasimodo, le dimanche in albis,  à l’octave 
de Pâques, qu’il faut commencer à sonner les cloches 
pour éloigner les orages. Et Gargantua s’assied ou 
pose le pied fréquemment sur des clochers sans 
doute pour en neutraliser les cloches car, à Angers, 
il lance si fort une mouche contre la cloche de la 
cathédrale Saint-Maurice qu’il la fend, vole celles 
de Bourbourg et décroche celles de Notre-Dame de 
Paris pour les mettre au cou de sa jument. Et c’est 
bien le bruit qui est en cause car nous disposons 
d’une version plus archaïque où il avale des pierres 
sonnantes données par les habitants de Dinan afin 
de venir les faire sonner à Plévenon. Mais marchant 
dans le lit d’Arguenon, il est pris d’un haut-le-coeur 
en croisant un bateau chargé de raies et vomit les 
pierres à Notre-Dame du Guildo. La leçon est aussi 
claire que pour les cloches. Son action vise à éviter 
toute sonnerie et donc toute tentative d’éloigner 
l’orage.

	 Gargantua est aussi chasseur et donc, d’une 
certaine manière, maître des animaux. Tout petit, nous 
dit B. Sergent, il réclame une gibecière en cuir de 
cerf qui nécessite aux veneurs d’Arthur de nombreux 
exploits cynégétiques en France, en Angleterre et 
dans la forêt d’Ardennes. Puis il faut anéantir tous les 
loups d’Angleterre pour doubler cette gibecière. C’est 
en revenant de la chasse avec, accrochés à son col, 
37 cerfs, des biches et des sangliers que  le bon géant 
rencontre Gallimassue. Ici, le personnage rappelle le 
maître celtique des animaux généralement identifié 
à Cernunnos que l’on retrouve sur le chaudron de 
Gundestrup. Nous l’avons déjà observé  dans Le 
chevalier au lion de Chrétien de Troyes sous l’aspect 
d’un géant noir de dix-sept pieds de haut, laid et hideux, 
avec une tête plus grosse que celle de n’importe quelle 
bête, des oreilles grandes comme celles d’un éléphant, 
portant autour du col deux peaux fraîchement 
écorchées de deux boeufs ou de deux taureaux. Assis 
sur une souche, il garde les bêtes de la forêt et tient à la 
main  une massue. Dans la version galloise (Owein et 
Lunet), il y a mille animaux sauvages autour du géant 
qui est assis sur un tertre et il décharge un coup de sa 
massue de fer sur un cerf qui fait entendre un grand 
bramement qui fait accourir toutes sortes d’animaux 
y compris serpents et vipères en aussi grand nombre 

La roue à carillon de Confort-Meilars (Finistère) guérissait du mutisme. Faut-il y voir un des ultimes avatars de la roue 
du Jupiter celtique ? (cl. B. Robreau).



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

7

que les étoiles. Or ce géant indique au chevalier au 
lion le chemin de Barenton où, en versant l’eau sur 
la dalle de marbre, ce dernier déclenchera un énorme 
orage  : un si grand coup de tonnerre survient qu’il 
pouvait sembler que la terre et le ciel tremblaient et 
une violente grêle dépouille l’arbre de la fontaine 
de toutes ses feuilles. Il faut certainement ici lier les 
deux événements qui se produisent vers la Saint-Jean 
et se succèdent en quelques paragraphes : le brame du 
cerf déclenche l’orage de la même manière que le cri 
du taureau est assimilé au tonnerre dans les régions 
méditerranéennes. C’est d’ailleurs le moment de se 
rappeler l’épilogue du séjour du Dagda au temps de 
la royauté de Bres : la génisse choisie par le dieu 
attire à lui tous les troupeaux d’Irlande lorsqu’elle 
mugit. Le détail est important parce qu’il semble bien 
montrer que, malgré les apparences, le Dagda est 
aussi tonnant que Taranis. Et le conseil du stratagème 
lui a été donné par le fils qu’il a eu de son adultère 
avec Boand, la « vache blanche ». L’aspect bovin est 
même particulièrement accentué dans la description 
de Cú Roi qui a des yeux de la taille d’une citerne à 
boeufs, une énorme massue de la taille d’une remise 
d’hiver sous laquelle trente boeufs pourraient trouver 
refuge, une hache dont la poignée nécessite pour la 
déplacer un attelage de labour de six paires de boeufs 
tandis que la souche qu’il tient de la main gauche 
serait un fardeau pour vingt autres paires de boeufs. 
Sur le continent, il faut sans doute aussi évoquer la 
coutume appelée le chaudron sonore par Van Gennep. 
Connue en Bretagne, Anjou et Vendée, elle consiste à 
faire chanter un chaudron ou une bassine à lessive la 
veille de la Saint-Jean pour obtenir un bruit terrifiant 
et nuancé. Ce chaudron est donc activé à la date à 
laquelle éclate le terrible orage de Barenton. Et le fait 
de faire chanter un chaudron renvoie d’assez près à 
deux des attributs du Dagda : le chaudron et la harpe.
	 Quelques autres éléments du folklore de 
Gargantua renvoient cependant à d’autres dieux que 
le Jupiter celtique. Ainsi quand, ayant entendu parler 
du géant Maury de Pruniers près d’Angers, Gargantua  
prend son adversaire par l’oreille et l’attache dans le 
roc, on pourrait songer à une réminiscence d’Ogma, 
qui enchaîne les hommes par la magie des ogams. Il 
en va de même pour le fagot que notre géant donne 
à une vieille femme en divers lieux et qui suffit pour 
chauffer cette dernière pendant sept ans. Au temps 
de la royauté de Bres, pendant que le Dagda était 
constructeur de forteresse, Ogma était employé à 
porter des fagots7. On peut aussi penser à la légende 

7 Il pourrait cependant s’agir de bourrées d’épines, mot d’appel 
qui apparaît à plusieurs reprises dans le légendaire de Gargantua. 
Dans ce cas, le motif pourrait renvoyer à Ysbaddaden, le chef 
des géants dans le récit gallois Kulhwch et Olwen. Son nom 

mayennaise où Gargantua envisage de s’emparer des 
cloches de Saint-Tugdual à Laval pour s’en faire un 
sifflet car, en Irlande, c’est Brigid qui passait pour 
avoir inventé le sifflet. On remarquera cependant 
qu’Ogma est le frère du Dagda et Brigid sa fille. Il 
pourrait donc s’agir de données détachées de leur 
contexte initial, mais qui n’interviendraient pas par 
hasard. Un autre détail contenu dans une légende 
normande peut aussi donner matière à réflexion. 
Gargantua s’endort à Vire, le bras par dessus le ravin. 
Un savetier emprunte ce pont, mais il pique le géant 
de son bâton ferré. Ce dernier se réveille et le savetier 
tombe à l’eau. On sait en effet que Lug, le Mercure 
celtique, est particulièrement lié à l’art du cordonnier 
alors que Cú Roi est vêtu de vieilles chaussures de 
peau non tannée en lambeaux. Faut-il voir ici un très 
tardif reflet de l’hostilité que nous avons observé entre 
Cú Roi et Cúchulainn et qui serait tranposée de celle 
du Dagda et de Lugh ? En tout cas, La mort tragique 
des enfants de Tuireann insiste sur l’antagonisme 
existant entre les deux familles des enfants de Cainte 
(Lug, Cian, Diancecht) et des enfants de Tuireann 
(Brian, Iuchar et Iucharba, fils de Brigid et petits-fils 
du Dagda).

La Tarasque

	 La mythologie de Gargantua s’est accrochée 
au paysage, entre autres à des rochers ou des tombeaux 
mégalithiques.  Mais la mémoire du passé mythique 
peut aussi se conserver par le rite, comme il en va 
avec la Tarasque8 qui aurait donné son nom à la ville 
de Tarascon. Le monstre, dont on notera l’appellation 
féminine, semble avoir fait l’objet d’une tentative 
de christianisation vers la fin du XIIe siècle par 
l’entremise de la légende de sainte Marthe, laquelle ne 
s’introduisit dans le martyrologe des diocèses d’Arles 
et d’Avignon qu’au XIIIe siècle, après l’invention 
de ses reliques en 1187. La bête mythique habitait 
en dessous du château un trou du rocher dominant 
le Rhône. La sainte, qui fait ici figure de héros 
civilisateur, vint dans son bois lui jeter de l’eau bénite 
alors que la Tarasque s’était emparée de quelqu’un et 
le mangeait. Vaincu, le dragon devint doux comme un 
agneau. Marthe le lia avec son ruban ou sa ceinture 
(l’équivalent de l’étole des prêtres) selon un vieux 
cliché hagiographique et la population le déchiqueta 
sur le champ à coup de lances et de pierres. Vers 1250, 
Jacques de Voragine décrit le monstre dans sa Légende 

signifie en effet “buisson d’épines”, ce qui semble une allusion 
à sa barbe généreuse que Kulhwch doit lui raser d’une oreille à 
l’autre. Quant aux descriptions de Curoi, elles insistent sur sa 
face hérissée et ses sourcils broussailleux...
8 Dumont L., La Tarasque, 1951.



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

dorée comme un être mi-terrestre, mi-amphibie, 
moitié dragon et moitié poisson, plus épais qu’un 
boeuf et plus long qu’un cheval. On avait beau venir 
en nombre et en armes, il était impossible de le tuer car 
il quittait alors son bois pour se cacher dans le fleuve 
où il gênait la navigation. Il ravageait les alentours et 
terrorisait les habitants. Gervais de Tilbury, au début 
du même siècle, banalisait davantage son monstre 
en encadrant sa description par deux autres légendes 
de dracs : celle d’Arles où la bête appelait par trois 
fois sa victime, celle de Beaucaire où elle gardait une 
laveuse captive pendant sept ans dans sa demeure au 
fond des eaux.
	 Ce monstre a certainement eu des équivalents 
en d’autres régions françaises : la Gargouille de saint 
Romain à Rouen, la Chair-Salée que Bossuet interdit à 
Troyes, le Graoulli messin dont saint Clément délivra 
sa ville. Mais ce qui est important à Tarascon, c’est sa 
longue survie jusqu’à nos jours dans la fête populaire. 
Dumont le considérait comme le dernier dragon rituel 
survivant en France (en Wallonie, Mons conserve son 
dragon cérémoniel et son combat du Lumechon lors 
de sa ducasse attestée depuis 1248). La cérémonie, 
annnuelle avant la Révolution française, intervenait 
le lundi de Pentecôte mais s’insérait dans une saison 
de fêtes dont elle constituait le point culminant. C’est 
le lundi de Pâques qu’une délégation de jeunes gens 

demandait au maire la permission de faire courir 
la Tarasque. Ces Tarascaires participaient aussi 
le dimanche d’avant l’Ascension à la procession 
allant chercher à Saint-Etienne-du-Bois la statue de 
Notre-Dame du Château pour l’apporter à Tarascon, 
y pratiquant le jeu de la pique et du chapeau. Le 29 
juillet, la procession de la Sainte-Marthe, où une 
petite fille de 10-12 ans conduisait la Tarasque par 
un ruban attaché au col de la bête, correspondait à 
la fin de la foire de Beaucaire. C’était surtout une 
fête ecclésiastique avec les pauvres de la Charité 
et les corps religieux défilant derrière la Tarasque, 
mais comportant peu d’éléments populaires qui se 
concentraient plutôt sur le lundi de Pentecôte.
	 Les Tarascaires constituaient un groupe 
cérémoniel composé de seize garçons célibataires 
qui auraient défié le monstre. La moitié d’entre 
eux seulement aurait survécu et fondé les villes de 
Tarascon et Beaucaire, sur l’autre rive du fleuve. 
L’abbé de la jeunesse présidait aux jeux de la fête 
de Pentecôte et assurait la police de la ville pendant 
ces jours. On n’était tarascaire qu’une seule fois et le 
costume n’est porté qu’à cette occasion.  La sortie de 
la Tarasque, dont le nom évoque celui des taureaux, 
a été mis en parallèle avec l’abrivado (la course de 
taureaux où on attache une corde aux cornes de la bête 
et où on la promène à travers les rues dans une course 

Tarascon : le château et l'église Sainte-Marthe (cl. B. Robreau).



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

9

folle, la jeune fille parvenant à lui toucher la queue 
étant censée se marier dans l’année). A Tarascon, 
le monstre est promené dans les rues, escorté 
triomphalement par huit Tarascaires qui dispose d’un 
nerf de boeuf pour fouetter la queue de la bête ou les 
gens trop proches de la queue. Destinée à effrayer et 
bousculer, la bête est surtout dangereuse par ses coups 
de queue qui doivent renverser les gens. Parfois, il y 

a des accidents quand quelqu’un est touché mais la 
foule applaudit comme si les coups de queue avaient 
une valeur positive. Les liturgistes médiévaux comme 
Jean Beleth et Guillaume Durand montrent le dragon 
cauda longa et inflata les deux premiers jours de la 
sortie des dragons cérémoniels aux Rogations de 
l’Ascension, cauda incurvata et dimissa le troisième 
jour où, après le triomphe du dragon les deux premiers 
jours, vient  la victoire du Christ. Pour eux aussi, la 
partie la plus importante du dragon est sa queue, dans 
laquelle réside sa puissance, sa virtus. On met aussi 
des fusées dans ses narines pour qu’il crache le feu 
lors des courses.
	 Le caractère hybride de ce dragon à carapace 
de tortue, pattes d’ours, torse de boeuf, tête de 
lion et oreilles de cheval, est un trait d’une grande 
permanence car la carcasse doit contenir et cacher 
les porteurs qui figurent aussi les huit tarascaires 
tués gisant dans ses entrailles. La structure, avec une 
crête dorsale en dents de scie posée sur l’arête de la 
charpente avec les piquants fixés à l’intersection des 
lattes, se  rapproche de celle de certains dispositifs 
de carnaval où plusieurs hommes marchent en file 
indienne dans une échelle tenue horizontalement, 
dissimulés sous une étoffe (Bidoche à deux porteurs 
et tête de cheval de l’ouest de la France).

La sortie du dragon de Mons lors du Doudou (cl. M. Leconte).



10

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

	 La fête, qui rassemblait aussi les corporations 
de la ville (vignerons, portefaix, vivariers, bergers, 
ménagers, meuniers, arbalétriers), avait certaines 
préoccupations de troisième fonction. Le dragon est 
en rapport avec l’eau où on le reconduit au moment 
de la sécheresse estivale. Au moment du défilé des 
confréries, les adeptes passent par deux en portant 
une tortilla ou un petit pain au bout d’une baguette et 
les ménagers (les agriculteurs) montés sur leurs mules 
distribuent des petits pains censés défendre leurs 
animaux contre la mort. Néanmoins, la fête pourrait 
bien perpétuer certains aspects d’une très ancienne 
cérémonie d’initiation du fait des caractéristiques des 
tarascaires, ces jeunes célibataires qui ne craignent 
pas d’affronter un monstre censé manger les enfants 
et commémoreraient ainsi l’épreuve accomplie 
par les fondateurs de la ville. L’épreuve initiatique 
semble même se placer lors de la visite à Saint-
Etienne-du-Bois car le monstre était parfois aussi 
appelé Nerluc (Bois noir) du fait qu’il était censé y 
habiter. Le lundi de Pentecôte correspondrait plutôt 
avec la fête de rentrée des initiés en présence de toute 
la communauté. La structure celtique de ce rituel à 
base guerrière paraît assez évidente du fait de la 
comparaison irlandaise. On se rappelle en effet le 
triple combat de Cuchulainn, le modèle du guerrier 
initié, contre la Morrigan dans le gué. Celle-ci peut 
se présenter sous des formes animales variées : 
nocturne louve, mais aussi génisse et surtout anguille. 
La Tarasque est féminine, avec un nom (même si 
l’étymologie est incorrecte) et une course évoquant le 
taureau. Elle rappelle la Morrigan qui, sous la forme 
de l’anguille, s’avère particulièrement dangereuse 
par son long corps en forme de queue qu’elle enroule 
autour des jambes de Cuchulainn pour le renverser. 
Et on a aussi appelé Tarasque de Noves (à 20 km de 
Tarascon) une sculpture de carnassier androphage qui 
pourrait aissi bien évoquer un loup qu’un lion ou un 
ours.
	 Etant donné l’aspect du calendrier festif, 
il est probable que la fête médiévale et moderne 
s’inscrivait dans ce que la tradition galloise aurait 
appelé le complexe des combats des calendes de mai. 
La présence carolingienne du sauroctone saint Dié en 
face de l’ancien sanctuaire gallo-romain de Suèvres, 
au bas duquel gîtait la Carne Aquoire sur l’autre rive de 
la Loire, et celle du démoniaque Neptune Trabaudus 
qui sortait du Cher sous l’aspect d’un cheval dans la 
Vie de saint Eusice, dans une zone où l’on connaît une 
inscription antique d’un sanctuaire au dieu du fleuve, 
appuient la probabilité d’une origine protohistorique 
du rituel. En Berry et Touraine, le long du Cher, de 
l’Indre et de la Sauldre, la personnalité de la bête 

est moins riche, malgré la présence du dragon de 
Nanteuil près de Montrichard. En revanche, on y 
trouve toute une série de quintaines sur l’eau qui 
avaient lieu le 1er mai (Romorantin), le dimanche 
(Bléré, Chenonceaux, Mehun-sur-Yèvres) ou le lundi 
de Pentecôte (Montrichard, Saint-Aignan-sur-Cher, 
Buzançais), à la Trinité (Thenoux, Mareuil-sur-Cher) 
ou le dimanche suivant (Mennetou, Châtres). La 
coutume concerne généralement les jeunes gens, plus 
précisément ceux qui sortent de cette classe d’âge : 
les nouveaux mariés à l’exception de ceux qui avaient 
eu un enfant dans l’année (Mehun), les jeunes gens 
de plus de quatorze ans non encore mariés (Thenioux, 
Mennetou, Châtres) et aussi les meuniers, les maîtres 
de la roue, (Buzançais, Saint-Aignan, Romorantin) 
qui exerçaient souvent aussi la fonction de bourreau.

Légendes et sentences d’inondations 
catastrophiques

	 La plus célèbre légende continentale de 
cité submergée est celle de la ville d’Ys dont la 
localisation semble hésiter entre la côte sud du 
Finistère et la baie de Douarnenez. Il n’en existe pas 
de version canonique et les plus anciens vestiges, très 
christianisés, n’apparaissent que vers 1a fin du XVe  
siècle. Il est alors question d’une submersion liée aux 
péchés de ses habitants et à laquelle le roi Gradlon 
aurait miraculeusement échappé. Saint Corentin 
intervient à ses côtés, mais les versions ultérieures 
le remplaceront souvent par saint Guénolé. La cour 
de Gradlon se caractérise par ses festins et par son 
luxe. Mais le personnage de Dahut (ou Ahès), fille 
de Gradlon, dont la débauche serait à l’origine du 
malheur, n’apparaît qu’en 1636 dans la version 
d’Albert le Grand qui développe le thème à travers 
l’inspiration biblique (la destruction de Sodome et 
Gomorrhe, villes corrompues). Le XIXe siècle a vu 
la multiplication des collectes orales et des versions 
(Souvestre, La Borderie, Le Braz, Sébillot) dans 
laquelle l’imagination des auteurs a certainement 
beaucoup travaillé. 
	 Quelques motifs non christianisés sont présents 
dans ces variantes. L’un est l’assimilation de Dahud à 
une de ces femmes de la mer, sirène ou Mary-morgane. 
Un autre réside dans l’introduction tardive d’un cheval 
: le Morvarc’h. Il figure dans la légende du roi Marc’h 
recueillie en 1905 par Le Floc’h  dans laquelle Dahut 
intervient par deux fois pour échanger les oreilles du 
roi avec celles de son cheval, puis pour assister à sa 
mort. Dans la version de Guyot (1926), le Morvarc’h 
est  le cheval magique de Malgven, la reine du nord 
dont Gradlon tue le mari. Tous deux engendrent Dahut 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

11

pour laquelle le père fait construire une cité protégée 
par une digue dans la baie de Douarnenez. La fille y 
mène une vie dissolue et fait tuer ses amants au matin. 
Quand la clef est volée et la porte qui retient les eaux 
ouverte, Gradlon tente de s’échapper avec sa fille sur 
Morvarc’h, mais Guénolé précipite celle-ci dans les flots 
qui l’engloutissent. Un autre motif, moins remarqué, 
intervient aussi : celui de la liaison d’Ys avec un autre 
site alternatif. Ainsi une tradition bretonne veut que 
lorsque Paris sera engloutie, Ys renaîtra. Il est probable 
que cette croyance remonte à la fausse étymologie Par-
Ys ou Paris est égal (par) à Ys. Mais une autre légende 
veut qu'Ys renaîtra le jour où une messe y sera célébrée. 
Une version recueillie vers 1830 rapporte qu’Ys aurait 
pu être sauvée par le sang du Christ si un calice lancé du 
haut de la cathédrale de Quimper  avait pu être apporté 
intact jusqu’à la  baie de Douarnenez et précipité dans la 
mer. On rappellera aussi la fausse étymologie qui mettait 
l’autre nom de Dahut, Ahès, en rapport avec Carhaix 
(Ker Ahès), la capitale gallo-romaine des Osismes, le 
peuple gaulois qui occupait l’Armorique occidentale.
	 La ville d’Herbauges9 est une autre cité 
engloutie célèbre qui se serait située sous l’actuel 

9 Lelu J.P., « Légendes et tradition autout du lac de Grand 
Lieu », Mythologie française, 194, 1999, p. 2-22 ; Robreau B., 
« Mythe et rite : les surivances du cheval celtique », Mythologie 
française, 244, 2011, p. 23-35.

lac  de Grandlieu, au sud de Nantes. Là également 
la christianisation paraît ancienne, probablement 
carolingienne dans la mesure où elle est déjà à 
l’oeuvre dans la Vie de saint Martin de Vertou. Ce 
diacre aurait été envoyé en mission à Herbauges 
par un évêque de Nantes du VIe siècle du nom de 
Félix, connu de Grégoire de Tours. A cette époque, il 
aurait existé à l’emplacement du lac une ville restée 
païenne habitée par les descendants des habitants de 
Rezé qui adoraient notamment une statue de Jupiter 
en or massif. Une légende du  XVIIe siècle précise 
d’ailleurs que ce serait la destruction de Nantes par 
Jules César qui aurait contraint les ancêtres de ces 
gens à l’exil dans les marais. Venu à Herbauges, 
Martin de Vertou prêche inutilement l’Evangile ; 
seuls une brave femme et son mari nommé Romain 
se convertissent. Devant cette impiété opiniâtre, une 
voix céleste avertit le diacre de rentrer à Nantes car 
la colère divine va se manifester. Il prévient Romain 
et sa femme qui se hâtent de le suivre. La punition 
céleste ne tarde pas, se conformant au récit biblique 
de  Sodome et Gomorrhe, puisque Martin ayant 
interdit aux deux fuyards de regarder derrière eux, 
la femme de Romain, imitant celle de Lot, ne put 
s’empêcher de se retourner et fut changée aussitôt, 
non en une statue de sel mais en une statue de pierre, 
un menhir qui se trouve encore près de Pont-Saint-

Vue depuis Locronan, la baie de Douarnenez où gît la ville d'Ys engloutie (cl. B. Robreau).



12

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Martin et que l’on nommait, vers 1780, la Vieille de 
saint Martin.
	 L’eau, sortie des entrailles de la Terre, avait 
englouti la ville. Selon Thomas de Saint-Mars, qui 
écrit dans les Mémoires de l’Académie celtique vers 
1810, il y avait près de Saint-Aignan-de-Grand-
Lieu, une petite île sablonneuse, l’île d’Un ou de 
Dun, où l’on voyait des restes de fossés et une pierre 
(depuis disparue) haute d’environ 1,60 m percée d’un 
trou de 16 cm à 60 cm au-dessus du sol. Selon la 
légende qu’il recueillit alors, elle servait à boucher 
l’entrée du gouffre qui avait vomi l’eau du lac. Ce 
gouffre renfermait un énorme géant qui, du fait des 
efforts qu’il fait pour se libérer de sa prison, excite 
les tempêtes sur le lac. Il restera enfermé jusqu’à ce 
qu'une jeune fille vierge passe le bras gauche dans 
le trou de la pierre pour l’enlever tout en tenant de 
la main droite une ceinture bénie munie d’un noeud 
coulant destiné à lier le géant.
	 Ces données de la tradition populaire locale 
semblent moins dépendants de la christianisation 
que celles tirées de l’hagiographie de saint Martin de 
Vertou ou même que de l’histoire de la ville d’Ys. On 
notera là-aussi l’existence d’une liaison alternative 
entre la ville engloutie et une cité gallo-romaine car, 
d’une part, les habitants du lieu sont censés venir de 
Nantes ou de Rezé (sa ville portuaire jumelle sur la rive 
méridionale de la Loire) détruite par César, d’autre 

part, on connaissait en Pays de Retz (celui de Rezé) 
une sentence qui disait : « Quand Herbauges se relèvera, 
Nantes périra » ou sous une forme inversée « Quand 
Nantes disparaîtra, Herbauges renaîtra ». Deux autres 
éléments doivent ausssi être pris en considération pour 
valoriser la tradition populaire locale. Le premier est le 
témoignage du lai de Tydorel, datable de la fin du XIIe 
siècle ou du début du suivant, qui évoque une aventure 
qui se passe au bord d’un lac situé près de Nantes. Un 
jour de grande chaleur, l’épouse d’un roi de Bretagne 
venu chasser près de Nantes s’assoupit dans un verger 
au milieu de ses suivantes après le repas de midi. Quand 
elle s’éveille, elle est seule et voit apparaître un beau 
chevalier qui l’emmène sur son cheval blanc et la dépose 
sur un tertre, au  bord d’un lac. Le chevalier monté sur 
son destrier entre alors dans le lac qui se referme sur lui. 
Il franchit dans les profondeurs la longueur de quatre 
lieues (à peu près la longueur du lac vers Saint-Aignan-
de-Grand-Lieu) avant de ressortir et de revenir vers la 
Dame à qui il demande de ne pas lui poser de question. 
Leur union cachée amène la naissance d’un fils, Tydorel, 
et d’une fille. Tydorel succédera au roi de Bretagne et la 
fille épousera le comte de Nantes. Tydorel possède la 
particularité de ne jamais dormir, et sa soeur mettra au 
monde deux fils qui dormiront mieux que ne le font les 
autres gens. Tydorel fait avouer à sa mère son origine 
surnaturelle et se précipite dans les eaux du lac où il 
disparaît à jamais.

Le lac de Grandlieu qui a recouvert la ville d'Herbauges (cl. B. Robreau).



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

13

	 La mention du cheval blanc est ici 
déterminante, d’une part parce qu’elle constituait 
un élément fondamental de la légende irlandaise du 
lac Neagh, d’autre part, parce qu’elle est beaucoup 
moins suspecte que celle de la légende d’Ys qui 
paraissait un élément rajouté tardivement, et peut-
être artificiellement. Cette mention conforte aussi 
l’apparentement du lai de Tydorel et de la légende 
du lac de Grand-Lieu. On connaissait en effet sur 
les rives de ce lac, à Saint-Lumine-de-Coutais, une 
ancienne coutume folklorique que l’on peut suivre 
à travers les aveux féodaux de 1542 à 1788. Elle 
prenait place à la Pentecôte et consistait en un jeu 
interprété par neuf acteurs : quatre danseurs (deux 
porteurs d’épée, un autre équipé d’un bâton en forme 
de lance ferré aux deux bouts et un dernier jouant 
le cheval Mallet ou Merlette) et cinq musiciens. La 
veille, on faisait abattre un chêne dans le bois de la 
Moricière, en bordure du marais communal dont la 
jouissance était la contrepartie du jeu, et on le portait 
en cortège jusqu’à la place de l’église pour y être 
planté en guise de mai. Lors de la grand’messe, le 
cheval-jupon prenait place sur le banc seigneurial et, 
à la sortie, le cortège des acteurs se reformait sur le 
parvis et tournait trois fois autour de l’arbre de Mai. 
On se rendait ensuite chez les marguilliers pour le 
banquet qui était à la charge des nouveaux mariés de 
l’année. Après les vêpres on revenait danser autour 
du chêne, en en effectuant neuf fois le tour et en 
faisant baiser trois fois l’arbre par le cheval de bois. 
Puis le bâtonnier entonnait une chanson grotesque 
de 99 couplets recensant la chronique villageoise de 
l’année écoulée (anecdotes, mésaventures, litiges, 
scandales...), servant en quelque sorte d’exutoire et de 
solde de tout compte. Le lendemain, les marguilliers 
étaient tenus de retourner sur les lieux avec leur 
cortège pour ôter les pierres et objets qui obstruaient 
le passage, peut-être pour délimiter l’espace de neuf 
pieds à moins desquels les spectateurs ne pouvaient 
s’approcher des acteurs.
	 On retrouve donc à Saint-Lumine-de-Coutais 
un cheval-jupon qu’on pourrait considérer comme une 
version ritualisée du fameux cheval blanc du lai de 
Tydorel. Les légendes orales des bords du lac assurent 
que le cheval Mallet était de couleur blanche et qu’il 
hantait les alentours. Si on tentait de le monter, il vous 
entraînait dans une folle calvacade et finissait par 
vous jeter dans un trou d’eau. On notera donc qu’il se 
rapproche du démoniaque cheval noir (car diabolisé 
par le clergé) de saint Eusice qui sort du Cher pour 
tourner en rond à l’intérieur d’une sorte de cercle. Il 
provient d’un lieu où se produisent de nombreuses 
tempêtes et peut se tranformer en hommes ramassant 

des pierres. Ce cheval rappelle donc à la fois, le 
cheval Mallet, qui tourne en rond autour d’un chêne 
ou s’enfonce dans le lac, et le géant endormi dans 
le gouffre bouché par une pierre qui provoque des 
tempêtes.
	 Bien que dépourvue de cheval, une légende 
armoricaine, celle de Saint-Potan10, un saint qui 
protège de l’inondation, semble aussi s’insérer dans 
cet ensemble mythique. Si le chêne qui y ombrage 
une source venait à être arraché, l’eau surgirait 
pour inonder tout le pays car ce chêne est en fait un 
homme infidèle qui a été métamorphosé par une fée, 
son amante. L’ambiguïté homme/cheval se double 
ici d’une ambiguïté homme/arbre qui pourrait aider 
à comprendre le chêne déraciné que l’on fait baiser au 
cheval de bois de Saint-Lumine-de-Coutais.
	 D’autres versions tout aussi condensées en 
reviennent, comme à l’île d’Un, à la pierre comme 
entrave à l’accès à l’eau souterraine. Et nous y 
retrouvons à plusieurs reprises des sentences 
alternatives. Ainsi en Anjou, la fontaine d’Avort 
à Louerre contient une pierre vénérée sur laquelle 
serait gravée : « Quiconque me lèvera, Gennes par 
l’eau périra ». Le ruisseau d’Avort vient en effet se 
jeter dans la Loire à Gennes, 5 km plus bas, après 
être passé au pied d’un théâtre gallo-romain considéré 
comme un des plus grands de l’ouest de la Gaule. A 
six kilomètres à l’est de Gennes et d’Avort se trouvait 
également un oppidum protohistorique occupé au 
Bronze Final et à La Tène III, que certains soupçonnent 
d’avoir été la capitale des Andégaves (les ancêtres 
gaulois des Angevins) de l’époque de l’Indépendance 
avant la fondation d’Angers, ce qui donne une bonne 
probabilité d’une origine celtique à la légende. 
	 A Ver-lès-Chartres, dans le fond de la fontaine 
d’Houdouenne, près de laquelle débutait un des 
deux acqueducs gallo-romains de Chartres, il gisait 
un polissoir qu’il ne fallait pas enlever sous menace 
d’inonder tout le pays. Un dicton local précisait  : 
«  Quand le trou d’Houdouenne pétera, Chartres 
périra » et au Moyen Age,  l’Abbaye de l’eau s’installa 
à proximité. L’église de Ver devait par ailleurs donner 
chaque année une oie blanche que l’on s’efforçait de 
faire crier lors de la messe de la Sainte-Soline (une 
vierge sanctifiée)  du 17 octobre à l’abbaye Saint-
Père de Chartres située dans la partie basse de la ville. 
L’oie était attachée par un ruban de soie noué autour 
du col qui rappelle le noeud couant de la ceinture 
avec laquelle la vierge doit lier le géant du lac de 

10 Audin P., Les fontaines guérisseuses du centre et de l’ouest 
de la France, Thèse, Université de Tours, 1978, p. 500 et 513 
(Saint-Potan), p. 499 (Gennes) ; Claire de Marmier, La mystique 
des eaux sacrées dans l’antique  Armor : essai sur la conscience 
mythique, 1947, p. 65.



14

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Grand Lieu. La légende de Ver semble une réfection 
d’époque gallo-romaine  qui a eu des incidences 
hagiographiques, notamment dans la Vie de saint 
Béthaire ou Bohaire. Mais nous avons montré qu’elle 
a dû se substituer à une légende plus ancienne qui 
liait le destin de Chartres à un site de la haute vallée 
de l’Eure où se fixa plus tard saint Laumer. Lorsque 
les reliques de ce dernier sont volées à Chartres et 
rapatriées vers le monastère du saint, les moines 
larrons traversent l’Eure à pied sec lorsque surgissent 
dans leurs dos les gardes à cheval de l’évêque partis 
à leur poursuite. Ils invoquent alors Dieu et la rivière 
s’enfle soudainement et déborde, empêchant les 
cavaliers de les rattrapper. L’inondation conjuguée à 
la présence de chevaux rappelle ici la scène de la fin 
de la ville d’Ys, à l’inversion de la morale près, car ici 
l’inondation se révèle providentielle pour les moines 
voleurs et non catastrophique pour les Chartrains.
	 Vers Monthou-sur-Cher et Thésée, dans un 
secteur où une inscription gallo-romaine signalait une 
divinité du fleuve, en aval de Selles-sur-Cher (où la Vie 
de saint Eusice évoque le Neptune Trabaudus sortant 
du fleuve sous forme d’un démoniaque cheval noir), 
la fontaine d’Herbault, dont le nom rappelle quelque 
peu celui de la ville d’Herbauges (Herbadilla) sourd 
parfois faiblement. On lui prêtait alors le pouvoir 
d’annoncer la cherté des blés pour l’année suivante. 
On croit aussi qu’un jour ses eaux couleront avec 
violence et occasionneront une telle crue que la ville 
de Tours sera détruite car, disait-on, « Tours périra par 
le Cher ». Le caractère alternatif du dicton est ici un 
peu effacé, mais Tours est une capitale de cité gallo-
romaine et Pouillé-Thésée un site antique frontalier 
non négligeable.
	 Les traces d’une légende parallèle sont sans 
doute également discernables en Picardie, là encore 
très effacées par la christianisation qui a utilisé ici le 
culte de saint Hildevert.  Ce dernier serait né à Vers-
sur-Selle où il avait, en 1193, une fontaine qu’il aurait 
fait jaillir et une chapelle. Vers est situé au bord d’une 
rivière, la Selle, qui vient se jeter dans la Somme 9 km 
plus au nord, à Amiens, la capitale gallo-romaine des 
Ambiens. Trois années avant la naissance d’Hildevert 
(censément survenue en 616 selon Hector Josse11), tous 
les villages de la vallée de la Selle auraient été détruits 
par une inondation catastrophique due à la fonte des 
neiges. En 1288, un autre débordement de la Selle 
serait survenu, annoncé quelques jours plus tôt par le 
gonflement de la fontaine de saint Hildevert et auquel 
seule son église échappa. On ne peut bien sûr éviter de 
remarquer qu’Hilde-vert ne naît probablement à Vers 
11 Voir Josse H., « Notice historique sur les communes de Vers 
et Hébécourt », Mémoires de la Société des Antiquaires de 
Picardie, 1891, p. 1-188, particulièrement p. 24-37.

qu’en vertu de son nom, mais aussi que Vers-sur-Selle 
est un homonyme de Ver-lès-Chartres et que le pays 
de Verre est pour la littérature médiévale française ou 
insulaire un des noms d’un Autre monde situé au-delà 
de la mer ou sous la mer. Deux autres légendes de 
Vers-sur-Selles vont dans le même sens : les cloches 
qui s’ébranlent toutes seules dans les villages de la 
vallée de la Selle quand il y revient rappellent le bruit 
des cloches qui s’échappe des cités englouties, Ys ou 
Herbauges,  à Noël ou au jour anniversaire de leur 
translation ; les 50 moutons qui se noyèrent dans la 
Selle quand le fermier les y envoya se laver le jour 
de la Saint-Hildevert rappellent les moutons (ou le 
cheval Bayart dans Les quatre fils Aymon) qui passent 
du noir au blanc quand ils pénétrent dans l’Autre 
monde dans la Navigation du coracle de Maelduin.

Mélusine

	 La renommée de la famille des Lusignan, qui 
accéda au temps des Croisades à la royauté sur l’île 
de Chypre, explique la célébrité tardive de cette petite 
fée poitevine. Vers 1342-50, le moine Pierre Bersuire 
sait que le château des Lusignan a été construit par un 
chevalier qui avait épousée une fée qui se transforma 
en serpente après que son mari l’a vu nue. Et on 
croit à cette époque que cette serpente se manifeste 
en ce château chaque fois qu’il change de seigneur. 
En 1393, Jean d’Arras rédige La noble hystoire de 
Luzignen qui va être abrégée en vers par Couldrette 
en 1401 sur l’ordre de son seigneur, apparenté à 
l’illustre maison. Les deux auteurs auraient pris leurs 
matériaux sur place en Poitou, tant dans la tradition 
orale que dans divers écrits, mais aussi à Gervais de 
Tilbury qui connaissait une histoire voisine survenue 
au chevalier du Rousset près d’Aix-en-Provence et 
auquel aurait été emprunté le nom de Raimond(in). 
Une anecdote du même genre est connue également 
en pays de Langres d’après un sermon de Geoffroy 
d’Auxerre de la fin du XIIe siècle, repris plus tard 
par Vincent de Beauvais, et, vers la même époque, la 
dame du lai de Lanval de Marie de France présente 
des caractéristiques proches. La fée d’Argouges, liée 
à l’édification du château de ce nom près de Bayeux, 
possède une légende apparentée consignée dans un 
manuscrit du XIVe siècle, qui a aussi été appliquée à 
plusieurs autres châteaux normands ayant appartenu à 
la même famille (Rânes, Gratôt, Forêt-Auvray).
	 Selon Jean d’Arras, Mélusine serait née en 
Albanie où sa mère aurait rencontré près d’une fontaine 
le roi Elinas. Celui-ci avait enfreint la promesse de ne 
jamais voir sa femme en sa gésine, ce qui entraîna le 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

15

départ de la fée et de ses trois filles pour l’île d’Avalon.
Nous retrouvons Mélusine et ses soeurs se baignant 
par une nuit de lune claire dans la Fontaine de Soif ou 
de Sé (avec le sens d’eau coulant doucement) dans la 
vallée de la (Vi)Vonne sous le promontoire poitevin où 
s’élevera bientôt le château de Lusignan. Un chevalier 
du nom de Raimondin vint à passer sans les voir, pensif 
et marri d’avoit tué à la chasse par mégarde le comte 
de Poitiers. Mais Mélusine saisit le frein du cheval et 
lui proposa, s’il l’épousait, de faire de lui un puissant 
seigneur à la condition qu’il ne cherche pas à la voir, ni 
même à s’enquérir où elle est, le samedi. Au mariage, 
la table fut servie si largement que chacun se demandait 
d’où une telle abondance de biens pouvait venir. 
Mélusine se révéla également prolifique ; elle donna à 
Ramondin huit enfants, tous des fils, qui deviendront 
de grands seigneurs, roi de Chypre, de Bohême ou 
de Luxembourg... Tous aussi présentaient quelque 
anomalie :  l’aîné avait les oreilles gigantesques, le 
second une oreille plus grande que l’autre, le troisième 
un oeil plus grand que l’autre ; le suivant avait une patte 
de lion sur la joue gauche et, en grandissant, il devint 
velu avec des griffes tranchantes, le cinquième un oeil 
unique, le sixième une dent si longue qu’elle lui sortait 
de la bouche, le septième une tache velue sur le nez 
comme la peau d’une taupe ou d’une fouine. Le dernier, 
appelé Horrible, était très grand et avait trois yeux.

	 Après le merveilleux repas de noces, d’autres 
prodiges se produisent. Le temps que Raimondin 
se rende à Poitiers et revienne, une chapelle s’est 
élevée sur le rocher au-dessus de la fontaine. Le 
comte a donné au mari autant de terrain qu’un 
cuir de cerf en pourra enclore ; elle le découpe en 
fines lanières de façon à ce qu’il enlace une vaste 
étendue. Mélusine bâtit alors pour son mari le 
château de Lusignan, puis bien d’autres (Vouvant, 
Mervent, Saint-Maixent, Parthenay, Châtelaillon, 
Talmont), faisant venir à foison des ouvriers dont 
on ne savait ni qui ils étaient, ni d’où ils venaient. 
Ils étaient ravitaillés en abondance de pain, vin et 
viande et toutes autres choses et Mélusine les payait 
tous les samedis. Dans la tradition populaire locale, 
c’est Mélusine elle-même qui bâtit, toujours au 
clair de lune, creusant un souterrain de Lusignan 
aux arènes de Poitiers et érigeant les sept tours de 
Vouvant avec trois dornées de pierre et une goulée 
d’eau. Si l’aube ou le chant du coq la surprennent, 
elle n’a pas le temps de maçonner la dernière pierre 
de la chapelle de Ménigoute ou de la flèche de Niort,  
ou bien son cheval laisse, comme à Parthenay-le-
Vieux, une empreinte sur la dernière pierre qu’elle 
voulait fendre. Comme ses fils ont tous un défaut, 
ses constructions présentent toutes une malfaçon et 
révèlent sa nature diabolique.

 Lusignan, au-dessus de la vallée de la Vivonne. Il ne reste que peu de choses de son puissant château démantelé sur 
ordre royal en 1586 et rasé par l'intendant du Poitou au XVIIIe siècle (cl. B. Robreau).



16

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

	 La prospérité ne dure pas. L’histoire de 
Mélusine reproduit en quelque sorte celle de sa 
mère dans la mesure où la condition posée par la fée 
est rompue. Le frère de Raimondin glisse dans son 
oreille un horrible soupçon et l’époux vient observer 
sa femme un samedi par un trou qu’il perce de son 
épée dans la porte close. Il la voit prendre son bain 
dans une grande cuve de marbre, femme peignant ses 
cheveux jusqu’au nombril avec une queue de serpent 
à la partie inférieure. Mélusine pousse un cri, reprend 
sa forme animale et fait trois fois le tour de sa première 
fondation, la Tour Poitevine de Lusignan, avant de 
s’envoler dans les airs. Chaque dernier jour d’août, 
une grande main s’avance sur la Tour Poitevine et en 
arrache une partie de la couverture. 
	 Comme tout mythe, celui de Mélusine 
empile plusieurs couches d’apports. Les réalités 
historiques récentes, celles des Croisades, expliquent 
le nom de la mère (Persine) et d’une des soeurs 
(Palestine) de Mélusine. L’autre soeur, Melior, sera 
reine d’Arménie. Quant au royaume d’Albanie où 
Persine rencontre Elinas et à l’île d’Avalon où elle 
se replie, il y a bien sûr le désir de Jean d’Arras de se 
rattacher à la matière de Bretagne car l’Albanie est 
aussi un nom antique de l’Ecosse. L’influence antique 
explique sans doute la queue de Mélusine car une fée 
serpente n’est certainement pas d’origine purement 
celtique (il n’en existe pas en Irlande ou au pays 
de Galles) alors que l’Antiquité grecque connaît les 
sirènes et même une femme serpente dont Hérodote 
nous raconte qu’Héraclès s’unit à elle. Il s’agit peut-
être même du seul produit de la christianisation qui 
assimile à l’Antique ennemi, au serpent biblique, les 
démoniaques divinités du paganisme. Dans le conte 
populaire de la fille du diable (n° 313 du répertoire 
de Paul Delarue) qui présente de notables analogies 
avec le thème général de Mélusine, les amants se 
transforment le plus souvent sous forme d’oies ou 
de canards, mais des versions isolées montre une 
transformation en colombe ou en couleuvre.
	 L’équivalent irlandais est la femme cygne 
provenant de l’Autre monde. On la retrouve comme 
fée Pédauque (à pied d’oie) dans la littérature 
française. Mélusine apparaît clairement comme 
la fée protectrice d’un grand lignage, la banshee 
dirait-on en Irlande, qui l’accompagne tout  au 
long de son histoire et intervient dans les moments 
décisifs. Je ne suis pas aussi sûr que B. Sergent de 
son enracinement dans la première fonction car ses 
caractéristiques maternelles, sa prolificité en fils et 
sa capacité à procurer l’abondance, même si elle se 
double d’une spécificité  bâtisseuse et sent fortement 
la magie, orientent surtout vers la troisième. Le 

parallèle irlandais le plus direct avec Mélusine réside 
dans l’histoire de la troisième Macha. Cruind, un 
riche fermier veuf qui vivait dans la solitude des 
montagnes, vit venir vers lui, un jour qu’il était seul 
dans son lit, une belle jeune femme nommée Macha, 
c’est-à-dire « la plaine ». Elle alluma le feu, prépara 
le repas, alla traire les vaches, donna des ordres aux 
gens à la cuisine quand elle revint, éteignit le feu le 
soir, se coucha avec Cruind et devînt grosse de lui. 
Grâce à elle, Cruind devint encore plus riche. Un jour, 
notre paysan part à l’assemblée des Ulates, mais non 
sans avoir promis à sa femme de ne pas y parler d’elle 
car, lui dit-elle, « notre union ne durera qu’autant que 
tu ne parleras pas de moi dans l’assemblée ». Mais 
lorsque les chevaux du roi remportent à la neuvième 
heure la victoire dans la course de chars, il ne peut 
se retenir de dire que sa femme était plus rapide 
qu’eux. Le roi fait alors  saisir l’homme et chercher 
sa femme. Bien que cette dernière soit grosse et dans 
les douleurs de l’enfantement, il l’oblige à courir 
contre ses chevaux. Elle arriva avant eux, mais à 
ce moment elle poussa un cri et enfanta un garçon 
et une fille. Le cri frappa les hommes de sorte que 
désormais, pendant cinq jours et quatre nuits jusqu’à 
la neuvième génération, ils n’auront pas plus de force 
qu’une femme en couches. On retrouve quasiment 
ici tous les motifs mélusiniens : la rencontre dans un 
lieu sauvage et écarté d’une femme plus ou moins 
magicienne qui apporte la prospérité, le mariage sans 
enquête du mari et le bonheur conjugal, l’indiscrétion 
qui rompt l’enchantement, le cri qui marque la rupture 
du couple.
	 De même qu’il existe trois Macha qui 
constituent un groupe trifonctionnel (la première 
est une voyante, épouse de Nemed,  « le sacré », la 
seconde est une guerrière qui s’empare de la royauté 
par la force et  épouse Cimbaeth,  « le commandant 
des soldats », la troisième la femme du riche  Cruind), 
Mélusine appartient à un groupe de trois soeurs en 
partie liées par leur nom puisque Mélusine présente 
le même début que Melior  et la même finale que 
Palestine. Melior (ou Melchior) est installée par sa 
mère dans un puissant château d’Arménie où elle 
donnera chaque 25 juin un don (mais pas celui de 
l’union corporelle ou de l’amour) à tous les chevaliers 
qui viendront y veiller sans s’assoupir un instant. 
Palestine (ou Palatine) sera enfermée, gardée par des 
serpents et des ours, dans une grotte d’une montagne 
avec le trésor de son père jusqu’à ce qu’un chevalier 
de son lignage vienne l’y délivrer et utilise le trésor 
pour conquérir la Terre promise. Logiquement et 
malgré le trésor, cette troisième fée devrait être de 
première fonction, ce que son histoire souligne à 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

17

peine, sinon à travers son nom de Palestine et dans 
le contexte médiéval de Croisade de délivrance de la 
Terre Sainte qui s’est sans doute croisée avec la Terre 
de Promesse (l’Autre monde, Avalon où la mère de 
Mélusine s’était retirée avec ses filles) des Celtes. La 
mention des ours gardiens peut aussi renvoyer à la 
royauté.
	 Ce qui manque à Macha, c’est l’aspect de 
femme-oiseau. Mais il suffit de se rappeler l’histoire 
de Dechtine, la mère de Cúchulainn, pour penser 
que le motif n’est pas loin. Celle-ci poursuit des 
oiseaux pillards quand, à la nuit, elle se réfugie 
dans une maison où elle trouve nourriture et boisson 
à profusion. La femme de l’hôte était dans les 
douleurs de l’enfantement et Dechtine va vers elle. 
La même nuit que le fils de l’hôtesse, il naquit deux 
poulains. Mais au matin, il n’y avait plus de maison, 
ni d’oiseaux, seulement l’enfant qui fut élevé par 
Dechtine à Emain Macha jusqu’à sa petite enfance, et 
les poulains que l’on donna comme jouets à l’enfant. 
L’enfant mourut et sa mère adoptive en eut grand 
chagrin. Lorsqu'elle revint de sa lamentation, un petit 
animal sauta dans sa bouche avec la boisson qu’elle 
absorba. Cette nuit-là, elle vit en rêve Lugh, fils 
d’Ethne, venir à elle et lui dire qu’elle était enceinte 
de lui car c’était lui qui l’avait amenée vers sa maison. 
Le récit rappelle celui de Cruind et de la troisième 
Macha par la maison isolée où se fait la rencontre, 
l’abondance qui y règne, la naissance d’un enfant en 
lien avec celle de chevaux, le cri de lamentation de la 
mère. Mais ici les cygnes de Samain établissent le lien 
entre Dechtine qui pousse le cri et l’hôtesse enceinte 
qui semble plus proche du type de la troisième Macha 
et de Mélusine. L’aspect d’oiseau aquatique, cygne, 
cane ou oie, marque seulement la forme qui permet à 
la femme de l’Autre monde d’y retourner, et la queue 
de la serpente n’est qu’un remaniement secondaire 
et tardif du mythe. Le cri ou le retour de Mélusine 
marque la mort et la succession des générations.
	 L’Irlande préfère aussi faire apparaître la 
femme oiseau sur un lac et la mythologie française 
au bord d’une fontaine, dont la cuve du bain de 
Mélusine ne constitue que la redondance. C’est sans 
doute une différence très secondaire. Très parlante est 
en revanche l’activité nocturne liée à la pleine lune 
de Mélusine. Elle rappelle celle, évoquée plus haut, 
d’une sainte Brigide qui avait, selon son plus ancien 
biographe, une tendresse particulière pour les canards 
et était l’héritière d’une triple Brigid païenne qui avait 
inventé le cri de lamentation. L’activité de sainte 
Brigide auprès du foyer et auprès des vaches inciterait 
d’ailleurs à la reconnaître facilement sous le masque 
de la troisième Macha. En Gaule, sa corrrespondante la 

plus évidente réside en Minerve qui est la seule divinité 
gauloise féminine évoquée par César. Mais il faut sans 
doute considérer que cette épithète du conquérant des 
Gaules recouvre aussi une grande variété de déesses 
parmi lesquelles sont les Mères (Matres, Matronae, 
Suleviae, Junones...) qui sont souvent représentées 
par groupes de trois et fréquemment des divinités de 
sources, voire de rivières (Sequana avec sa barque à 
tête de canard ?), parfois romanisées en nymphes ou 
en Vénus anadyomènes. Les Mères gallo-grecques 
sont parfois invoquées en tant que bien écoutantes, ce 
qui ne peut que rappeler les grandes oreilles des deux 
premiers fils de Mélusine. De même, les Suleviae 
du Gard ou de Vienne-en-Val, dont le nom dérive 
probablement de celui de l’oeil (suil en irlandais) 
peuvent suffire à expliquer le grand oeil du troisième, 
l’oeil unique du cinquième et les trois du dernier, sans 
qu’il soit besoin d’évoquer la mutilation qualifiante 
du germanique Odhinn. Les griffes tranchantes du 
quatrième évoquent le vol du poulain de Teyrnon dans 
le Mabinogi, la grande dent du sixième l’illumination 
atteinte par Finn chaque fois qu’il portait son pouce à 
sa dent de sagesse,...  peut-être même faut-il rapporter 
la tache velue comme la peau d’une fouine sur le nez 
du septième au jeu du blaireau dans le sac.
	 Les Mères gauloises portent souvent des 
enfants sur leurs genoux et des cornes d’abondance 
comme emblèmes. Un groupe d’Alise-Sainte-Reine 
montre même à leur côté une sorte de Vénus, une 
femme nue assise sur un bateau avec derrière elle 
son manteau soulevé par le vent et à sa gauche un 
cygne qui dresse la tête. Leur nombre, leur dispersion, 
et la variété de leurs appellations militent pour leur 
caractère de divinités locales préfigurant l’aspect 
lignager de Mélusine. Pour celles des régions 
rhénanes où l’épigraphie est abondante, Hatt avait 
même émis l’idée que chaque personnalité ou chef 
de famille avait sa patronne attitrée. La tendance à 
assimiler la déesse-mère à la patronne d’un artisanat 
est notée par le même savant à propos d’une Juno 
Saponaria de Grand, ce qui confirme notre équation 
de proche identité entre la Minerve et les Mères 
gallo-romaines. Il avait aussi indiqué que ces Mères, 
particulièrement les Aufaniae de Bonn, pouvaient aussi 
être protectrices de guerriers dans le combat, ce qui 
indiquerait que Melior, la soeur de seconde fonction 
de Mélusine, et la seconde Macha irlandaise avaient 
leurs correspondantes gallo-romaines. J.-P. Lelu avait 
retrouvé dans un martyrologe du XIIe siècle la trace 
d'une sainte Mélusie, reine, fêtée le 7 septembre. Or 
ce jour est justement celui de sainte Reine d’Alise, 
l’Alésia bourguignon où le culte d’Epona est bien 
affirmé. Il en a déduit que sainte Mélusie n’était 



18

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

qu’une sorte de traduction populaire d’un culte à une 
déesse chevaline que l’on a souvent rapprochée de la 
Rhiannon galloise, mais aussi de la seconde Macha. 
L’Epona gallo-romaine tient fréquemment une patère 
et une corne d’abondance, ce qui la rapproche de 
notre Mélusine, propice à procurer la richesse. Elle 
figure de manière significative, de même que les 
représentations de Vénus, parmi les statuettes en terre 
blanche de l’Allier qui se retrouvent dans les tombes 
en tant que matériel funéraire. Elle semble d’ailleurs 
être une protectrice des morts sur les stèles-maisons 
de Luxeuil et sur les stèles funéraires de nécropoles 
à Metz. Une petite statue en bois découverte dans un 
puits près des thermes de Saintes représentait Epona 
avec un enfant nu tenant patère et gâteau assis à côté 
d’elle sur le cheval. Il arrive aussi que ce soit le cheval 
qui soit accompagné d’un poulain, ce qui peut rappeler 
le poulain naissant en même temps que l’enfant de 
l’hôtesse de Dechtine. Une inscription de Til-Châtel, 
en Bourgogne, associe Epona aux déesses-mères et au 
génie local, preuve que, si elle n’est pas elle-même une 
Mère, elle en est très proche. Sur une stèle auvergnate 
(Esperandieu, n° 108), elle est accompagnée de 
Selénè et Phosphorus tenant une torche tandis qu’un 
vent imaginaire gonfle la draperie qui entoure le haut 
de son corps, ce qui rappelle curieusement le lien de 
Mélusine avec certains châteaux comme Vouvant ou 
Mervent.

	 Pour résumer, la légende de Mélusine 
correspondrait assez bien avec un mythe s’appliquant 
à une de ces Mères gallo-romaines attachées à un 
site ou à une famille et dont la troisième Macha 
présenterait une forme irlandaise assez proche. La 
transformation d’une femme venue de l’Autre monde 
sous forme d’oiseau correspond assez bien avec la 
capacité de Mélusine à prendre son envol, et la queue 
de serpente ne serait qu’un motif ajouté tardivement, 
même si l’existence de sculptures antiques comportant 
des serpents (à Bonn et dans les régions rhénanes, 
un arbre couvert de feuilles où s’enroule un serpent 
sert régulièrement de motif ornemental aux autels 
consacrés aux trois Matronae) a pu aider à donner à 
Mélusine une queue. Un épisode de la Vie ancienne de 
saint Samson de Dol présente sans doute une version 
intermédiaire que l’on pourrait dater du IXe siècle, si 
l’on suit les thèses de Fawtier et Poulin, du VIIIe siècle, 
si l’on accepte celles de Flobert. Il y est question d’une 
vieille et horrible sorcière galloise à la voix terrifiante 
que le saint rencontre dans une forêt qu’elle survole 
de sa course rapide et qu’elle ne peut quitter depuis 
que son mari y est mort. Et ce qui intrigue le plus est 
le mot par lequel l’hagiographe désigne la sorcière, 
theomacha, une expression rare bien qu’empruntée 
aux Actes des Apôtres, 5, 39, qui invite à se demander 
si l’hagiographe, qui envoie un peu plus loin Samson 
en Irlande, connaissait l’histoire de la troisième Macha.

Vouvant : la Tour Mélusine (cl. B. Robreau).



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 8

19

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT 
TRAITé DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 1 LES MATéRIAUX

Chapitre 9, et dernier, février 2019

PARTIE 2 LE BESTIAIRE à venir en 2019.

Les marais asséchés du Lac de Grandlieu que hante encore le cheval Mallet à 
Saint-Lumine de Coutais,  (cl. B. Robreau).


