PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATERIAUX

CHAPITRE 8 :
LE FOLKLORE FRANCAIS

Bernard ROBREAU

Le Gargantua a la hotte,
infatigable marcheur emblématique
de la Sociéte de Mythologie Francaise




Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

CHAPITRE 8 : LE FOLKLORE FRANCAIS

L’importance de la tradition orale pour la
mythologie celtique a longtemps été intuitivement
percue et quelques travaux publiés au XIXe siecle
dans les Mémoires de [’Académie celtique puis par
Sébillot, Saintyves et Gaidoz, mais il faut attendre
Henri Dontenville et sa Mythologie francaise publiée
en 1947 pour que I’on se soucie réellement d’éplucher
le 1égendaire francgais et d’en rechercher les sources
anciennes d’une maniere systématique.

Gargantua et le Jupiter celtique

Le personnage de Gargantua a constitué
un des plus anciens sujets d’étude de la Société de
Mythologie frangaise. Dés sa premicre édition,
la Mythologie frangaise de Henri Dontenville lui
consacre trois de ses chapitres et le bon géant fait
¢galement des incursions dans plusieurs autres. Le
président fondateur met d’ailleurs bien en évidence
un domaine de diffusion de la 1égende gargantuesque
correspondant grossiérement a la zone gauloise ayant
ultérieurement adopté la langue francaise. Bernard
Sergent a voulu suivre ’intuition de Dontenville le
portant a envisager une origine préceltique et il a
restitué une origine préhistorique par la comparaison
avec le géant caucasien Amirani'. Que cette hypothese
soit exacte ou non, le le type du personnage de
Rabelais n’a pu parvenir jusqu’a nous que par le filtre
de la civilisation gauloise et il convient donc, dans un
traité de mythologie celtique, de se demander quel a
été le prototype celtique de notre Gargantua puisque
le nom de ce dernier ne remonte certainement pas
aussi haut.

Gargantua n’est que la face émergée d’un
iceberg. Avant que I’oeuvre de Rabelais et la littérature
de colportage ne diffusent largement son nom, il
apparaissait certainement sous d’autres identités.
Ainsi, si la légende de I’enjambée du géant recensée
par J. Delmas en Rouergue? possede le plus souvent
Gargantua pour héros, ce dernier peut également étre
le Diable, saint Pierre, Samson, Roland, le Juif errant
ou tout simplement le Jaiant. Une chaise de Gargantua
(deux rochers de la vallée de la Seine pres de Duclair)
n’était en 1188 qu’une curia gigantis, une chaise du
géant. Le personnage mythique existait donc avant

1 Sergent B., « Gargantua, Jean de I’Ours et Amirani »,
Mythologie frangaise, 165-166, 1992, pp. 30-59.
2 Delmas J., « L’enjambée du Géant. Un mythe se rapportant
a la traversée des vallées et aux limites », Croyances et rites
en Rouergue des origines a I’an mil, (dir. Ph. Gruat), Musée
archéologique de Montrozier, 1998, pp. 283-313.

e e T

T — |

Depuis Rabelais, les aventures du bon géant Gargantua ne
cessent de passionner la jeunesse

qu’il adopte le nom de Gargantua et il était assez
embarrassant pour que I’Eglise catholique s’attaque
a lui, I’assimilant au démon (d’ou les versions ou
le géant est assimilé au diable) ou lui opposant des
concurrents chrétiens, notamment saint Pierre. Avant
Rabelais, on connaissait de trés nombreux géants qui
deviendront parfois des adversaires de Gargantua,
comme Maury ou Pigalle en Anjou. Il s’agissait
d’évolutions indépendantes mais paralleles du type du
bon géant car Maury a aussi pour pratique d’engouler
les navires qui passent sur la Maine.

Gargantua est d’abord un créateur du paysage.
Ses mythes organisent et interprétent le paysage.
Enlevant ici un caillou de son soulier, dépattant le
second un peu plus loin, jouant aux quilles ou au palet,
ou encore déversant sa hottée, il séme un peu partout
des monts. Pris d’une colique, il crée les marais de
Saint-Gond et en pissant donne naissance au lac de
Nantua et a la rade de Paimboeuf. Désirant boire, il
fait une enjambée pour placer ses pieds de part et
d’autre d’une riviere et s’incline pour boire laissant
les empreintes de ses pieds ou de ses talons, de ses
coudes ou de ses mains sur des rochers qui se font
face de part et d’autre d’une vallée, a moins que ce ne
soit ses genoux qui expliquent un couple de ravins.

Sa force Iégendaire lui vaut I’attribution du jet
de nombreux menbhirs et de la construction de moult



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

tombeaux dolméniques qu’on les nomme palets
de Gargantua ou tombeau du Géant. A Gallardon,
c’est une tour ruinée dominant la bourgade qui est
dénommée 1’Epaule de Gargantua. Jean Delmas
soupconne aussi les géants rouergats d’étre a I’origine
de nombreux ponts, parfois sous 1’identité du Diable.
Le mythe de I’enjambée symboliserait fréquemment
une traversée, le lieu du bas ou le géant se désaltere
étant souvent un passage de barque, un gué ou un pont
vers lequel des chemins descendent sur les versants
de la vallée. En plusieurs lieux, il s’agirait de limites
de cités gauloises comme vers Langogne au passage
de la voie antique de Saint-Paulien (Vellaves) a Javols
(Gabales) ou en d’autres contrées sur la Canche au
passage de la voie d’Amiens a Thérouanne.

Sa taille gigantesque explique son énorme
appétit et sa goinfrerie. A Bagé-la-Ville, dans I’ Ain,
il avale une bouillie de mais qu’on lui enfourne avec
une pelle et lui accorder I’hospitalité est ruineux pour
le grenier et le cellier de ceux qui I’hébergent. En
Bretagne, il attrape une indigestion a Saint-Malo apres
avoir avalé 790 boeufs et, dans le Léon, il débarrasse
les champs de leurs pierres dans les villages qui
I’ont régalé d’une abondante bouillie de blé noir. Se
désaltérant a la riviere, il avale négligemment une

o g g oLl . gt o

R A L 0 L g B g L

Charnizay (l.-et-L

.) et ses environs — Dolmen '(:{pp‘elé: I"aleis de Gar.gnnltuaj..

Chapitre 8

charrette, son bouvier et son chargement de foin ou de
bois épineux qu’il prend pour des moustiques a moins
que ce ne soit quelque bateau chargé de 500 fagots
de bois. S’il s’obstine, il ne tarde pas a assécher la
riviere. Un brin scatologique car ses défécations sont
a la mesure de son appétit (a Rouen il chie le Mont
Gargan et pisse le Robec), il est également gaillard.
Il bouche le cours de la Seine ou de la Dordogne
en allongeant son « troisieme pied ». En Touraine,
il traverse la Loire pour rendre visite aux filles de
Saint-Genouph et, a Guérande (Loire-Atlantique), il
réclame une femme; mais toutes celles de Bretagne
ne sauraient lui suffire. A Saint-Jean-de-Beuvron en
Normandie, les femmes venaient se frotter contre
la pierre de Gargantua pour obtenir un mari ou un
enfant. A Rouen, ou le mont Gargan domine la cote
Sainte-Catherine, les gargans étaient des amulettes
fortement sexuées que les filles a marier portaient lors
des Rogations.

Bernard Sergent a aussi remarqué que
Gargantua est fondamentalement un marcheur a pied,
ce qui l’inclinait a accorder une origine préceltique
a notre géant. Il marche sans cesse, déposant un
peu partout ses dépattures ou ses hottées. Il dispose
pourtant d’une grant jument mais qui lui sert pour

[ o
AR ¥



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

d’autres usages, la queue de 1’animal défrichant la
Beauce. La jument accompagne alors Gargantua et
sa famille vers 1’ouest jusqu’au rivage de la mer ou
le géant 1’abandonne. Gargantua est par ailleurs un
blcheron et un faucheur hors pair. En Velay, un hétre
lui sert de canne; plus au nord, a Saint-Bonnet-le-
Chateau, il est blicheron et échange son fagot contre
un mouton et de la bouillie. En Anjou, il fauche un
champ de blé ; prés de Senlis, le menhir de Borest
est une queusse pour faucher. Dans une variante
chrétienne de Normandie, a Cramesnil-le-Rouvre, il
a le dessous dans un concours de fauchage avec saint
Pierre et de dépit jette 1a sa pierre a aiguiser (le menhir
de Cramesnil-le-Rouvre). En Bretagne, il détermine
les zones fertiles, notamment en les débarrassant des
pierres qui encombrent les champs.

Bien que débonnaire, notre géant n’ignore
pas la guerre. A Marijoulet (Saint-Laurent d’Olt, vers
1I’Aubrac) ou il fabriquait des pieces de joug pour la
population, on lui fit la guerre ; il arracha un chéne,
s’en servit comme massue et abattit leur clocher. On
lui tirait dessus avec des fusils mais il prenait cela pour
des piqures de moustiques. Le savant Rabelais nous
a narré la guerre picrocholine et, a Chateau-Landon,
Gargantua affronte Gallimassue et ses Bédouins en
leur jetant une pluie de projectiles dont témoignent
encore les rochers de Larchant, ce qui raffermit encore
I’hypothese d’une grande bataille mythique associée
a ce lieu.

Les éléments essentiels du dossier rappelés,
nous pouvons revenir a notre question initiale, a
savoir si ’on peut retrouver un personnage divin ou
mythique celtique qui aurait pu faire le lien entre
les origines celtiques et nos géants francophones
médiévaux ou modernes. Si1’on évoque un bon géant,
gaillard et goinfre en lien avec la pierre et les bovidés,
allant plus facilement a pied qu’a cheval, participant
néanmoins a des combats militaires, je crois qu’un
irlandais pensera immédiatement au Dagda et que
Gargantua peut constituer un lointain héritier d’un
géant continental qui devait se rapprocher d’un
équivalent du Dagda. Etymologiquement, ce dernier
est le « dieu bon » et sa goinfrerie n’a pas d’égale.
Lorsqu’il vient chez les Fomoire pour les espionner
sous prétexte de demander une convention pour la
bataille, on lui donne de la bouillie, on remplit le
chaudron de vingt setiers de lait frais avec autant de
farine et de graisse et on y ajoute des chevres, des
moutons et des porcs. Un cochon salé ne lui fait que
deux bouchées et il quitte ses hotes en marchant avec
difficulté tant son ventre est rond. Il est aussi gaillard :
outre sa tenue indécente, une tunique qui lui tombe
jusqu’au renflement des fesses, son membre viril est

haut et long. On nous raconte qu’il avait eu un rendez-
vous de femme avec la Morrigan. Il vit la femme se
lavant dans la riviere Unius en Connaught. Elle avait
un pied devant I’eau au sud et 1’autre devant I’eau au
nord ; cela signifie qu’elle est a la taille du Dagda et
enjambe la riviere. Ils eurent une union et depuis le
lieu s’appelle « le Lit du couple ». Autant dire que
les actes du Dagda marquent aussi le paysage, méme
si cela est d’'une maniére moins lancinante que le
Gargantua frangais qui dispose ici et 1a de fauteuils ou
d’écuelles de pierre. Le couple a laissé ses empreintes
dans la vallée d’Unius, probablement les montrait-on
imprimées dans quelques rochers de part et d’autre
de la vallée. Le Dagda est aussi batisseur et en lien
avec la pierre. Il « était constructeur de forteresse,
c’est lui qui creusa Rath Brese », créant une sorte
de relief artificiel a la mani¢re de Gargantua édifiant
un tombeau dolménique. Derriére lui, il traine une
fourche branchue dont la trace suffisait comme
frontiére de province. Faut-il penser que ces fronti¢res
correspondent aussi a ces vallées qui hébergent les
enjambées de Gargantua en limite de cités gallo-
romaines, ou qu’il ne s’agit que d’une redondance
des fossés du constructeur de forteresse ? Peut-Etre
les deux. Qu’on I’imagine en dieu de 1’abondance a
cause de sa goinfrerie, en gaillard coureur de jupons
ou en sculpteur de paysages naturels ou artificiels, la
concordance semble étroite entre le Dagda et le géant
rabelaisien. De maniere plus générale, le Dagda est
aussi un marcheur solitaire qu’on ne voit jamais a
cheval ou en char comme Lugh ou la Morrigan et,
s’il ne semble pas un guerrier de nature, il participe
néanmoins aux grandes batailles de Mag Tured
et s’illustre méme dans la premicére en menant les
troupes au combat, se mettant « a briser les bataillons,
a bousculer les armées, a détruire les bataillons et a
les chasser de leurs positions » et il fit tomber Cirb le
guerrier sous ses coups violents.

D’autres détails de la 1égende de Gargantua
méritent aussi d’étre examinés. Gargantua est décrit
par B. Sergent comme un dévorateur lorsqu’il met le
nain Rincegodet dans sa gibeciére apres lui avoir brisé
les mains et peut-&tre aussi lorsque, se désaltérant,
il avale par mégarde attelage, bouvier, bateaux et
passagers. Mais en méme temps, il apparait comme
un « expert dans I’art de dominer les eaux® ». Faut-il
penser a un souvenir de la puissance de mort et de
résurrection du Dagda ? Les liens de ce dernier avec
I’eau sont bien connus : il s’unit avec la Morrigan
sur la riviere d’Unius et son chaudron provient de
Murias, c’est-a-dire de la mer (muir). L’aversion du
héros francophone pour les chiens, manifeste en Ille-

3 B. Sergent, op. cit., p. 43.



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

et-Villaine (rochers du Perrot a Combourg ou Pierre
au Mignon de Méziéres) dans les pierres qu’il lance
pour se défendre d’eux et en Vendée ou il laisse choir
la Pierre Follet de Rosnay-sur-Yon quand un chien
le mord au mollet, remonterait-elle a une lointaine
inimiti¢ du type de celle opposant Cdachulainn (le
« chien de Culann »), fils de Lug, a Ca Roi, une
hypostase épique du Dagda* ?

Ce personnage de Cu Roi fournit par ailleurs
plusieurs autres ¢léments de comparaison. C’est un
géant énorme, laid qui atteint le ciel en hauteur et
laisse apparaitre I’horizon marin entre ses jambes. On
le rencontre souvent dans un brouillard druidique, ce
qui explique la couleur grise de son manteau. Il a les
mains pleines de chénes coupés qu’il lance contre ses
adversaires et aussi une massue aussi lourde qu’une
meule de moulin. Et chaque nuit, il est capable de
faire tourner un chateau aussi rapidement qu’une
meule. Tous ces traits se retrouvent dans des 1égendes
gargantuesques. D’un seul pas, notre bon géant allait
de Cannes aux iles de Lérins ou revenait de Jersey ou
Guernesey jusqu’au continent en avalant la brume. A
Labrit, dans les Landes, il repoussa les Anglais en leur
lancant de grands chénes qu’il avait déracinés. Au cap
Fréhel, il faisait tourner les moulins du souffle de sa
narine. Dans le Nivernais, comme il avait menacé de
provoquer la famine, les habitants le jettent dans un
puits et lui lancent des meules de moulin sur la téte.
Etant pris de coliques a Sallanches, en Savoie, les
médecins descendent a cheval dans son estomac et y
trouvent un moulin qu’il avait absorbé par distraction
en buvant I’Arve. Une histoire voisine se raconte
plus a I’ouest quand, ayant bu le Thouet, il se dirige
vers la Loire et avale un moulin sur un coteau. Il en
meurt d’ailleurs car les ailes continuent de tourner
dans son ventre. B. Sergent dit justement qu’il est un
ingurgitateur de moulins, peut-étre faudrait-il mieux
dire qu’il tourne a I’intérieur de lui-méme comme
une meule de moulin et cela rappelle aussi ces bétes
énormes de la Navigation de la barque de Maelduin
dont les os et la chair tournent a I’intérieur de leur peau
a moins que ce ne soit leur peau qui tourne comme un
moulin alors qu’os et chair restent immobiles.

Par sa capacité a enjamber les riviéres et a
passer d’une ile a 1’autre en marchant sur le fond de
la mer, Gargantua évoque aussi Bran le Béni, un autre
géant, gallois et muni comme Cd Roi et le Dagda
d’un chaudron. Bran passe de (Grande-)Bretagne en
Irlande en portant sur son dos tout ce qu’il y avait
de musiciens. Les guetteurs irlandais le prennent

4 Voir B. Robreau, « Le dieu au manteau gris sombre »,
Ollodagos, 21, 2007, pp. 195-278, particulie¢rement pp. 196-
197 et 230-231 (Ca Roi et Cuchulainn), 205-211 (Ca Roi et le
Dagda), 239-45 (Bran le Béni).

Chapitre 8

pour une montagne. Dans la verte Erin, son corps sert
de pont pour traverser la riviere Shannon. Un autre
épisode le voit moudre comme farine les guerriers
irlandais. Tous ces détails évoquent 1a encore autant
Gargantua que le Dagda.

Cette capacité a tourner comme un moulin nous
donne un nouvel argument essentiel pour considérer
Gargantua comme un avatar tardif du Jupiter gaulois,
dont le Dagda ou son hypostase Ca Roi représentent
les équivalents irlandais, et Bran le Béni une figure
galloise. En effet, la roue s’est parfois substituée en
Gaule au foudre du Jupiter romain et le moulin, a eau
puis a vent, n’en constitue, tant en Gaule qu’en Irlande,
qu’une forme évoluée. On rapprochera de cet attribut
de la roue la mani¢re dont le Dagda se débarrasse
du géant Cridenbel qui I’affamait au temps de la
royauté de Bres en exigeant de lui les trois meilleurs
morceaux de sa part dans un des récits de la Seconde
bataille de Mag Tured. Sur le conseil de son fils le
Mac Oc, il met dans les trois morceaux trois pieces
d’or: « I’or tournera dans son ventre et il en mourra ».
Cela rappelle beaucoup I’histoire de Gargantua qui
meurt d’avoir avalé un moulin. Mais la version parait
plus archaique puisqu’il est question de trois picces
d’or, plus proches d’une roue solaire. A I’'inverse de
V. Raydon’® et a la suite de F. Le Roux, nous pensons
donc que le Dagda est bien (et non Lug) le dieu a la
roue irlandais, que Mog Ruith est bien son serviteur
et que le Jupiter irlandais n’est donc théologiquement
et mythiquement pas trés différent du Jupiter gaulois
qu’on le nomme Taranis ou Sucellus.

[lestvraiquele Dagda n’est que médiocrement
tonnant, mais ce n’est pas le cas de son hypostase Cu
Roi, I’homme au manteau gris. Quand ce dernier va
abattre sa hache sur le cou de Cuchulainn dans Le
festin de Bricriu, « le crissement de la vieille peau®
qui était autour du camarade et le fracas de sa hache
¢taient comme le grand bruit d’un bois agité par la
tempéte durant une nuit d’orage ». De méme le rustre
qui arrive en Munster aupreés de Finn et retrousse
son manteau jusqu’au-dessus de ses fesses « part a
la vitesse du chevreuil ou de I’hirondelle ou du vent
mugissant sur les puissantes montagnes au milieu

5 « Le Dagda, dieu de 1’orage et du panthéon irlandais. Un
écueil du comparatisme interceltique ? », Dialogues d’histoire

ancienne, 39, 1, 2013, p. 93.

6 La peau qui tourne autour de Curoi rappelle ici la béte
insulaire dont la peau tourne autour de la chair et des os. Quant
a Cdchulainn, a cet instant, il distend son cou jusqu’a ce qu’il
atteigne 1’autre extrémité du billot. La technique renvoie a la
maniere dont Evnyssien procede en se distendant pour éclater
en quatre morceaux le chaudron de résurrection de Bran le Béni,
dont la Fontaine de santé, ou Diancecht ressuscite les guerriers
morts en les rechargeant en feu, n'est qu'une variante digne de
1'Apollon Borvo (« bouillonnant ») gaulois.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

La roue a carillon de Confort-Meilars (Finistere) guérissait du mutisme. Faut-il y voir un des ultimes avatars de la roue
du Jupiter celtique ? (cl. B. Robreau).

de mars. Telles étaient la rapidité, la violence et la
force du départ que le géant fit un bruit de tonnerre
en quittant la colline ». Ce passage est d’ailleurs a
rapprocher de la tradition du Vivarais selon laquelle
Gargantua est censé apporter 1’été et 1’hiver dans
sa hotte. En mars, il est probable qu’il apporte les
premiers orages de 1’été. Dans le folklore frangais,
c’estala Quasimodo, le dimanche in albis, al’octave
de Paques, qu’il faut commencer a sonner les cloches
pour ¢loigner les orages. Et Gargantua s’assied ou
pose le pied fréquemment sur des clochers sans
doute pour en neutraliser les cloches car, a Angers,
il lance si fort une mouche contre la cloche de la
cathédrale Saint-Maurice qu’il la fend, vole celles
de Bourbourg et décroche celles de Notre-Dame de
Paris pour les mettre au cou de sa jument. Et c’est
bien le bruit qui est en cause car nous disposons
d’une version plus archaique ou il avale des pierres
sonnantes données par les habitants de Dinan afin
de venir les faire sonner a Plévenon. Mais marchant
dans le lit d’Arguenon, il est pris d’un haut-le-coeur
en croisant un bateau chargé de raies et vomit les
pierres a Notre-Dame du Guildo. La legon est aussi
claire que pour les cloches. Son action vise a éviter
toute sonnerie et donc toute tentative d’éloigner
I’orage.

Gargantua est aussi chasseur et donc, d’une
certaine manicre, maitre des animaux. Tout petit, nous
dit B. Sergent, il réclame une gibecieére en cuir de
cerf qui nécessite aux veneurs d’Arthur de nombreux
exploits cynégétiques en France, en Angleterre et
dans la forét d’ Ardennes. Puis il faut anéantir tous les
loups d’Angleterre pour doubler cette gibeciere. C’est
en revenant de la chasse avec, accrochés a son col,
37 cerfs, des biches et des sangliers que le bon géant
rencontre Gallimassue. Ici, le personnage rappelle le
maitre celtique des animaux généralement identifié
a Cernunnos que I’on retrouve sur le chaudron de
Gundestrup. Nous 1’avons déja observé dans Le
chevalier au lion de Chrétien de Troyes sous 1’aspect
d’un géant noir de dix-sept pieds de haut, laid et hideux,
avec une téte plus grosse que celle de n’importe quelle
béte, des oreilles grandes comme celles d’un éléphant,
portant autour du col deux peaux fraichement
¢écorchées de deux boeufs ou de deux taureaux. Assis
sur une souche, il garde les bétes de la forét et tient a la
main une massue. Dans la version galloise (Owein et
Lunet), il y a mille animaux sauvages autour du géant
qui est assis sur un tertre et il décharge un coup de sa
massue de fer sur un cerf qui fait entendre un grand
bramement qui fait accourir toutes sortes d’animaux
y compris serpents et viperes en aussi grand nombre



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

que les étoiles. Or ce géant indique au chevalier au
lion le chemin de Barenton ou, en versant 1’eau sur
la dalle de marbre, ce dernier déclenchera un énorme
orage : un si grand coup de tonnerre survient qu’il
pouvait sembler que la terre et le ciel tremblaient et
une violente gréle dépouille I’arbre de la fontaine
de toutes ses feuilles. Il faut certainement ici lier les
deux événements qui se produisent vers la Saint-Jean
et se succedent en quelques paragraphes : le brame du
cerf déclenche I’orage de la méme maniere que le cri
du taureau est assimilé au tonnerre dans les régions
méditerranéennes. C’est d’ailleurs le moment de se
rappeler I’épilogue du séjour du Dagda au temps de
la royauté de Bres : la génisse choisie par le dieu
attire a lui tous les troupeaux d’Irlande lorsqu’elle
mugit. Le détail est important parce qu’il semble bien
montrer que, malgré les apparences, le Dagda est
aussi tonnant que Taranis. Et le conseil du stratagéme
lui a été¢ donné par le fils qu’il a eu de son adultére
avec Boand, la « vache blanche ». L’aspect bovin est
méme particuliecrement accentué¢ dans la description
de Cu Roi qui a des yeux de la taille d’une citerne a
boeufs, une énorme massue de la taille d’une remise
d’hiver sous laquelle trente boeufs pourraient trouver
refuge, une hache dont la poignée nécessite pour la
déplacer un attelage de labour de six paires de boeufs
tandis que la souche qu’il tient de la main gauche
serait un fardeau pour vingt autres paires de boeufs.
Sur le continent, il faut sans doute aussi évoquer la
coutume appelée le chaudron sonore par Van Gennep.
Connue en Bretagne, Anjou et Vendée, elle consiste a
faire chanter un chaudron ou une bassine a lessive la
veille de la Saint-Jean pour obtenir un bruit terrifiant
et nuancé. Ce chaudron est donc activé a la date a
laquelle éclate le terrible orage de Barenton. Et le fait
de faire chanter un chaudron renvoie d’assez pres a
deux des attributs du Dagda : le chaudron et la harpe.

Quelques autres ¢léments du folklore de
Gargantua renvoient cependant a d’autres dieux que
le Jupiter celtique. Ainsi quand, ayant entendu parler
du géant Maury de Pruniers pres d’ Angers, Gargantua
prend son adversaire par I’oreille et ’attache dans le
roc, on pourrait songer a une réminiscence d’Ogma,
qui enchaine les hommes par la magie des ogams. Il
en va de méme pour le fagot que notre géant donne
a une vieille femme en divers lieux et qui suffit pour
chauffer cette derniére pendant sept ans. Au temps
de la royauté de Bres, pendant que le Dagda était
constructeur de forteresse, Ogma était employé a
porter des fagots’. On peut aussi penser a la 1égende

7 1l pourrait cependant s’agir de bourrées d’épines, mot d’appel
qui apparait a plusieurs reprises dans le 1égendaire de Gargantua.
Dans ce cas, le motif pourrait renvoyer & Ysbaddaden, le chef
des géants dans le récit gallois Kulhwch et Olwen. Son nom

7

Chapitre 8

mayennaise ou Gargantua envisage de s’emparer des
cloches de Saint-Tugdual a Laval pour s’en faire un
sifflet car, en Irlande, c’est Brigid qui passait pour
avoir inventé le sifflet. On remarquera cependant
qu’Ogma est le frere du Dagda et Brigid sa fille. Il
pourrait donc s’agir de données détachées de leur
contexte initial, mais qui n’interviendraient pas par
hasard. Un autre détail contenu dans une légende
normande peut aussi donner matiére a réflexion.
Gargantua s’endort a Vire, le bras par dessus le ravin.
Un savetier emprunte ce pont, mais il pique le géant
de son baton ferré. Ce dernier se réveille et le savetier
tombe a I’eau. On sait en effet que Lug, le Mercure
celtique, est particulierement lié¢ a I’art du cordonnier
alors que Cu Roi est vétu de vieilles chaussures de
peau non tannée en lambeaux. Faut-il voir ici un trés
tardif reflet de I’hostilité que nous avons observé entre
Cua Roti et Cachulainn et qui serait tranposée de celle
du Dagda et de Lugh ? En tout cas, La mort tragique
des enfants de Tuireann insiste sur |’antagonisme
existant entre les deux familles des enfants de Cainte
(Lug, Cian, Diancecht) et des enfants de Tuireann
(Brian, Iuchar et Iucharba, fils de Brigid et petits-fils
du Dagda).

La Tarasque

La mythologie de Gargantua s’est accrochée
au paysage, entre autres a des rochers ou des tombeaux
mégalithiques. Mais la mémoire du passé mythique
peut aussi se conserver par le rite, comme il en va
avec la Tarasque® qui aurait donné son nom a la ville
de Tarascon. Le monstre, dont on notera 1’appellation
féminine, semble avoir fait 1’objet d’une tentative
de christianisation vers la fin du XII¢ siécle par
I’entremise de la Iégende de sainte Marthe, laquelle ne
s’introduisit dans le martyrologe des diocéses d’ Arles
et d’Avignon qu’au XIII¢ siécle, aprés I’invention
de ses reliques en 1187. La béte mythique habitait
en dessous du chateau un trou du rocher dominant
le Rhone. La sainte, qui fait ici figure de héros
civilisateur, vint dans son bois lui jeter de 1’eau bénite
alors que la Tarasque s’était emparée de quelqu’un et
le mangeait. Vaincu, le dragon devint doux comme un
agneau. Marthe le lia avec son ruban ou sa ceinture
(I’équivalent de I’étole des prétres) selon un vieux
cliché hagiographique et la population le déchiqueta
sur le champ a coup de lances et de pierres. Vers 1250,
Jacques de Voragine décrit le monstre dans sa Légende

signifie en effet “buisson d’épines”, ce qui semble une allusion
a sa barbe généreuse que Kulhwch doit lui raser d’une oreille a
I’autre. Quant aux descriptions de Curoi, elles insistent sur sa
face hérissée et ses sourcils broussailleux...

8 Dumont L., La Tarasque, 1951.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

=

Tarascon : le chdteau et l'église Sainte-Marthe (cl. B. Robréau).

dorée comme un étre mi-terrestre, mi-amphibie,
moiti¢é dragon et moiti€é poisson, plus épais qu’un
boeuf et plus long qu’un cheval. On avait beau venir
en nombre et en armes, il était impossible de le tuer car
il quittait alors son bois pour se cacher dans le fleuve
ou il génait la navigation. Il ravageait les alentours et
terrorisait les habitants. Gervais de Tilbury, au début
du méme siecle, banalisait davantage son monstre
en encadrant sa description par deux autres légendes
de dracs : celle d’Arles ou la béte appelait par trois
fois sa victime, celle de Beaucaire ou elle gardait une
laveuse captive pendant sept ans dans sa demeure au
fond des eaux.

Ce monstre a certainement eu des équivalents
en d’autres régions francaises : la Gargouille de saint
Romain a Rouen, la Chair-Salée que Bossuet interdit a
Troyes, le Graoulli messin dont saint Clément délivra
sa ville. Mais ce qui est important a Tarascon, c’est sa
longue survie jusqu’a nos jours dans la féte populaire.
Dumont le considérait comme le dernier dragon rituel
survivant en France (en Wallonie, Mons conserve son
dragon cérémoniel et son combat du Lumechon lors
de sa ducasse attestée depuis 1248). La cérémonie,
annnuelle avant la Révolution francaise, intervenait
le lundi de Pentecote mais s’insérait dans une saison
de fétes dont elle constituait le point culminant. C’est
le lundi de Paques qu’une délégation de jeunes gens

demandait au maire la permission de faire courir
la Tarasque. Ces Tarascaires participaient aussi
le dimanche d’avant 1’Ascension a la procession
allant chercher a Saint-Etienne-du-Bois la statue de
Notre-Dame du Chateau pour 1’apporter a Tarascon,
y pratiquant le jeu de la pique et du chapeau. Le 29
juillet, la procession de la Sainte-Marthe, ou une
petite fille de 10-12 ans conduisait la Tarasque par
un ruban attaché au col de la béte, correspondait a
la fin de la foire de Beaucaire. C’¢était surtout une
féte ecclésiastique avec les pauvres de la Charité
et les corps religieux défilant derriere la Tarasque,
mais comportant peu d’éléments populaires qui se
concentraient plutét sur le lundi de Pentecote.

Les Tarascaires constituaient un groupe
cérémoniel composé de seize garcons célibataires
qui auraient défi¢ le monstre. La moiti¢ d’entre
eux seulement aurait survécu et fondé les villes de
Tarascon et Beaucaire, sur 1’autre rive du fleuve.
L’abbé de la jeunesse présidait aux jeux de la féte
de Pentecdte et assurait la police de la ville pendant
ces jours. On n’était tarascaire qu’une seule fois et le
costume n’est porté qu’a cette occasion. La sortie de
la Tarasque, dont le nom évoque celui des taureaux,
a été mis en parallele avec 1’abrivado (la course de
taureaux ou on attache une corde aux cornes de la béte
et ou on la promene a travers les rues dans une course



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

 tn Tarusoue

folle, la jeune fille parvenant a lui toucher la queue
étant censée se marier dans 1’année). A Tarascon,
le monstre est promené dans les rues, escorté
triomphalement par huit Tarascaires qui dispose d’un
nerf de boeuf pour fouetter la queue de la béte ou les
gens trop proches de la queue. Destinée a effrayer et
bousculer, la béte est surtout dangereuse par ses coups
de queue qui doivent renverser les gens. Parfois, il y

B > 7, PR tn - (T

Chapitre 8

a des accidents quand quelqu’un est touché mais la
foule applaudit comme si les coups de queue avaient
une valeur positive. Les liturgistes médiévaux comme
Jean Beleth et Guillaume Durand montrent le dragon
cauda longa et inflata les deux premiers jours de la
sortie des dragons cérémoniels aux Rogations de
I’ Ascension, cauda incurvata et dimissa le troisiéme
jour ou, apres le triomphe du dragon les deux premiers
jours, vient la victoire du Christ. Pour eux aussi, la
partie la plus importante du dragon est sa queue, dans
laquelle réside sa puissance, sa virfus. On met aussi
des fusées dans ses narines pour qu’il crache le feu
lors des courses.

Le caractere hybride de ce dragon a carapace
de tortue, pattes d’ours, torse de boeuf, téte de
lion et oreilles de cheval, est un trait d’une grande
permanence car la carcasse doit contenir et cacher
les porteurs qui figurent aussi les huit tarascaires
tués gisant dans ses entrailles. La structure, avec une
créte dorsale en dents de scie posée sur I’aréte de la
charpente avec les piquants fixés a I’intersection des
lattes, se rapproche de celle de certains dispositifs
de carnaval ou plusieurs hommes marchent en file
indienne dans une échelle tenue horizontalement,
dissimulés sous une étoffe (Bidoche a deux porteurs
et téte de cheval de I’ouest de la France).

La sortie du dragon de Mons lors du Doudou (cl. M. Leconte).
e . ]




Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

La féte, qui rassemblait aussi les corporations
de la ville (vignerons, portefaix, vivariers, bergers,
ménagers, meuniers, arbalétriers), avait certaines
préoccupations de troisieme fonction. Le dragon est
en rapport avec I’eau ou on le reconduit au moment
de la sécheresse estivale. Au moment du défilé des
confréries, les adeptes passent par deux en portant
une tortilla ou un petit pain au bout d’une baguette et
les ménagers (les agriculteurs) montés sur leurs mules
distribuent des petits pains censés défendre leurs
animaux contre la mort. Néanmoins, la féte pourrait
bien perpétuer certains aspects d’une trés ancienne
cérémonie d’initiation du fait des caractéristiques des
tarascaires, ces jeunes célibataires qui ne craignent
pas d’affronter un monstre censé¢ manger les enfants
et commémoreraient ainsi 1’épreuve accomplie
par les fondateurs de la ville. L’épreuve initiatique
semble méme se placer lors de la visite a Saint-
Etienne-du-Bois car le monstre était parfois aussi
appelé Nerluc (Bois noir) du fait qu’il était censé y
habiter. Le lundi de Pentecote correspondrait plutot
avec la féte de rentrée des initiés en présence de toute
la communauté. La structure celtique de ce rituel a
base guerriere parait assez évidente du fait de la
comparaison irlandaise. On se rappelle en effet le
triple combat de Cuchulainn, le modele du guerrier
initié, contre la Morrigan dans le gué. Celle-ci peut
se présenter sous des formes animales variées :
nocturne louve, mais aussi génisse et surtout anguille.
La Tarasque est féminine, avec un nom (méme si
I’étymologie est incorrecte) et une course évoquant le
taureau. Elle rappelle la Morrigan qui, sous la forme
de I’anguille, s’avére particulierement dangereuse
par son long corps en forme de queue qu’elle enroule
autour des jambes de Cuchulainn pour le renverser.
Et on a aussi appelé Tarasque de Noves (a 20 km de
Tarascon) une sculpture de carnassier androphage qui
pourrait aissi bien évoquer un loup qu’un lion ou un
ours.

Etant donné I’aspect du calendrier festif,
il est probable que la féte médiévale et moderne
s’inscrivait dans ce que la tradition galloise aurait
appelé le complexe des combats des calendes de mai.
La présence carolingienne du sauroctone saint Dié en
face de I’ancien sanctuaire gallo-romain de Suévres,
au bas duquel gitait la Carne Aquoire sur I’autre rive de
la Loire, et celle du démoniaque Neptune Trabaudus
qui sortait du Cher sous 1’aspect d’un cheval dans la
Vie de saint Eusice, dans une zone ou [’on connait une
inscription antique d’un sanctuaire au dieu du fleuve,
appuient la probabilité d’une origine protohistorique
du rituel. En Berry et Touraine, le long du Cher, de
I’Indre et de la Sauldre, la personnalité¢ de la béte

est moins riche, malgré la présence du dragon de
Nanteuil prés de Montrichard. En revanche, on y
trouve toute une série de quintaines sur 1’eau qui
avaient lieu le 1* mai (Romorantin), le dimanche
(Bléré, Chenonceaux, Mehun-sur-Yeévres) ou le lundi
de Pentecote (Montrichard, Saint-Aignan-sur-Cher,
Buzangais), a la Trinité (Thenoux, Mareuil-sur-Cher)
ou le dimanche suivant (Mennetou, Chatres). La
coutume concerne généralement les jeunes gens, plus
précisément ceux qui sortent de cette classe d’age :
les nouveaux mariés a I’exception de ceux qui avaient
eu un enfant dans I’année (Mehun), les jeunes gens
de plus de quatorze ans non encore mariés (Thenioux,
Mennetou, Chatres) et aussi les meuniers, les maitres
de la roue, (Buzancais, Saint-Aignan, Romorantin)
qui exercaient souvent aussi la fonction de bourreau.

Légendes et sentences d’inondations
catastrophiques

La plus célebre légende continentale de
cité submergée est celle de la ville d’Ys dont la
localisation semble hésiter entre la cdte sud du
Finistére et la baie de Douarnenez. Il n’en existe pas
de version canonique et les plus anciens vestiges, trés
christianisés, n’apparaissent que vers la fin du XV¢
siecle. Il est alors question d’une submersion liée aux
péchés de ses habitants et a laquelle le roi Gradlon
aurait miraculeusement échappé. Saint Corentin
intervient a ses coOtés, mais les versions ultérieures
le remplaceront souvent par saint Guénolé. La cour
de Gradlon se caractérise par ses festins et par son
luxe. Mais le personnage de Dahut (ou Ahes), fille
de Gradlon, dont la débauche serait a I’origine du
malheur, n’apparait qu’en 1636 dans la version
d’Albert le Grand qui développe le théme a travers
I’inspiration biblique (la destruction de Sodome et
Gomorrhe, villes corrompues). Le XIX® si¢cle a vu
la multiplication des collectes orales et des versions
(Souvestre, La Borderie, Le Braz, Sébillot) dans
laquelle I’imagination des auteurs a certainement
beaucoup travaillé.

Quelques motifs non christianisés sont présents
dans ces variantes. L’un est ’assimilation de Dahud a
une de ces femmes de la mer, siréne ou Mary-morgane.
Un autre réside dans I’introduction tardive d’un cheval
: le Morvarc’h. 1l figure dans la légende du roi Marc’h
recueillie en 1905 par Le Floc’h dans laquelle Dahut
intervient par deux fois pour échanger les oreilles du
roi avec celles de son cheval, puis pour assister a sa
mort. Dans la version de Guyot (1926), le Morvarc’h
est le cheval magique de Malgven, la reine du nord
dont Gradlon tue le mari. Tous deux engendrent Dahut

10



Petit traité de mythologie celtique

1. Les Materiaux

Chapitre 8

Vue depuis Locronan, la baie de Douarnenez ou git la ville d'Ys engloutie (cl. B. Robreau).

pour laquelle le pére fait construire une cité protégée
par une digue dans la baie de Douarnenez. La fille y
mene une vie dissolue et fait tuer ses amants au matin.
Quand la clef est volée et la porte qui retient les eaux
ouverte, Gradlon tente de s’échapper avec sa fille sur
Morvarc’h, mais Guénolé précipite celle-ci dans les flots
qui I’engloutissent. Un autre motif, moins remarque,
intervient aussi : celui de la liaison d’Ys avec un autre
site alternatif. Ainsi une tradition bretonne veut que
lorsque Paris sera engloutie, Y's renaitra. Il est probable
que cette croyance remonte a la fausse étymologie Par-
Y's ou Paris est égal (par) a Ys. Mais une autre 1égende
veut qu'Y's renaitra le jour ot une messe y sera célébrée.
Une version recueillie vers 1830 rapporte qu’Y's aurait
pu étre sauvée par le sang du Christ si un calice lancé du
haut de la cathédrale de Quimper avait pu étre apporté
intact jusqu’a la baie de Douarnenez et précipité dans la
mer. On rappellera aussi la fausse étymologie qui mettait
I’autre nom de Dahut, Ahes, en rapport avec Carhaix
(Ker Ahes), la capitale gallo-romaine des Osismes, le
peuple gaulois qui occupait I’ Armorique occidentale.
La ville d’Herbauges® est une autre cité
engloutie célébre qui se serait située sous ’actuel

9 Lelu J.P, « Légendes et tradition autout du lac de Grand
Lieu », Mythologie frangaise, 194, 1999, p. 2-22 ; Robreau B.,
« Mythe et rite : les surivances du cheval celtique », Mythologie
francaise, 244, 2011, p. 23-35.

11

lac de Grandlieu, au sud de Nantes. La également
la christianisation parait ancienne, probablement
carolingienne dans la mesure ou elle est déja a
I’oeuvre dans la Vie de saint Martin de Vertou. Ce
diacre aurait été envoyé en mission a Herbauges
par un évéque de Nantes du VI® siecle du nom de
Félix, connu de Grégoire de Tours. A cette époque, il
aurait existé a I’emplacement du lac une ville restée
paienne habitée par les descendants des habitants de
Rezé qui adoraient notamment une statue de Jupiter
en or massif. Une légende du XVII* siecle précise
d’ailleurs que ce serait la destruction de Nantes par
Jules César qui aurait contraint les ancétres de ces
gens a I’exil dans les marais. Venu a Herbauges,
Martin de Vertou préche inutilement 1’Evangile ;
seuls une brave femme et son mari nommé Romain
se convertissent. Devant cette impiété opiniatre, une
voix céleste avertit le diacre de rentrer a Nantes car
la colére divine va se manifester. Il prévient Romain
et sa femme qui se hatent de le suivre. La punition
céleste ne tarde pas, se conformant au récit biblique
de Sodome et Gomorrhe, puisque Martin ayant
interdit aux deux fuyards de regarder derriére eux,
la femme de Romain, imitant celle de Lot, ne put
s’empécher de se retourner et fut changée aussitot,
non en une statue de sel mais en une statue de pierre,
un menhir qui se trouve encore prés de Pont-Saint-



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Martin et que I’on nommait, vers 1780, la Vieille de
saint Martin.

L’eau, sortie des entrailles de la Terre, avait
englouti la ville. Selon Thomas de Saint-Mars, qui
écrit dans les Mémoires de I’Académie celtique vers
1810, il y avait prés de Saint-Aignan-de-Grand-
Lieu, une petite ile sablonneuse, 1’ile d’Un ou de
Dun, ou I’on voyait des restes de fossés et une pierre
(depuis disparue) haute d’environ 1,60 m percée d’un
trou de 16 cm a 60 cm au-dessus du sol. Selon la
légende qu’il recueillit alors, elle servait a boucher
I’entrée du gouffre qui avait vomi ’eau du lac. Ce
gouffre renfermait un énorme géant qui, du fait des
efforts qu’il fait pour se libérer de sa prison, excite
les tempétes sur le lac. Il restera enfermé jusqu’a ce
qu'une jeune fille vierge passe le bras gauche dans
le trou de la pierre pour I’enlever tout en tenant de
la main droite une ceinture bénie munie d’un noeud
coulant destiné a lier le géant.

Ces données de la tradition populaire locale
semblent moins dépendants de la christianisation
que celles tirées de I’hagiographie de saint Martin de
Vertou ou méme que de I’histoire de la ville d’Ys. On
notera la-aussi I’existence d’une liaison alternative
entre la ville engloutie et une cité gallo-romaine car,
d’une part, les habitants du lieu sont censés venir de
Nantes ou de Rez¢ (sa ville portuaire jumelle sur larive
méridionale de la Loire) détruite par César, d’autre

=

Le lac de Grandlieu qui a recouvert la ville d'Herbauges (cl. B. Robreau).

-

part, on connaissait en Pays de Retz (celui de Rez¢)
une sentence qui disait : « Quand Herbauges se relévera,
Nantes périra » ou sous une forme inversée « Quand
Nantes disparaitra, Herbauges renaitra ». Deux autres
¢léments doivent ausssi étre pris en considération pour
valoriser la tradition populaire locale. Le premier est le
témoignage du lai de Tydorel, datable de la fin du XII®
siecle ou du début du suivant, qui évoque une aventure
qui se passe au bord d’un lac situé prés de Nantes. Un
jour de grande chaleur, I’épouse d’un roi de Bretagne
venu chasser prés de Nantes s’assoupit dans un verger
au milieu de ses suivantes apres le repas de midi. Quand
elle s’¢éveille, elle est seule et voit apparaitre un beau
chevalier qui ’emmeéne sur son cheval blanc et la dépose
sur un tertre, au bord d’un lac. Le chevalier monté sur
son destrier entre alors dans le lac qui se referme sur lui.
Il franchit dans les profondeurs la longueur de quatre
lieues (a peu pres la longueur du lac vers Saint-Aignan-
de-Grand-Lieu) avant de ressortir et de revenir vers la
Dame a qui il demande de ne pas lui poser de question.
Leur union cachée améne la naissance d’un fils, Tydorel,
et d’une fille. Tydorel succédera au roi de Bretagne et la
fille épousera le comte de Nantes. Tydorel possede la
particularité de ne jamais dormir, et sa soeur mettra au
monde deux fils qui dormiront mieux que ne le font les
autres gens. Tydorel fait avouer a sa mere son origine
surnaturelle et se précipite dans les eaux du lac ou il
disparait a jamais.

12



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

La mention du cheval blanc est ici
déterminante, d’une part parce qu’elle constituait
un ¢lément fondamental de la légende irlandaise du
lac Neagh, d’autre part, parce qu’elle est beaucoup
moins suspecte que celle de la légende d’Ys qui
paraissait un €lément rajouté tardivement, et peut-
étre artificiellement. Cette mention conforte aussi
I’apparentement du lai de Tydorel et de la 1égende
du lac de Grand-Lieu. On connaissait en effet sur
les rives de ce lac, a Saint-Lumine-de-Coutais, une
ancienne coutume folklorique que 1’on peut suivre
a travers les aveux féodaux de 1542 a 1788. Elle
prenait place a la PentecOte et consistait en un jeu
interprété par neuf acteurs : quatre danseurs (deux
porteurs d’épée, un autre équipé d’un baton en forme
de lance ferré aux deux bouts et un dernier jouant
le cheval Mallet ou Merlette) et cinq musiciens. La
veille, on faisait abattre un chéne dans le bois de la
Moriciére, en bordure du marais communal dont la
jouissance était la contrepartie du jeu, et on le portait
en cortege jusqu’a la place de 1’église pour y étre
planté en guise de mai. Lors de la grand’messe, le
cheval-jupon prenait place sur le banc seigneurial et,
a la sortie, le cortege des acteurs se reformait sur le
parvis et tournait trois fois autour de 1’arbre de Mai.
On se rendait ensuite chez les marguilliers pour le
banquet qui était a la charge des nouveaux mariés de
I’année. Apres les vépres on revenait danser autour
du chéne, en en effectuant neuf fois le tour et en
faisant baiser trois fois I’arbre par le cheval de bois.
Puis le batonnier entonnait une chanson grotesque
de 99 couplets recensant la chronique villageoise de
I’année écoulée (anecdotes, mésaventures, litiges,
scandales...), servant en quelque sorte d’exutoire et de
solde de tout compte. Le lendemain, les marguilliers
¢taient tenus de retourner sur les lieux avec leur
cortége pour Oter les pierres et objets qui obstruaient
le passage, peut-&tre pour délimiter 1’espace de neuf
pieds a moins desquels les spectateurs ne pouvaient
s’approcher des acteurs.

On retrouve donc a Saint-Lumine-de-Coutais
un cheval-jupon qu’on pourrait considérer comme une
version ritualisée du fameux cheval blanc du lai de
Tydorel. Les légendes orales des bords du lac assurent
que le cheval Mallet était de couleur blanche et qu’il
hantait les alentours. Si on tentait de le monter, il vous
entrainait dans une folle calvacade et finissait par
vous jeter dans un trou d’eau. On notera donc qu’il se
rapproche du démoniaque cheval noir (car diabolisé
par le clergé) de saint Eusice qui sort du Cher pour
tourner en rond a I’intérieur d’une sorte de cercle. Il
provient d’un lieu ou se produisent de nombreuses
tempétes et peut se tranformer en hommes ramassant

Chapitre 8

des pierres. Ce cheval rappelle donc a la fois, le
cheval Mallet, qui tourne en rond autour d’un chéne
ou s’enfonce dans le lac, et le géant endormi dans
le gouffre bouché par une pierre qui provoque des
tempétes.

Bien que dépourvue de cheval, une légende
armoricaine, celle de Saint-Potan®, un saint qui
protege de ’inondation, semble aussi s’insérer dans
cet ensemble mythique. Si le chéne qui y ombrage
une source venait a &tre arraché, ’eau surgirait
pour inonder tout le pays car ce chéne est en fait un
homme infidéle qui a ét¢ métamorphosé par une fée,
son amante. L’ambiguité homme/cheval se double
ici d’une ambiguité homme/arbre qui pourrait aider
a comprendre le chéne déraciné que 1’on fait baiser au
cheval de bois de Saint-Lumine-de-Coutais.

D’autres versions tout aussi condensées en
reviennent, comme a I’ile d’Un, a la pierre comme
entrave a 1’accés a I’eau souterraine. Et nous y
retrouvons a plusieurs reprises des sentences
alternatives. Ainsi en Anjou, la fontaine d’Avort
a Louerre contient une pierre vénérée sur laquelle
serait gravée : « Quiconque me leévera, Gennes par
I’eau périra ». Le ruisseau d’Avort vient en effet se
jeter dans la Loire a Gennes, 5 km plus bas, apres
étre passé au pied d’un théatre gallo-romain considéré
comme un des plus grands de 1’ouest de la Gaule. A
six kilométres a I’est de Gennes et d’ Avort se trouvait
¢galement un oppidum protohistorique occupé au
Bronze Final et a La Téne III, que certains soupgonnent
d’avoir ¢été la capitale des Andégaves (les ancétres
gaulois des Angevins) de I’époque de I’Indépendance
avant la fondation d’ Angers, ce qui donne une bonne
probabilité d’une origine celtique a la légende.

A Ver-lés-Chartres, dans le fond de la fontaine
d’Houdouenne, prés de laquelle débutait un des
deux acqueducs gallo-romains de Chartres, il gisait
un polissoir qu’il ne fallait pas enlever sous menace
d’inonder tout le pays. Un dicton local précisait :
« Quand le trou d’Houdouenne pétera, Chartres
périra » et au Moyen Age, 1’Abbaye de I’eau s’installa
a proximité. L’église de Ver devait par ailleurs donner
chaque année une oie blanche que I’on s’efforgait de
faire crier lors de la messe de la Sainte-Soline (une
vierge sanctifiée) du 17 octobre a I’abbaye Saint-
Pére de Chartres située dans la partie basse de la ville.
L’oie était attachée par un ruban de soie noué autour
du col qui rappelle le noeud couant de la ceinture
avec laquelle la vierge doit lier le géant du lac de

10 Audin P., Les fontaines guérisseuses du centre et de I’ouest
de la France, Thése, Université de Tours, 1978, p. 500 et 513
(Saint-Potan), p. 499 (Gennes) ; Claire de Marmier, La mystique
des eaux sacrées dans I’antique Armor : essai sur la conscience
mythique, 1947, p. 65.

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Grand Lieu. La légende de Ver semble une réfection
d’époque gallo-romaine qui a eu des incidences
hagiographiques, notamment dans la Vie de saint
Béthaire ou Bohaire. Mais nous avons montré qu’elle
a di se substituer a une légende plus ancienne qui
liait le destin de Chartres a un site de la haute vallée
de I’Eure ou se fixa plus tard saint Laumer. Lorsque
les reliques de ce dernier sont volées a Chartres et
rapatriées vers le monastére du saint, les moines
larrons traversent I’Eure a pied sec lorsque surgissent
dans leurs dos les gardes a cheval de I’évéque partis
a leur poursuite. IIs invoquent alors Dieu et la riviére
s’enfle soudainement et déborde, empéchant les
cavaliers de les rattrapper. L’inondation conjuguée a
la présence de chevaux rappelle ici la scéne de la fin
de laville d’Ys, a I’inversion de la morale prés, car ici
I’inondation se révele providentielle pour les moines
voleurs et non catastrophique pour les Chartrains.

Vers Monthou-sur-Cher et Thésée, dans un
secteur ou une inscription gallo-romaine signalait une
divinité du fleuve, en aval de Selles-sur-Cher (ou la Vie
de saint Eusice évoque le Neptune Trabaudus sortant
du fleuve sous forme d’un démoniaque cheval noir),
la fontaine d’Herbault, dont le nom rappelle quelque
peu celui de la ville d’Herbauges (Herbadilla) sourd
parfois faiblement. On lui prétait alors le pouvoir
d’annoncer la cherté des blés pour I’année suivante.
On croit aussi qu’un jour ses eaux couleront avec
violence et occasionneront une telle crue que la ville
de Tours sera détruite car, disait-on, « Tours périra par
le Cher ». Le caractere alternatif du dicton est ici un
peu effacé, mais Tours est une capitale de cité gallo-
romaine et Pouillé-Thésée un site antique frontalier
non négligeable.

Les traces d’une légende paralléle sont sans
doute également discernables en Picardie, 1a encore
tres effacées par la christianisation qui a utilisé ici le
culte de saint Hildevert. Ce dernier serait né a Vers-
sur-Selle ou il avait, en 1193, une fontaine qu’il aurait
fait jaillir et une chapelle. Vers est situ¢ au bord d’une
riviere, la Selle, qui vient se jeter dans la Somme 9 km
plus au nord, & Amiens, la capitale gallo-romaine des
Ambiens. Trois années avant la naissance d’Hildevert
(censément survenue en 616 selon Hector Josse'!), tous
les villages de la vallée de la Selle auraient été détruits
par une inondation catastrophique due a la fonte des
neiges. En 1288, un autre débordement de la Selle
serait survenu, annoncé quelques jours plus tot par le
gonflement de la fontaine de saint Hildevert et auquel
seule son église échappa. On ne peut bien sir éviter de
remarquer qu’Hilde-vert ne nait probablement a Vers

11 Voir Josse H., « Notice historique sur les communes de Vers
et Hébécourt », Mémoires de la Société des Antiquaires de
Picardie, 1891, p. 1-188, particuliérement p. 24-37.

qu’en vertu de son nom, mais aussi que Vers-sur-Selle
est un homonyme de Ver-l¢s-Chartres et que le pays
de Verre est pour la littérature médiévale frangaise ou
insulaire un des noms d’un Autre monde situé au-dela
de la mer ou sous la mer. Deux autres légendes de
Vers-sur-Selles vont dans le méme sens : les cloches
qui s’¢ébranlent toutes seules dans les villages de la
vallée de la Selle quand il y revient rappellent le bruit
des cloches qui s’échappe des cités englouties, Y's ou
Herbauges, a Noél ou au jour anniversaire de leur
translation ; les 50 moutons qui se noyerent dans la
Selle quand le fermier les y envoya se laver le jour
de la Saint-Hildevert rappellent les moutons (ou le
cheval Bayart dans Les quatre fils Aymon) qui passent
du noir au blanc quand ils pénétrent dans 1’Autre
monde dans la Navigation du coracle de Maelduin.

Mélusine

La renommée de la famille des Lusignan, qui
accéda au temps des Croisades a la royauté sur 1’ile
de Chypre, explique la célébrité tardive de cette petite
fée poitevine. Vers 1342-50, le moine Pierre Bersuire
sait que le chateau des Lusignan a été construit par un
chevalier qui avait épousée une fée qui se transforma
en serpente aprés que son mari 1’a vu nue. Et on
croit a cette époque que cette serpente se manifeste
en ce chateau chaque fois qu’il change de seigneur.
En 1393, Jean d’Arras rédige La noble hystoire de
Luzignen qui va étre abrégée en vers par Couldrette
en 1401 sur I’ordre de son seigneur, apparenté a
I’illustre maison. Les deux auteurs auraient pris leurs
matériaux sur place en Poitou, tant dans la tradition
orale que dans divers écrits, mais aussi a Gervais de
Tilbury qui connaissait une histoire voisine survenue
au chevalier du Rousset prés d’Aix-en-Provence et
auquel aurait ét¢ emprunté le nom de Raimond(in).
Une anecdote du méme genre est connue également
en pays de Langres d’aprés un sermon de Geoffroy
d’Auxerre de la fin du XII°® siecle, repris plus tard
par Vincent de Beauvais, et, vers la méme époque, la
dame du lai de Lanval de Marie de France présente
des caractéristiques proches. La fée d’Argouges, lic¢e
a I’édification du chateau de ce nom pres de Bayeux,
posséde une légende apparentée consignée dans un
manuscrit du XIV¢ siécle, qui a aussi été appliquée a
plusieurs autres chateaux normands ayant appartenu a
la méme famille (Ranes, Gratot, Forét-Auvray).

Selon Jean d’Arras, Mélusine serait née en
Albanie ou sa mere aurait rencontré pres d une fontaine
le roi Elinas. Celui-ci avait enfreint la promesse de ne
jamais voir sa femme en sa gésine, ce qui entraina le

14



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 8

Lusignan, au-dessus de la vallée de la Vivonne. Il ne reste que peu de choses de son puissant chdateau démantelé sur

ordre royal en 1586 et rasé par l'intendant du Poitou au XVIII siecle (cl. B. Robreau).

départ de la fée et de ses trois filles pour I’7le d’ Avalon.
Nous retrouvons Mélusine et ses soeurs se baignant
par une nuit de lune claire dans la Fontaine de Soif ou
de Sé (avec le sens d’eau coulant doucement) dans la
vallée de la (Vi)Vonne sous le promontoire poitevin ou
s’¢levera bientot le chateau de Lusignan. Un chevalier
du nom de Raimondin vint a passer sans les voir, pensif
et marri d’avoit tué a la chasse par mégarde le comte
de Poitiers. Mais M¢élusine saisit le frein du cheval et
lui proposa, s’il 1I’épousait, de faire de lui un puissant
seigneur a la condition qu’il ne cherche pas a la voir, ni
méme a s’enquérir ou elle est, le samedi. Au mariage,
la table fut servie si largement que chacun se demandait
d’ou une telle abondance de biens pouvait venir.
M:¢élusine se révéla également prolifique ; elle donna a
Ramondin huit enfants, tous des fils, qui deviendront
de grands seigneurs, roi de Chypre, de Bohéme ou
de Luxembourg... Tous aussi présentaient quelque
anomalie : [’ainé avait les oreilles gigantesques, le
second une oreille plus grande que I’autre, le troisieme
un oeil plus grand que ’autre ; le suivant avait une patte
de lion sur la joue gauche et, en grandissant, il devint
velu avec des griffes tranchantes, le cinquiéme un oeil
unique, le sixiéme une dent si longue qu’elle lui sortait
de la bouche, le septiéme une tache velue sur le nez
comme la peau d’une taupe ou d’une fouine. Le dernier,
appelé Horrible, était treés grand et avait trois yeux.

Apres le merveilleux repas de noces, d’autres
prodiges se produisent. Le temps que Raimondin
se rende a Poitiers et revienne, une chapelle s’est
¢levée sur le rocher au-dessus de la fontaine. Le
comte a donné au mari autant de terrain qu’un
cuir de cerf en pourra enclore ; elle le découpe en
fines lanic¢res de fagon a ce qu’il enlace une vaste
¢tendue. Mélusine batit alors pour son mari le
chateau de Lusignan, puis bien d’autres (Vouvant,
Mervent, Saint-Maixent, Parthenay, Chatelaillon,
Talmont), faisant venir a foison des ouvriers dont
on ne savait ni qui ils étaient, ni d’ou ils venaient.
Ils étaient ravitaillés en abondance de pain, vin et
viande et toutes autres choses et Mélusine les payait
tous les samedis. Dans la tradition populaire locale,
c’est Mélusine elle-méme qui batit, toujours au
clair de lune, creusant un souterrain de Lusignan
aux arénes de Poitiers et érigeant les sept tours de
Vouvant avec trois dornées de pierre et une goulée
d’eau. Si 1’aube ou le chant du coq la surprennent,
elle n’a pas le temps de magonner la dernicre pierre
de la chapelle de Ménigoute ou de la fleche de Niort,
ou bien son cheval laisse, comme a Parthenay-le-
Vieux, une empreinte sur la derni¢re pierre qu’elle
voulait fendre. Comme ses fils ont tous un défaut,
ses constructions présentent toutes une malfagon et
révelent sa nature diabolique.

15



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

La prospérité ne dure pas. L’histoire de
Mélusine reproduit en quelque sorte celle de sa
mere dans la mesure ou la condition posée par la fée
est rompue. Le frére de Raimondin glisse dans son
oreille un horrible soupgon et I’époux vient observer
sa femme un samedi par un trou qu’il perce de son
épée dans la porte close. Il la voit prendre son bain
dans une grande cuve de marbre, femme peignant ses
cheveux jusqu’au nombril avec une queue de serpent
a la partie inférieure. Mélusine pousse un cri, reprend
sa forme animale et fait trois fois le tour de sa premiére
fondation, la Tour Poitevine de Lusignan, avant de
s’envoler dans les airs. Chaque dernier jour d’aoft,
une grande main s’avance sur la Tour Poitevine et en
arrache une partie de la couverture.

Comme tout mythe, celui de M¢lusine
empile plusieurs couches d’apports. Les réalités
historiques récentes, celles des Croisades, expliquent
le nom de la mére (Persine) et d’une des soeurs
(Palestine) de M¢lusine. L’autre soeur, Melior, sera
reine d’Arménie. Quant au royaume d’Albanie ou
Persine rencontre Elinas et a I’ile d’Avalon ou elle
se replie, il y a bien shr le désir de Jean d’Arras de se
rattacher a la matiére de Bretagne car 1’Albanie est
aussi un nom antique de I’Ecosse. L’influence antique
explique sans doute la queue de Mélusine car une fée
serpente n’est certainement pas d’origine purement
celtique (il n’en existe pas en Irlande ou au pays
de Galles) alors que 1’Antiquité grecque connait les
siréenes et méme une femme serpente dont Hérodote
nous raconte qu’Héracles s’ unit a elle. Il s’agit peut-
étre méme du seul produit de la christianisation qui
assimile a I’ Antique ennemi, au serpent biblique, les
démoniaques divinités du paganisme. Dans le conte
populaire de la fille du diable (n°® 313 du répertoire
de Paul Delarue) qui présente de notables analogies
avec le théme général de Mélusine, les amants se
transforment le plus souvent sous forme d’oies ou
de canards, mais des versions isolées montre une
transformation en colombe ou en couleuvre.

L’équivalent irlandais est la femme cygne
provenant de 1’Autre monde. On la retrouve comme
fée Pédauque (a pied d’oie) dans la littérature
frangaise. M¢lusine apparait clairement comme
la fée protectrice d’un grand lignage, la banshee
dirait-on en Irlande, qui 1’accompagne tout au
long de son histoire et intervient dans les moments
décisifs. Je ne suis pas aussi sir que B. Sergent de
son enracinement dans la premiére fonction car ses
caractéristiques maternelles, sa prolificité¢ en fils et
sa capacité a procurer 1’abondance, méme si elle se
double d’une spécificité batisseuse et sent fortement
la magie, orientent surtout vers la troisieme. Le

paralléle irlandais le plus direct avec Mélusine réside
dans I’histoire de la troisiéme Macha. Cruind, un
riche fermier veuf qui vivait dans la solitude des
montagnes, vit venir vers lui, un jour qu’il était seul
dans son lit, une belle jeune femme nommée Macha,
c’est-a-dire « la plaine ». Elle alluma le feu, prépara
le repas, alla traire les vaches, donna des ordres aux
gens a la cuisine quand elle revint, éteignit le feu le
soir, se coucha avec Cruind et devint grosse de lui.
Grace a elle, Cruind devint encore plus riche. Un jour,
notre paysan part a ’assemblée des Ulates, mais non
sans avoir promis a sa femme de ne pas y parler d’elle
car, lui dit-elle, « notre union ne durera qu’autant que
tu ne parleras pas de moi dans I’assemblée ». Mais
lorsque les chevaux du roi remportent a la neuvieme
heure la victoire dans la course de chars, il ne peut
se retenir de dire que sa femme était plus rapide
qu’eux. Le roi fait alors saisir I’homme et chercher
sa femme. Bien que cette derniére soit grosse et dans
les douleurs de I’enfantement, il 1’oblige a courir
contre ses chevaux. Elle arriva avant eux, mais a
ce moment elle poussa un cri et enfanta un garcon
et une fille. Le cri frappa les hommes de sorte que
désormais, pendant cinq jours et quatre nuits jusqu’a
la neuviéme génération, ils n’auront pas plus de force
qu'une femme en couches. On retrouve quasiment
ici tous les motifs mélusiniens : la rencontre dans un
lieu sauvage et écart¢ d’une femme plus ou moins
magicienne qui apporte la prospérité, le mariage sans
enquéte du mari et le bonheur conjugal, I’indiscrétion
qui rompt I’enchantement, le cri qui marque la rupture
du couple.

De méme qu’il existe trois Macha qui
constituent un groupe trifonctionnel (la premicre
est une voyante, épouse de Nemed, « le sacré », la
seconde est une guerriére qui s’empare de la royauté
par la force et épouse Cimbaeth, « le commandant
des soldats », la troisiéme la femme du riche Cruind),
Me¢lusine appartient a un groupe de trois soeurs en
partie liées par leur nom puisque M¢lusine présente
le méme début que Melior et la méme finale que
Palestine. Melior (ou Melchior) est installée par sa
meére dans un puissant chateau d’Arménie ou elle
donnera chaque 25 juin un don (mais pas celui de
I’union corporelle ou de I’amour) a tous les chevaliers
qui viendront y veiller sans s’assoupir un instant.
Palestine (ou Palatine) sera enfermée, gardée par des
serpents et des ours, dans une grotte d’une montagne
avec le trésor de son pére jusqu’a ce qu’un chevalier
de son lignage vienne 1’y délivrer et utilise le trésor
pour conquérir la Terre promise. Logiquement et
malgré le trésor, cette troisieme fée devrait étre de
premiére fonction, ce que son histoire souligne a

16



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

peine, sinon a travers son nom de Palestine et dans
le contexte médiéval de Croisade de délivrance de la
Terre Sainte qui s’est sans doute croisée avec la Terre
de Promesse (I’Autre monde, Avalon ou la mére de
M¢élusine s’était retirée avec ses filles) des Celtes. La
mention des ours gardiens peut aussi renvoyer a la
royaute.

Ce qui manque a Macha, c’est 1’aspect de
femme-oiseau. Mais il suffit de se rappeler I’histoire
de Dechtine, la mere de Cdachulainn, pour penser
que le motif n’est pas loin. Celle-ci poursuit des
oiseaux pillards quand, a la nuit, elle se réfugie
dans une maison ou elle trouve nourriture et boisson
a profusion. La femme de 1’hote était dans les
douleurs de I’enfantement et Dechtine va vers elle.
La méme nuit que le fils de I’hétesse, il naquit deux
poulains. Mais au matin, il n’y avait plus de maison,
ni d’oiseaux, seulement I’enfant qui fut élevé par
Dechtine a Emain Macha jusqu’a sa petite enfance, et
les poulains que I’on donna comme jouets a 1’enfant.
L’enfant mourut et sa mere adoptive en eut grand
chagrin. Lorsqu'elle revint de sa lamentation, un petit
animal sauta dans sa bouche avec la boisson qu’elle
absorba. Cette nuit-1a, elle vit en réve Lugh, fils
d’Ethne, venir a elle et lui dire qu’elle était enceinte
de lui car ¢’était lui qui I’avait amenée vers sa maison.
Le récit rappelle celui de Cruind et de la troisieme
Macha par la maison isolée ou se fait la rencontre,
I’abondance qui y régne, la naissance d’un enfant en
lien avec celle de chevaux, le cri de lamentation de la
mere. Mais ici les cygnes de Samain établissent le lien
entre Dechtine qui pousse le cri et I’hdtesse enceinte
qui semble plus proche du type de la troisiéme Macha
et de M¢lusine. L’aspect d’oiseau aquatique, cygne,
cane ou oie, marque seulement la forme qui permet a
la femme de 1’ Autre monde d’y retourner, et la queue
de la serpente n’est qu’un remaniement secondaire
et tardif du mythe. Le cri ou le retour de Mélusine
marque la mort et la succession des générations.

L’Irlande préfeére aussi faire apparaitre la
femme oiseau sur un lac et la mythologie frangaise
au bord d’une fontaine, dont la cuve du bain de
M¢élusine ne constitue que la redondance. C’est sans
doute une différence trés secondaire. Trés parlante est
en revanche 1’activité nocturne liée a la pleine lune
de M¢lusine. Elle rappelle celle, évoquée plus haut,
d’une sainte Brigide qui avait, selon son plus ancien
biographe, une tendresse particuliere pour les canards
et était I’hériticre d’une triple Brigid paienne qui avait
inventé le cri de lamentation. L’activité de sainte
Brigide aupres du foyer et aupres des vaches inciterait
d’ailleurs a la reconnaitre facilement sous le masque
de latroisieme Macha. En Gaule, sa corrrespondante la

Chapitre 8

plus évidente réside en Minerve qui est la seule divinité
gauloise féminine évoquée par César. Mais il faut sans
doute considérer que cette épithéte du conquérant des
Gaules recouvre aussi une grande variété¢ de déesses
parmi lesquelles sont les Méres (Matres, Matronae,
Suleviae, Junones...) qui sont souvent représentées
par groupes de trois et fréquemment des divinités de
sources, voire de rivieres (Sequana avec sa barque a
téte de canard ?), parfois romanisées en nymphes ou
en Vénus anadyomenes. Les Meéres gallo-grecques
sont parfois invoquées en tant que bien écoutantes, ce
qui ne peut que rappeler les grandes oreilles des deux
premiers fils de Mélusine. De méme, les Suleviae
du Gard ou de Vienne-en-Val, dont le nom dérive
probablement de celui de 1’oeil (sui/ en irlandais)
peuvent suffire a expliquer le grand oeil du troisieme,
I’oeil unique du cinquieéme et les trois du dernier, sans
qu’il soit besoin d’évoquer la mutilation qualifiante
du germanique Odhinn. Les griffes tranchantes du
quatrieme évoquent le vol du poulain de Teyrnon dans
le Mabinogi, la grande dent du sixieéme 1I’illumination
atteinte par Finn chaque fois qu’il portait son pouce a
sa dent de sagesse,... peut-étre méme faut-il rapporter
la tache velue comme la peau d’une fouine sur le nez
du septieéme au jeu du blaireau dans le sac.

Les Meres gauloises portent souvent des
enfants sur leurs genoux et des cornes d’abondance
comme emblémes. Un groupe d’Alise-Sainte-Reine
montre méme a leur c6té une sorte de Vénus, une
femme nue assise sur un bateau avec derriére elle
son manteau soulevé par le vent et a sa gauche un
cygne qui dresse la téte. Leur nombre, leur dispersion,
et la variété de leurs appellations militent pour leur
caractere de divinités locales préfigurant I’aspect
lignager de M¢lusine. Pour celles des régions
rhénanes ou 1’épigraphie est abondante, Hatt avait
méme émis I’idée que chaque personnalité ou chef
de famille avait sa patronne attitrée. La tendance a
assimiler la déesse-mére a la patronne d’un artisanat
est notée par le méme savant a propos d’une Juno
Saponaria de Grand, ce qui confirme notre équation
de proche identit¢ entre la Minerve et les Meéres
gallo-romaines. Il avait aussi indiqué que ces Méres,
particuliérement les Aufaniae de Bonn, pouvaient aussi
étre protectrices de guerriers dans le combat, ce qui
indiquerait que Melior, la soeur de seconde fonction
de M¢élusine, et la seconde Macha irlandaise avaient
leurs correspondantes gallo-romaines. J.-P. Lelu avait
retrouvé dans un martyrologe du XII° siécle la trace
d'une sainte M¢lusie, reine, fétée le 7 septembre. Or
ce jour est justement celui de sainte Reine d’Alise,
I’Alésia bourguignon ou le culte d’Epona est bien
affirmé. Il en a déduit que sainte M¢lusie n’était

17



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

qu’une sorte de traduction populaire d’un culte a une
déesse chevaline que I’on a souvent rapprochée de la
Rhiannon galloise, mais aussi de la seconde Macha.
L’Epona gallo-romaine tient fréquemment une patére
et une corne d’abondance, ce qui la rapproche de
notre M¢lusine, propice a procurer la richesse. Elle
figure de maniere significative, de méme que les
représentations de Vénus, parmi les statuettes en terre
blanche de 1’Allier qui se retrouvent dans les tombes
en tant que matériel funéraire. Elle semble d’ailleurs
étre une protectrice des morts sur les stéles-maisons
de Luxeuil et sur les stéles funéraires de nécropoles
a Metz. Une petite statue en bois découverte dans un
puits pres des thermes de Saintes représentait Epona
avec un enfant nu tenant patére et giteau assis a coté
d’elle sur le cheval. Il arrive aussi que ce soit le cheval
qui soitaccompagné d’un poulain, ce qui peut rappeler
le poulain naissant en méme temps que 1’enfant de
I’hotesse de Dechtine. Une inscription de Til-Chatel,
en Bourgogne, associe Epona aux déesses-meres et au
génie local, preuve que, si elle n’est pas elle-méme une
Mere, elle en est trés proche. Sur une stele auvergnate
(Esperandieu, n° 108), elle est accompagnée de
Selén¢ et Phosphorus tenant une torche tandis qu’un
vent imaginaire gonfle la draperie qui entoure le haut
de son corps, ce qui rappelle curieusement le lien de
M:¢élusine avec certains chateaux comme Vouvant ou
Mervent.

Vouvant : la Tour Mélusine (cl. B. Robreau).

Pour résumer, la légende de M¢lusine
correspondrait assez bien avec un mythe s’appliquant
a une de ces Meres gallo-romaines attachées a un
site ou a une famille et dont la troisitme Macha
présenterait une forme irlandaise assez proche. La
transformation d’une femme venue de 1’ Autre monde
sous forme d’oiseau correspond assez bien avec la
capacité de M¢élusine a prendre son envol, et la queue
de serpente ne serait qu'un motif ajouté tardivement,
méme si I’existence de sculptures antiques comportant
des serpents (2 Bonn et dans les régions rhénanes,
un arbre couvert de feuilles ou s’enroule un serpent
sert régulicrement de motif ornemental aux autels
consacrés aux trois Matronae) a pu aider a donner a
M¢lusine une queue. Un épisode de la Vie ancienne de
saint Samson de Dol présente sans doute une version
intermédiaire que 1’on pourrait dater du IX¢ siecle, si
I’on suit les théses de Fawtier et Poulin, du VIII® siécle,
si I’on accepte celles de Flobert. Il y est question d’une
vieille et horrible sorcicre galloise a la voix terrifiante
que le saint rencontre dans une forét qu’elle survole
de sa course rapide et qu’elle ne peut quitter depuis
que son mari y est mort. Et ce qui intrigue le plus est
le mot par lequel I’hagiographe désigne la sorcicre,
theomacha, une expression rare bien qu’empruntée
aux Actes des Apotres, 5, 39, qui invite a se demander
si I’hagiographe, qui envoie un peu plus loin Samson
en Irlande, connaissait I’histoire de la troisiéme Macha.




Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux Chapitre 8

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT
TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 1 LES MATERIAUX PARTIE 2 LE BESTIAIRE a venir en 2019.

Chapitre 9, et dernier, février 2019

Les marais asséchés du Lac de Grandlieu que hante encore le cheval Mallet a
Saint-Lumine de Coutais, (cl. B. Robreau).

19



