PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATERIAUX

CHAPITRE 7:
L'EPOPEE FRANCAISE

Bernard ROBREAU

L ==t
‘_i‘ "‘\"m

- ‘\- \‘ ﬁ
. "::-\1 ».

Cathédrale de Chartres Vitrail de Charlemagne : 'empereur
ordonne la construction d'une église (cl. B. Robreau,).



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

CHAPITRE 7 : EPOPEE FRANCAISE

La reconnaissance de 1’épopée francaise
comme source de la mythologie celtique est
attribuable a Jo€l Grisward et a Bernard Sergent.
Le premier a notamment exploré les origines indo-
européennes du Cycle des Narbonnais mais il le
pensait parvenu jusqu’a nous par le canal germanique
de la conquéte wisigothique et c’est le second' qui a
finalement mis en évidence ses origines lointainement
gauloises. En utilisant les outils de la philologie
traditionnelle Grisward a mis en évidence une
cohérence d’ensemble qui témoigne d’un dessein ou
les personnages et les événements sont solidaires et
s’éclairent les uns, les autres, et il a ainsi démontré
que l'oeuvre ne peut s’expliquer par 1’addition
fortuite d’¢éléments primitivement indépendants. Puis
en s’appuyant surtout sur les travaux antérieurs de
Dumézil, particulierement sur les faits indiens, ce qui
rend la thése de ’emprunt peu vraisemblable, il met
en lumieére I’évolution a partir d’un prototype indo-
européen commun, mais aussi que plusieurs épisodes
qui n’ont pas leur équivalent dans la littérature indo-
iranienne trouvent des ressemblances assez étonnantes
dans des récits romains, germaniques ou celtiques.

Grisward attribuait une origine germanique
a la matiére mythico-épique qui a servi de base au
Cycle des Narbonnais, parce que Narbonne fut la
capitale d’un royaume wisigothique de 508 a 531.
Pourtant, notamment en définissant le personnage
de Guillaume au court nez, il avait dii constater les
difficultés soulevées par 1’inadéquation partielle
du panthéon germanique a la série des Aymerides.
B. Sergent, a montré que la structure trifonctionnelle
du Cycle des Narbonnais se distingue radicalement
de celle des Germains et qu’elle représente un état
antérieur aux restructurations que ces derniers ont
fait subir a la structure indo-europénne. Et comme
les parallélismes avec la structure germanique, soit se
rapportent a des mythémes indo-européens communs,
soit possedent des équivalents celtiques (Guibert et
Lleu, Blanchefleur et Bloddeuwed), il faut les penser
comme des emprunts a la mythologie celtique. Le
partage du monde selon les quatre directions autour
du fief central est un mode¢le bien reconnu en milieu
celtique mais non chez les Germains. La ressemblance
avec les romans bretons, notamment 1’homologie entre
le couple Hernaut-Garin et le couple Keu/Béduier,
est évidente, le poids politique des personnages
féminins qui rapproche, par exemple, la fille d’Yon de

1 B. Sergent, « Observations sur l’origine du Cycle des
Narbonnais », Romania, 1984, p. 462-491.

Gascogne de Nannos, la fille du roi des Ségobriges ou
de I’irlandaise reine Medb. Et sous le vernis féodal,
le Cycle des Narbonnais révéle des traits purement
celtiques. Enfin, comme les Gaulois et beaucoup plus
que les Germains, Guillaume d’Orange adore couper
des tétes.

Beaucoup plus slirement qu’une épopée
wisigothique, les Narbonnais doivent représententer
la longue survie d’une littérature orale véhiculée par
des bardes gaulois dont le parall¢le des poctes irlandais
implique certainement une forte structuration.
Qu’elle ait survécue a la romanisation, parce qu’elle
représentait un moindre danger que les druides pour
les institutions, et a la christianisation, parce qu’elle
ne représentait pas une menace pour la religion
dominante, cela ne saurait surprendre a une époque
antérieure a I’imprimerie ou I’écrit ne touchait qu’une
tres faible partie de la population. Il n’existe guére de
littérature écrite récréative en Gaule avant I’épopée
qui nait au début du second millénaire. Nos trouveres
et troubadours médiévaux étaient certainement les

|
|

Cathédrale de Chartres Vitrail de Charlemagne : ci-des-
sus : Roland fend le rocher et sonne du cor ; ci-dessous
Beaudouin recueille Durandal (cl. B. Robreau,).




Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 7

La Bréche de Roland (100 m de hauteur pour 40 m de largeur) au-dessus du cirque de Gavarnie serait due a la tentative
avortée de I'héroique chevalier pour briser Durendal (cl. B. Robreau).

héritiers de poetes beaucoup plus anciens et leur
répertoire. Pour modernisée qu’elle fut au niveau de la
langue et de I’onomastique, leur oeuvre a pu s’appuyer
sur des types de récits, des schémas de construction et
des unités de base relevant de techniques provenant
d’un tres profond passé. Laon, Laudunum, désignée
comme capitale de Charlemagne dans le Cycle des
Narbonnais, a bien pu succéder a Lyon, Lugdunum,
dans un récit plus ancien dont le détail a bien pu étre
rajeuni sans que la structure ou certaines strophes
aient réellement été modifiées. Le texte des Veda ou du
Mahabharata a su survivre avec peu de modifications
a travers un ou deux millénaires de transmission orale
et il est certain que les druides (et sans doute aussi
les bardes) étaient capables d’apprendre des milliers
de vers. Leur enseignement a toujours reposé sur la
mémoire et il pouvait durer une dizaine d’années,
voire plus. C’est méme pour cela que les druides ayant
refusé de le transmettre par I’écrit, il a disparu sans
laisser de témoignages directs. Mais est-il impossible
de penser que les poctes €piques itinérants ou résidant
a demeure, au service de grandes familles mais aussi
du public plus populaire de leurs dépendants, n’ont
pu utiliser I’héritage bardique jusqu’a la victoire
définitive de I’écrit ?

Ce qui a été accompli pour restituer le Cycle
des Narbonnais a la culture celtique a ¢té a peine
¢bauché pour bien d’autres oeuvres €piques francgaises.
Mais il faut certainement considérer I’épopée comme

un gisement potentiel important pour les études
mythologiques gauloises. Des rapprochements ont
été esquissés entre les adieux d’Artus a Escalibor
et et ceux de Roland a Durendal. Le nom de 1’épée
Excalibur, du gallois Caletfwich, kalet (« dur ») et
bwlch (« breche »), est d’ailleurs assez proche du
jeu de mots de Dure-entaille pour justifier un jeu
complexe d’étymologies croisées caractéristique de la
pensée mythique car, pour certains, Durendal pourrait
aussi apparaitre comme une traduction germanique
de Roncevaux (dorn, « épine » et tal, vallée). En
ce domaine, I’héritage commun est bien difficile
a séparer de I’emprunt ou de la simple influence.
L’épopée pourrait bien constituer un domaine ou
confluent des données celtiques et germaniques (au
soir de la mort tragique du héros, le cor de Roland
se souvient-il encore de celui d’Heimdallr ?), parfois
méme refondus a la lumiere d’influences gréco-
romaines.

Les Narbonnais

Le Cycle des Narbonnais était souvent
considéré comme un luxuriant fatras de themes
héroiques ignorant la géographie et I’histoire, inventés
par une légion de trouveres et de jongleurs. Il raconte
en une dizaine de chansons, sans compter celles, bien
plus nombreuses, dont le héros est le tres pittoresque
et envahissant Guillaume d’Orange et les adaptations



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

en langue étrangere, notamment le remaniement
I Nerbonensi en italien, les heurs et malheurs du
lignage de Narbonne, une fiction étalée sur cinq
générations mais centrée surtout sur celles d’Aymeri
et de ses enfants. J. Grisward s’est attaché a démontrer
qu’il existait bien, selon la formule de D. Hoggan, une
famille de Narbonne déja formée depuis longtemps et
que cette structure perpétuait un vénérable assemblage
remontant a une théologie et une mythologie indo-
européenne fort anciennes, notamment ordonnées
par le systeme des trois fonctions duméziliennes : la
science du sacré, I’activité guerricre, la richesse en
hommes et en biens.

Aymeri de Narbonne a sept fils et un beau
jour de Paques, il effectue entre eux une distribution
des charges et des fiefs. Cette répartition comporte
certaines singularités comme le don du fief paternel
au plus jeune et le déshéritement des autres. Guibert
représente ainsi un cas d’ultimogéniture, une pratique
qui ne s’est bien maintenu en Occident que dans
le domaine celtique avec notamment la coutume
irlandaise du geilfine. De plus, Aymeri octroie a ses
ainés des fonctions ou des biens dont il ne dispose
pas. Mais la lecture attentive des textes permet de
s’apercevoir que les trois premiers fils constituent une
équipe trifonctionnelle qu’il envoie au nord aupres de
Charles a la barbe fleurie. Le premier Bernard, le plus
sage, est destiné a devenir le conseiller de I’empereur,
le second Guillaume son gonfalonier et toute son
inlassable activité¢ est d’ordre guerrier, Hernaut son
sénéchal qui administrera les vivres et le trésor. Pour
les autres fils, a I’exception du dernier, Guibert, qui
lui succédera a Narbonne, Aymeri les envoie dans des
contrées ¢loignées sur lesquelles il ne posséde aucun
droit. L’un, Beuve, s’installera a I’ouest en Gascogne
ou il épousera la fille du roi Yon, un autre, Aimer, au
sud en Espagne ou il bataillera contre les Sarrasins,
le troisiéme, Garin, a Pavie, a I’est dans la riche Italie
du nord. Le second trio constitue lui aussi une équipe
trifonctionnelle mais 1’association des deux équipes
constitue aussi un partage du monde qui s’organise
dans les quatre directions autour du fief central que
constitue le comté de Narbonne qui sera transmis au
plus jeune.

Premier roi mythique affronté a la surpopu-
lation des terres du milieu, Aymeri accomplit sa mis-
sion qui consiste a organiser et occuper la surface ter-
restre, rejoignant le cas du Yima iranien qui arréte la
vieillesse et la mort en augmentant artificiellement la
surface terrestre selon un modéle que I’on peut aussi
retrouver dans la Vie de saint Paul Aurélien*. Mais il
2 Voir B. Robreau, « L’héritage indo-européen dans la Vie

de saint Paul Aurélien », Ollodagos, 2002, XVII, p. 65-117
(particuliérement p. 71-78).

est aussi, comme le Yayati du Mahabharata indien,
victime d’un péché d’orgueil qui I’ameéne a envoyer
ses fils au loin et a devenir un vieillard impuissant
dont les Sarrasins se moquent et qui ne doit son salut
qu’aux mérites et au dévouement de ses fils réunis.

Outre I’aspect indo-européen archaique de
I’intrigue centrale de la Chanson des Narbonnais,
I’analyse plus précise des personnages et des motifs
permet un comparatisme plus spécifiquement
intraceltique. Ainsi le benjamin Guibert apparait
comme une figure royale d’affinité varunienne,
marquée religieusement par un épisode qui 1’assimile
au Christ. Durant le siége de Narbonne, il est en effet
capturé et cloué¢ sur une croix a une portée d’arc
de la ville afin qu’on le voit bien. A 1’approche de
la neuviéme heure, les Sarrasins le croit mort et
reviennent a leurs tentes. A ce moment, Aymeri sort et
récupere le corps de Guibert qui n’était qu’évanoui.
Descendu de la croix et ramené dans la ville, il est
guéri au bout de quarante jours (soit, remarquons-le
en passant, la durée séparant le solstice d’été du début
aolt). On a rapproché cette crucifixion du mythe
de Lleu (c’est-a-dire le correspondant gallois du
panceltique Lug) tué d’un coup de lance, pourrissant
sur un arbre, sauvé par trois strophes de trois vers et
rétabli apres I’intervention de bons médecins, qui est
le correspondant celtique du mythe d’Odhinn pendu
neuf jours a I’arbre des runes.

Les représentants de la fonction guerriére
tiennent davantage de place dans notre cycle, ce qui
s’explique aisément par sa forme épique. Or le Cycle
des Narbonnais distingue deux types de guerriers, 'un
brutal et obéissant selon le souhait du pere, I’autre plus
réféchi et indiscipliné et maudit par le pére. Le premier
est représent¢ par Guillaume, a D’aspect colossal,
herculéen (haute taille, carrure hors du commun) et a
I’appétit pantagruélique dont les poetes ont exploité la
veine comique. Il posséde une maniére plébéienne, peu
chevaleresque de se battre avec ses poings énormes,
avec lesquels il inflige la mort des bestiaux au roi
sarrasin Harpin, ou avec une massue improvisée, un pel
aiguisé arraché une treille, un tinel, une cuisse de mulet
avec laquelle a I’instar de Samson, il massacre des
bandits de grand chemin. Releveur de défi, champion
par excellence, il est un combattant solitaire, spécialiste
des duels réglés a I’avance, grand pourfendeur de
géants, voire de dragons. Cogneur aux bras terribles,
il est aussi marqué dans sa chair par une mutilation
de type initiatique ayant eu le nez raccourci par un
coup d’épée dans un combat avec le géant Corsolt,
qui semble plus ou moins I’éponyme du peuple des
Coriosolites armoricains. Cela lui vaut le surnom de
Guillaume al cort nés, au court nez, a moins qu’il ne



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 7

Le vallon de Gellone (aujourd'hui Saint-Guilhem-le-Désert) ou le comte de Toulouse et duc d'Aquitaine Guillaume, le
modeéle de Guillaume au court nez, fonda en 804 une abbaye.

s’agisse d’al corb nés, au nez courbe, ce qui rappelerait
la lune de héros qui sort du front de Cuchulainn.
L’autre, Aimer, se caractérise par sa beaute,
un surnom (le chétif) qui signifie sa pauvreté, un
style de vie anti-urbain (il dort tout armé sous un
chéne a méme le sol humide ayant juré de ne jamais
passer la nuit sous un toit) 1ié a la fréquentation de la
nature sauvage des marges frontaliéres, un guerrier
professionnel inquiétant, n’hésitant pas a opérer de
nuit, imprévisible semeur de violence et de terreur,
patron d’une bande de turbulents brigands aux
écus noirs et enfumés, le plus souvent célibataires,
sans fiefs et sans attaches, qui évoquent a Grisward
Rudra et les Maruts, bref un chef d’une confrérie
de guerriers gemaniques et son Minnerbund. Ce
second type de guerrier se relierait au theme du
départ forcé, voulu par le pere, chef du lignage des
Aymerides, dans les quatre directions pour constituer
un modele exemplaire de la migration des jeunes
comme réponse au probléme du surpeuplement et,
aussi, a celui des conflits de génération. Aimer est
un guerrier de I’extérieur, migrant et conquérant, a
I’action centrifuge tendant a repousser la fronticre,
alors que Guillaume est un guerrier de ’intérieur
tout entier au service d’une la royauté pour laquelle
il se bat avec zele et loyauté, méme lorsque le
souverain est mou, couard et pleurnichard. Cette
dichotomie se rapproche la encore d’un modcle
indo-européen ancien, celui de la paire constituée de
Bhima, fils de Vayu, et d’Arjuna, fils d’Indra, dans le
Mahabharata, des héros d’Odhinn et de Thorr chez
les Germains, d’Achille et d’Héraclés en Gréce, et
méme a des manieres diverses de faire la guerre, aux
techniques du hoplite et du crypte a Lacédémone.

5

Certes la description physique des compa-
gnons d’Aimer est proche de celle des Bersekir ou
des Einherjar, mais leurs moeurs sont celles des Fe-
nians, les héros du cycle irlandais de Finn, et 1’oppo-
sition des deux types du guerrier brutal et du guerrier
réfléchi et maudit rejoint particulierement celle de
Cuchulainn (le guerrier de la tribu) et Finn (le guer-
rier hors de la tribu) distinguée par M.-L. Sjoestedt’.

Un personnage féminin est particulicrement
important : Blanchefleur. Elle est définie comme la
reine au clair visage car elle a épousé le roi Louis,
le fils de ’empereur Charles. Ses apparitions sont
généralement peu caractérisées si on met a part sa
beauté. Néanmoins, il y a un épisode marquant ou
son frere Guillaume, seul rescapé de 1’apocalyptique
bataille d’Aliscans, assiégé dans Orange et venu
chercher du secours a Laon aupres du roi Louis, s’en
prend violemment a elle, la traitant de goinfre, de
chienne et de putain. Puis il lui arrache la couronne
a sa soeur, jette cette derniére a terre, la saisit par les
tresses et lui aurait tranché la téte sans I’intervention
de leur mere. Cette image crue et scandaleuse de la
reine est parfois ressentie comme une anomalie par
les commentateurs. Mais il existe des paralleles, tant
germaniques (la scene des Gesta Danorum de Saxo
Grammaticus ou Starcatherus invective Ingellus et
sa femme) que celtiques (le passage du Roman de
Brut ou le champion de Brutus, le colossal Corineus,
vient de Cornouailles adresser de terribles reproches a
Locrin, le jeune successeur de Brutus, qui a pris pour
maitresse Hestrild, une princesse allemande, et néglige
sa fiancée, Gwendoline, la fille de Corineus). Le motif

3 Dieux et héros des Celtes, 1940.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

de la reine adulteére est un mythéme central dans le
légendaire celtique, a commencer par la célebre reine
Medb qui eut quatre ou cing maris et dit au début de
La razzia des vaches de Cooley : « je n’ai jamais été
sans un homme dans I’ombre d’un autre ». Le nom de
Blanchefleur parait tout aussi important. La reine est
« blanche » comme Guenievre (gwen signifie blanc
dans les langues celtiques), la femme du roi Arthur,
ou aussi sainte Geneviéve qui a hérité divers traits
de la Minerve gauloise. Elle est aussi « fleur », ce
qui rappelle le nom de deux autres femmes adultéres,
I’irlandaise Blathnat, « petite fleur » et la galloise
Blodeuwedd, «aspect de fleurs ». La premiére préfere
Cuchulainn, le grand héros guerrier irlandais, a son
époux Curoi, pourtant une hypostase du grand dieu du
ciel, la seconde est la femme de Lleu, le Lug gallois,
le dieu supréme, et toutes deux trahissent leur mari
divin pour un guerrier. Toutes deux sont des fleurs,
presque au sens littéral puisque Blodeuwedd a été
créée en mélangeant les fleurs du genét, du chéne et de
la reine des prés. Cela nous renvoie au nom de Medb,
« I’ivresse », qui a pour correspondante linguistique
et mythique 1’indienne Madhavi, la fille du Yayati
du Mahabharata. Pour le prix de deux cent chevaux
d’une blancheur de lune avec une oreille noire,
I’étreinte de Madhavi a été successivement vendue a
quatre rois pour leur enfanter des successeurs. Et son
nom est dérivé du nom indo-européen de I’hydromel
qui a recu en Inde, comme en Grece ou en Irlande, des
significations nouvelles se référant toutes a I’ivresse.
Madhavi peut donc posséder, soit le sens « de fleur
printaniére entrant dans la composition du miel »,
soit plus probablement de « boisson enivrante a base
de miel ». Mais peu importe car ici 1’étymologie
explique aussi bien le nom de Medb ou de Blathnat
que le mythe de la création de Blodeuwedd. Et les
chevaux d’une blancheur de lune avec une oreille
noire de I’histoire mythique de Madhavi suffisent
aussi a comprendre la blancheur de Gueniévre ou de
Blanchefleur, et méme la transformation en chouette
nocturne de Blodeuwedd.

A cette unique et voluptueuse figure féminine
deux autres figures masculines s’ajoutent pour
définir la troisieme fonction : Hernaut de Gironde
et Garin d’Anseiine (Ensérune). Hernaut est roux,
un caractére pour lequel le Moyen Age éprouve un
préjugé tres défavorable. Cette couleur est associée au
mensonge et a la trahison et on imagine les méchants,
particuliérement Judas, comme des rouquins. Elle
marque bien le mépris dans lequel la troisieme
fonction est tenue par les deux autres. Hernaut est
aussi un vantard mais qui intervient le plus souvent
en compagnie de son freére Garin d’Anseiine la riche,

notamment dans une chanson composée vers 1200 et
intitulée Aye d’Avignon. Prisonniers du roi sarrasin
Ganor a Majorque, il y jouent le réle de maitres
d’escrime et ne participent a 1’action qu’a titre
d’auxilaires. Au sein du couple, Hernaut se distingue
par son beau visage et ses dispositions plus guerrieres.
Plus précisément, il évoque le personnage du sénéchal
Keu dans le Cycle arthurien. D’une exceptionnelle
beauté et sans rival en cuisine, ce qui le place a
nouveau dans la troisiéme fonction, il fait couple avec
le bouteiller Beduer. Tous deux, 1’écuyer tranchant et
I’échanson se répartissent la nourriture et la boisson,
deux aspects complémentaires de cette fonction.
Mais ils agissent toujours en équipe, et au combat
d’Arthur contre le géant du Mont-Saint-Michel, ils
servent seulement d’éclaireurs et ne participent pas
au combat. Beduer se contentera de trancher la téte
du géant mort. Bref Hernaut, vantard et querelleur,
flanqué d’un Garin plus pacifique, ne semble pas
une innovation médiévale mais la prolongation
d’un type indo-européen trés ancien comparable
a la transposition du Mahabharata ou Nakula et
Sahadeva sont des décalques des jumeaux Asvin. De
plus, une laisse d’ Aymeri de Narbonne nous apprend
que Hernaut manqua par trois fois a ses serments ou
il avait promis de n’avoir jamais de femme rousse de
sa vie, de ne jamais fuir au combat, et de ne jamais
manger de tourte, c’est-a-dire de grossier pain bis, de
toute sa vie. Il finit cependant par épouser une sorte de
sorciere rousse, borgne et boiteuse, puis par fuir quatre
bonnes lieues jusqu’a un gué devant les Sarrasins,
et enfin par manger de la tourte. Méme traitées sur
le mode burlesque, les vantardises proférées par
Hernaut s’inscrivent dans un cadre trifonctionnel.
Elles rappellent aussi un romant arthurien tardif peu
connu, The Avowynge of King Arther, Sir Gawan,
Sir Kaye and Sir Bawdewyn of Bretan, ou Baudouin,
nom altéré qui recouvre Beduer, le célebre bouteiller
d’Arthur, formule trois voeux : n’étre jamais jaloux
de sa femme, ne refuser a personne la participation
a son repas, ne craindre la mort sous aucune menace
de roi, ni de chevalier. Visiblement Baudouin aurait
satisfait la reine Medb qui exigeait des prétendants
sans jalousie, sans avarice et sans peur.

I1 faut sans doute aussi revenir sur la bataille
d’Aliscans, ou plutét de Larchamp (ou L’Archamp)
car le manuscrit de la Chanson de Guillaume, plus
ancien que ceux d’Aliscans la nomme ainsi. On
trouve aussi les orthographes L’ Archant ou Larchant
dans certains manuscrits. Le toponyme n’a jamais
été exactement localisé, méme si on 1’a rapproché
de celui de la nécropole des Alyscamps a Arles dont
les sarcophages pouvaient suggérer 1’idée d’un grand



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

massacre guerrier. Mais il pourrait bien aussi s’agir
du dernier souvenir d’'une grande bataille mythique.
Le nom de I’ Archan apparait dans la seconde branche
du Mabinogi comme celui d’une riviere séparant le
Pays de Galles et I’Irlande lorsque Bran et ses troupes
s’en vont a la conquéte de la Verte Erin pour venger
Branwen, ce qui rappelle que Guillaume d’Orange a
épousé une sarrasine. Le personnage de Rainouart au
tinel, un géant qui travaille aux cuisines du roi Louis,
n’est d’ailleurs pas sans rappeler les personnages du
rustaud Curoi en Irlande ou du Bran du Mabinogi,
deux hypostases du Jupiter celtique. Il est d’ailleurs
le frére d’Orable-Guibourc comme Bran est le frere
de Branwen. Le nom de Larchant renvoie aussi a un
lieu qui fut célebre grace a un saint (Mathurin) et un
pelerinage qui renvoie a une procession circulaire
de grande ampleur trés ancienne qui n’est pas sans
évoquer par certains cotés la troménie de Locronan,
une autre procession d’aspect archaique en région
de langue celtique. J’ai aussi fait valoir d’une part,
que la date de la procession, le Tour de chasse qui se
tenait le mardi suivant la Saint-Barnabé, donc entre
le12 et le 18 juin, et celle de la féte de saint Mathurin,
le 1 novembre, correspondaient exactement avec les
dates des deux batailles de Mag Tured en Irlande qui
sont indiquées pour la premieére un mois et quinze
jours apres le début de 1’été (donc vers le 15 juin) et
a Samain pour la seconde, d’autre part que le nom
méme de saint Mathurin se rapprochait, sans qu’il soit
question d’y chercher une correspondance phonétique
exacte, de celui de Mag Tured (transcrit Moytura en
anglais). De plus, le fait que la procession se tenait
le mardi, jour de Mars, pourrait aussi renvoyer a la
mémoire d’une bataille mythique enfouie dans un tres
lointain passé. Néanmoins, 1’hagiographie de saint

Le cimetiere des Alyscamps a Arles (cl. B. Robreau,).

o g o AP

Chapitre 7

-

La bataille d'Aliscans (vignette postérisée de B. Robreau
d'apres une enluminure du Ms La Valliere 23 (actuel BnF
24369 du XI1V* siecle).

Mathurin n’a pas conservé de théme caractéristique
de la mythologie irlandaise des batailles de Mag
Tured, seulement celui du rejet de son corps par la
terre qui renvoie a celui de cian, pere de Lug, au début
de La mort tragique des fils de Tuirenn.

Les quatre fils Aymon

Les Narbonnais ne sont probablement que la
partie émergée de 1’iceberg. J. Grisward s’est aussi
intéressé aux quatre fils Aymon* qui, du Rhin et de
I’Ardenne jusqu’a la Gironde, ont traversé tout le
territoire de 1’ancienne Gaule protohistorique et
antique. Il commence d’ailleurs par faire remarquer
que Aymon de Dordonne et Aymeri de Narbonne
portent le méme nom (Aym-) suffixé de maniere
différente et qu’ils sont aussi tous deux les peres
respectifs d’une équipe de fréres organisés. Comme
Aymeri, Aymon déhérite et chasse ses fils et I’exil
qui s’accomplit dans les deux cas contre 1’avis de
la mére, s’accompagne aussi d’un affrontement
violent avec lesdits fréres, notamment 1’un d’entre
eux. La scéne fameuse ou Renaud, hors de lui, tire
a demi I’épée contre son pére avant d’étre calmé par
son frere ainé posséde son exact correspondant dans
I’épisode ou Hernaut affronte Aymeri. Le plus célebre
des Aymonides, Renaud, épousera Aélis (appelée
Clarisse dans les manuscrits plus tardifs), la soeur du
roi Yon de Gascogne, alors qu’il advient a un des fils
d’ Aymeri, Beuves, d’épouser la fille du méme roi.

Il semble donc que, de méme que les
Aymerides représentent un équivalent celtique des fils

4 « Aymonides et Pandava : I’idéologie des trois fonctions dans
Les quatre fils Aymon et le Mahabharata », Essor et fortune de
la chanson de geste sans I’Europe et I’Orient latin (Actes du IX®
Congreés international de la Société Rencesvals, Padoue-Venise,
29 aolt-4 septembre 1982).



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Les quatre fils Aymon a Bogny-sur-Meuse ou les rochers empruntent l'allure des quatre cavaliers au galop en la forét

d'Ardenne.

et petit-fils de Yayati, les Aymonides correspondent a
une variante occidentale de 1’équipe trifonctionnelle
des cinq Pandava du Mahabharata. Aalard, 1’ainé, est
a rapprocher du Bernard des Narbonnais et incarne la
premiére fonction sous son aspect juridique. Homme
de bon conseil, sage et prudent, il prend la parole au
nom du groupe, raisonne Renaud lors de 1’altercation
avec le pere, décide du mariage du cadet avec Clarisse,
choisit le site de Montauban. Le turbulent cadet,
Renaud, a une morphologie de géant. Effectuant une
syntheése des deux caracteéres de la fonction guerriere,
il incarne la force tandis que son céleébre cheval
Bayart incarne la vitesse. Homme fort capable de se
battre avec n’importe quelle arme, perche, poutre ou
massue, il se définit négativement par rapport a la
troisiéme fonction : « Plus désir la batalle que boivre
ne mangier ». Cette derniére est représentée par
Guichard et Richard qui forment un couple subalterne
de serviteurs obéissants aux noms assonants. Richard,
comme le veut son nom, se caractérise par un gout
avoué pour la richesse ; il est cupide, aime faire du
butin et refuse de restituer un aigle d’or. Guichard
inclinerait plutot vers la composante sexuelle de la
troisiéme fonction : il propose a Clarisse de suppléer
son mari. Maugis, le magicien, qui incarnerait la
composante varunienne de premiére fonction, le
définit d’ailleurs fort bien : « Guichars ameroit miels
juene dame a baisier/ L’il ne feroit joster chevalier ».

Quant au personnage de Clarisse-Aélis, la
femme du plus guerrier des fréres, elle entretient
une relation trés étroite et étrange avec 1’ensemble
des fréres, ce qui la rapproche de la femme de
Guillaume d’Orange, Guibourc-Orable, et surtout
de la Draupadi du Mahabharata dont on sait qu’elle
représente une incarnation épique de la grande déesse
trivalente indo-européenne. Dans leur essence, les
fils d’Aymon sont, comme les Pandava, voués a I’exil
en forét et a I’errance traquée. Le ressort de I’action
se trouve dans les deux cas dans une séquence
particuliérement démonstrative : de méme que les

fils de Pandu doivent s’exiler douze ans dans une
forét a la suite d’une partie de dés ou I’adversaire
triche, les quatre fils Aymon sont contraints a un exil
de sept ans dans la forét d’Ardenne a la suite d’une
partie d’échecs ou Bertolai, le neveu du roi, tente de
tricher. L’incendie de Montessor semble aussi fournir
un écho a I’incendie de la maison de laque qui oblige
les Pandava a trouver une premicre fois refuge au
fond des bois. Peut-étre faut-il rapprocher aussi le
pelerinage de Renaud et 1’exil pénitentiel d’Arjuna,
son correspondant indien.

Mais, pour fondamentale qu’elle soit,
I’approche comparative indo-européenne n’est pas la

La construction du chdteau de Montauban (d'apres une




Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

seule possible, ni méme peut-étre la plus utile pour un
traité de mythologie celtique. Une autre, intraceltique,
peut en effet s’envisager en partant de ce que Castets
a bien ressenti comme un épisode fondamental a
I’intensité dramatique exceptionnelle et qui, de plus,
se place en position centrale dans le récit : celui du
guet-apens de Vaucouleurs, le seul ou un autre des
quatre freres, Richard, chipe la vedette a Renaud.

Voyons d’abord le site, assez soigneusement
dépeint par Aélis qui a la prescience de la dangerosité
du lieu : un pic élevé, tout droit dressé contre le
ciel, entouré d’une eau profonde et de quatre foréts.
La description est reprise lorsque les quatre fréres
quittent Montauban pour s’y rendre : une haute roche
située en un lieu désert a trois lieues de tout village,
chateau ou maison se dresse depuis le début des
temps, a laquelle le géant Fortibias qui construisit
aussi Montbendel a donné 1’allure d’une forteresse
naturelle ; sept mille pierres forment un cercle tout
autour ; quatre foréts dont la plus petite mesure sept
lieues s’étendent jusqu’a son pied ; quatre rivieres
encaissées I’enserrent, la Gironde, la Dordogne, la
Vairepainne et le Balencon, a la croisée de quatre
routes dont1’une va en France, a Reims ou a Soissons,
la seconde en Galice, la troisiéme en Carrion, la
derniere en Gascogne, le long desquelles I’empereur
a placé quatre fois mille chevaliers. Le lieu évoque
irrésistiblement une montagne mythique, certes le
mont Meru ou Sumeru des Indiens, mais aussi et
surtout la montagne mythique de 1’iruaith dans le
texte irlandais de La langue toujours renouvelée qui
connait aussi les sept especes de pierres précieuses
merveilleuses qui se trouvent dans un fleuve des
iles de Tibir « qui croit a ’anniversaire de la mort
ou souffrit le Christ et est dans son plein jusqu’a
I’heure ou le Christ ressuscita ». L’insistance sur
le chiffre quatre (rivieres, foréts, routes) signale sa
forme quadrangulaire et son emplacement au centre
du monde. Ce pic élevé au milieu de la plaine de
Vaucouleur apparait dans le récit épique sous le
nom de Roche Mabon, un nom bien celtique qui
a ¢té celui de 1I’Apollon Maponos gaulois avant
de devenir celui d’un héros gallois. Le site doit
certainement €tre aussi mis en relation avec la Terre
des jeunes, un nom de cet au-dela insulaire irlandais
ou Maelduin rencontre une haute colonne d’argent
qui avait quatre cOtés et s'élevait jusqu’au ciel. Les
Ui Corra ’observent également avant de parvenir a
I’ile de saint Ailbe d’Emly ou 1’abbé leur explique
que lui et ses moines vivront ici jusqu’au jour du
Jugement dernier et d’ou ils rapportérent des pierres
merveilleuses, les unes en cristal, les autres en or ou
en argent.

Chapitre 7

Mais le site n’est pas tout. Il faut aussi
remarquer 1’originalit¢é de 1’épisode ou, pour une
fois, ¢’est Richard le héros, malheureux certes, mais
néanmoins principal. Avant méme d’y arriver, il
confie qu’il n’a jamais eu aussi peur de sa vie tant il
craint la trahison du roi Yon. Le passage posséde une
résonance quasi christique qui est accentuée un peu
plus loin par une référence a Longin, le porteur de la
lance qui perca le flanc du Crucifié€, et une invocation
au Dieu qui naquit & Bethlehem. Pendant que Aalard
et Renaud se portent au secours de Guichard, Richard
se bat seul au pied du rocher avec acharnement, mais
Girard de Valcorant le frappe de sa lance, lui trouant
son manteau d’écarlate et sa doublure d’hermine.
Quand il arrache ’arme de la blessure, les intestins
se répandent sur la pelisse et I’on voit son foie et
ses poumons mis a nu. Mais il parvient néanmoins,
un entredeus li gete a guise de Breton, a asséner a
son adversaire un coup d’épée entre le casque et le
bouclier, tranchant net la moitié de son adversaire :
I’épaule, la poitrine, la hanche, la cuisse et la selle du
cheval qui s‘abat a terre coupé en deux. Ses freres le
retrouvent dans son triste état, le portent jusqu’a la
Roche Mabon ou ils le hissent et le déposent sur une
pierre plate tandis qu’Aalard et Guichard supplient
Renaud, per amor cel seignor ki vint a la passion,
de s’enfuir. Pendant ce temps et bien qu’Ogier, leur
cousin, refuse de participer a 1’assaut que menent
cent chevaliers sur chacun des quatre cotés du pic,
les soldats de I’empereur progressent et Renaud en
est réduit a défendre ses fréres a coups de lourdes
pierres, soulevant méme un perron que cing portefaix
n’auraient pas chargé. La bienveillance d’Ogier et
I’intervention de Maugis leur permettent néanmoins
de s'eéchapper .Apres avoir lavé ses plaies avec du
vin blanc et cicatrisé ses blessures avec une pommade
a I’effet immédiat, le magicien remet Richard sur pied
et les quatre fréres rentrent 8 Montauban.

Il faut maintenant revenir a I’interprétation
et reconnaitre ici une version du mythe de la passion
du dieu supréme celtique. B. Sergent en avait repérée
la présence dans le Cycle des Narbonnais avec le
motif de la crucifixion avortée de Guibert. Mais cette
version était totalement christianisée, ce qui n’est pas
le cas ici, méme si nous avons vu que les allusions a
la passion du Christ y revenaient réguliérement. Dans
notre récit, du fait de la trahison de Yon, Richard, a
I’instar de son homologue, Guibert le plus jeune de
I’équipe de fréres des Narbonnais, a le corps troué par
une lance. Il est hissé en haut de la Roche Mabon avant
d’étre guéri de ses terribles blessures par le magicien
Maugis et de retrouver quasi instantanément la santé.
Le parall¢le est frappant avec la mort de Lleu, trahi



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

par sa femme et tué d’un coup de lance par I’amant de
cette derniére, retrouvé en haut d’un arbre et guéri par
I’entremise d’un médecin.

Dans un récit mythique ou dérivé d’un mythe,
la redondance constitue un fait de structure précieux et
le prolixe récit des Quatre freres Aymon n’en manque
pas. Citons deux passages, |’'un qui introduit le motif
de la trahison avant le départ pour Vaucouleur, 1’autre
qui présente un rebondissement des aventures de
Richard. Le premier se place au moment ou Aélis
tente de dissuader les fréres de se rendre a la plaine
de Vaucouleur. La nuit précédente, elle a fait un réve
effrayant. Elle se trouvait sous 1’Arbre du Pélerin et
voyait cent sangliers sortir de la forét et se ruer sur les
freres. Deux aigles, apparus dans le ciel s’emparaient
de Richard et I’emportaient dans les airs, attaché a
une branche de pommier. Le songe est bien sir une
préfiguration de ce qui va arriver et I’enlévement de
Richard par deux aigles arrive a point nommé pour
confirmer que le mythe utilisé ressemblait d’assez
pres a 1’ornithomorphose de Lleu en aigle dans le
Mabinogi. La situation de la réveuse sous un arbre
réduit la différence entre 1’envolée de Lleu jusqu’au
haut d’un arbre et la montée de Richard gravement
blessé jusqu’au haut du pic. On comprend aussi que,
bien plus tard, Richard refuse de restituer un aigle
d’or a empereur. Méme la présence des guerriers
métaphorisés en sangliers rappelle que c’est en suivant
un autre suidé, une truie, que Gwydyon retrouve
Lleu sous la forme d’un aigle pourrissant. Quant a la
branche de pommier, qui donna son nom a 1’Avallon
médiéval, il permet d’établir que la géographie des
Quatre fils Aymon incorpore dans le monde réel une
description qui se situait initialement dans un Autre
monde, qu’il s’agisse des iles de la Terre de jeunesse
ou I’on trouve la montagne centrale et les pierres aux
pouvoirs merveilleux, ou de son correspondant tres
proche, la colonne ou I’arbre qui relie les trois étages
du monde. Le second passage, qui se place aprés le
combat de Roland et de Renaud intercal€ a la suite de
1I’épisode de la Roche Mabon, constitue une reprise du
théme donnant le premier role a Richard. Il débute par
la capture de ce dernier tombé aux mains de Roland
et que I’empereur Charles veut faire pendre au gibet
de Montfaucon. Mais ses barons, le Gallois Béranger,
le Bavarois Huidelon, le Breton Salomon, et méme
son neveu Roland, qui ne veut pas étre un Antéchrist,
Geoffroi d’Anjou, Richard de Rouen refusent un a un.
11 finit par trouver Ripeu de Ribémont qui fait monter
Richard, le fils Aymon, la corde au cou a I’échelle.
Mais a nouveau I’intervention de Bayart et de Maugis
viennent le sauver au dernier moment. Dans cet
épisode redondant, le mythe trés simplifié et atténué

n’est plus situé sur la montagne centrale mais sur un
gibet. Il s’agit d’une version faible ou I’allusion a
I’ Antéchrist maintient cependant une atmosphere de
fin du monde christianisée. On pourrait méme penser
aune variante germanique dérivée du mythe d’Odhinn
pendu a I’arbre des runes si le bourreau ne s’appelait
Ripeu de Ribémont, un grand site archéologique
religieux et militaire de 1’époque gauloise qui aurait
pu servir de lieu mémorisateur.

Notre analyse montre donc que le personnage
de Richard doit étre considéré comme un lointain
dérivé du Lug gaulois. A vrai dire, nous I’avions déja
dit (ch. 4), a la suite de Dumézil, lors de la présentation
de la quatrieme branche du Mabinogi, en soulignant
qu le dieu supréme des Celtes était a la fois le dernier
né des deux Dioscures celtiques et le Mercure gallo-
romain, ce dieu de tous les arts et de la richesse qui
caractérise si bien le benjamin des quatre fils Aymon.

La topographie de I’épopée des Aymonides
peut paraitre parfois inconséquente quand elle nous
promene en quelques phrases de I’ Ardenne (Montessor)
a I’Aquitaine (Montauban et la Roche Mabon) ou a
la région parisienne (Montfaucon, Longjumeau ou
Maugis change la couleur de Bayart en le teignant en
blanc) ou quand, faisant s’échapper par un souterrain
les freres assiégés dans Montauban, elle nous les
fait passer a Trémoigne (Dortmund dans la Ruhr) en
quelques lignes (eins se vont chevauchant, lor jornées et
aval et amont qu’ils vindrent a Tremoigne...). L’ origine
mythique des données et leur capacité a étre mémorisée
en divers lieux sous des formes voisines I’explique
sans doute. En tout cas, le recours a 1’hagiographie si
important dans la fin des aventures de Renaud, mort
sur le chantier de la cathédrale de Cologne assassiné
par des ouvriers macons jaloux dans des circonstances
qui rappellent le décés de la mort de 1’armoricain saint
Majan, peut éclairer utilement I’intrigue mythique de
Vaucouleur. Nous évoquerons donc ici la Vie de saint
Arnoul et le retour de ses reliques dans les Yvelines. Ce
dernier vient d’étre traitreusement assassiné a Reims et
le cercueil placé sur un char pour étre ramené a Tours,
dont il avait été évéque, par sa fiancée Scariberge,
dont les propres esclaves avaient d’ailleurs perpétré
le forfait. Mais aux environs de Dourdan, le comte
Dordingus, qui chassait le cerf dans la forét d’Yvelines
pres de la colline de Rochefort dans la vallée de la
Rabette, voit I’animal se réfugier prés du char et les
chiens incapables de 1’en déloger. Emu par le miracle,
il donna au saint I’étendue voisine et I’y fit ensevelir.

On voit donc ici une femme ambigué, elle
convoie le cercueil de son fiancé mais ce sont ses
esclaves qui ont tu¢, etun comte de Dourdan rencontrer
un cerf. La situation rappellerait Blodeuwedd qui

10



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Le cheval Bayard lors
de la ducasse d'Ath
(Cl. User D.).

rencontre son amant lors d’une chasse au cerf si
Scaribergen’était pas une sainte femme. Maissi Lleuse
transforme en aigle, Arnulphe est étymologiquement
aigle (germanique arn) et loup (wulf). La remarque
persuade de s’intéresser au nom de Scariberge, un
curieux hybride latino ou gréco-germanique signifiant
« la montagne du scare ». Le scare ou perroquet
des mers désigne un poisson bondissant de toutes
les couleurs. Scariberge est donc d’un point de vue
mythique triplement connotée comme montagne,
comme poisson et comme multicolore. De manicre
condensée, elle renvoie donc a une montagne colorée
ou se trouve un étre aquatique et confirme donc les
enseignements de La langue toujours renouvelée ou
un aigle combat une grande béte marine de toutes
les couleurs sur la montagne centrale. La notion
de couleurs multiples s’explique parce que dans la
mythologie de la montagne centrale eurasiatique,
les quatre flancs de cette dernicre, tapissés de pierres
précieuses, soutiennent un ensemble de symboles
complémentaires, chacun d’entre eux étant associé
a une direction et des qualités caractéristiques
(température, matic¢re et... couleur). La béte marine
qui est souvent d’aspect serpentiforme est de toute
les couleurs parce qu’enroulée autour de la montagne
comme dans le mythe indien du serpent Vasuki. Il

11

Chapitre 7

apparait donc qu’en se transformant en aigle, Lleu,
prend la posture de I’adversaire de la grande béte
marine qui, dans le texte irlandais, a peut-étre souffert
d’une assimilation a la grande prostituée de Babylone
de I’Apocalypse.

D’un autre coté, notre comte Dordingus a plus
de probabilité de tirer son nom de Dourdan qu” Aymon
de Dordonne de la Dordogne ou de 1’ Ardenne, surtout
si nous observons qu’a 15 km a I’est de la butte de
Rochefort et a moins de 20 km au sud de Longjumeau
se situe Saint-Yon. Le roi d’Aquitaine qui donna
Aélis comme épouse a Renaud et lui permit de
construire un Montauban, aussi difficile a retrouver
sur le terrain que la plaine de Vaucouleurs et la Roche
Mabon, porte le nom d’un saint plutot légendaire
d’Ile-de-France, disciple de saint Denis qui aurait
évangélisé la région d’Arpajon et de Chatres. La
présence a Longjumeau du hameau de Balizy et de
la commune voisine de Ballainvilliers sur la rive
sud du Rouillon (une riviere capable, a la manicre
de la rouille, de faire changer de couleur ?) pourrait
expliquer a la fois le nom de 1’énigmatique Balengon
au pied de la Roche Mabon et le lieu de la teinture
de Bayard. On voit que la toponymie a pu mémoriser
en divers lieux des mythes voisins ou apparentés et
que I’épopée a pu les réutiliser dans une structure



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

de pensée traditionnelle. Et de ce point de vue, elle
¢tait sans doute moins novatrice que 1’hagiographie
qui projetait sur ses personnages des préoccupations
matérielles et morales plus en prise avec I’actualité.
Dans le cas de saint Arnoul, la fondation ou la
refondation de 1’abbaye de Saint-Rémy-des-Landes a
Clairefontaine-en-Yvelines vers 1160 rendait difficile
de faire de sainte Scariberge ’assassin d’un mari.
En revanche, 1’épopée qui cherche plutdt a exalter le
passé révolu des puissants, possédait un peu plus de
liberté avec la christianisation des données.

La Chanson des Saisnes

La Chanson des Saisnes (ou Saxons) est un
autre texte qui peut nous retenir malgré son titre
trompeur pouvant la-aussi faire songer a une origine
germanique. Elle nous retiendra surtout en raison de
la place qu’y tient le site de Larchant, une localité
aux limites du Hurepoix et du Gatinais. Nous nous
rappelons en effet que, si le lieu de 1’épique bataille
de L’Archamp du Cycle des Narbonnais n’est pas
plus topographiquement localisé que le Montauban
ou le Vaucouleur des Quatre fils Aymon, il existe un
site homonyme caractérisé par des éléments naturels
remarquables (le marais et les rochers de Larchant
au sud de la Forét de Fontainebleau) et le culte d’un
saint a 1’historicité assez médiocre mais comprenant
une liturgie ambulatoire suspecte d’avoir intégré des
¢léments préchrétiens. A I’instar de Dourdan vis-a-vis
de I’épopée aymonide, ce Larchant bien réel ne serait-
il pas un autre site mémorisateur de mythes déja
exploités par le Cycle des Narbonnais ! Les trouveres
qui narraient Les quatre fils Aymon connaissaient
certainement un ancétre de la Chanson des Saisnes
puisqu’ils envoyaient leurs héros jusqu’a Cologne et
Trémoigne et évoquaient la guerre contre Guiteclin
et ses Saxons avant méme que de faire venir Bayart
a Longjumeau et les fréeres Aymon en la plaine de
Vaucouleur.

Les versions de la Chanson des Saisnes que
nous connaissons’® semblent remonter a un pocte
arrageois de la fin du XII® siecle : Jehan Bodel.
L’histoire, telle qu’elle se synthétise a I’aide des
principaux manuscrits, qui datent au mieux du
siecle suivant, possede des ressemblances avec les
deux oeuvres déja entrevues : les Saxons de Bodel
présentent les caractéres conventionnels des Sarrasins
(des Fomoire dirait-on en Irlande), y compris dans le
théme de la belle princesse qui trahit le camp adverse.

5 Voir I’édition d’A. Brasseur, 1990. La tradition orale remonte
sans doute assez haut car les Hérupés sont connus du Siége de
Narbonne ou de Girart de Roussillon. Pour le commentaire, le
travail le plus important est sans doute a attribuer & Ch. Foulon

La reine Sebile qui trahit Guiteclin, le chef des
Saxons, reproduit le modéle de Guibourc amoureuse
de Guillaume d’Orange. Quant au couple composé de
Baudouin, qui aime se déguiser et méne une guerre
en dentelles, et de Bérard aimé d'Helissent, il rappelle
celui de Guichard et Richard.

Depuis G. Paris, on pense qu’il existait a
I’origine une chanson perdue des Hurepois (ou
Hérupés), ultérieurement amplifiée, ce qui expliquerait
que lerassemblement de I’armée destinée a la conquéte
de la Saxe se fasse a Larchant. Mais le Hurepoix
épique s’est beaucoup dilaté par rapport au Hurepoix
historique. Il va du Mont-Saint-Michel a Chateau
Landon comptant parmi les barons hurepés (ou
hérupés) Herbert d’Etampes, Girart du Gatinais mais
aussi Anseau de Chartres, Robert de Blois, Geoffroy
d’Anjou, Huon du Maine et et méme Richard de
Normandie et Salomon de Bretagne dont les reliques
parvinrenta Pithiviersa 30 km de Larchant au X¢siecle.
Berrichons, Poitevins ou Gascons peuvent parfois
leur €tre adjoints notamment au passage du pont sur la
Rune, invraisemblablement étendu sur sept jours, en
comptant le repos dominical ou tous les combattants
se rendent a la messe. Le symbolisme du sept revient
d’ailleurs a plusieurs reprises puisque le conflit traine
en longueur impliquant sept passages a cheval du
fleuve s’échelonnant sur sept ans (décomposé en trois
périodes de deux ans et quatre mois), et deux guerres
tout comme il y a deux batailles de Mag Tured, et sept
années de préparatifs pour la seconde.

La Chanson des Saisnes n’a pas bénéficié des
travaux éclairants de J. Grisward ou de B. Sergent,
mais un certain nombre de détails suggerent qu’elle
a pu se constituer autour d’un noyau mythique
correspondant a une ou deux batailles de Larchant
qui seraient les correspondantes gauloises des deux
batailles de Mag Tured. Nous avons déja indiqué plus
haut les indices procurés par 1’hagiographie de saint
Mathurin, mais la Chanson des Saisnes en fournit
quelques autres.

L’un des plus notables est 1i¢ a I’épisode des
deniers et du perron de fer. Au début de la Chanson
des Saisnes la destruction de Cologne par Guiteclin
entraine une rebellion de nombreux barons de
Charlemagne déja fatigués de la guerre d’Espagne
et qui refusent de se battre contre les Saxons en
avangant que les Hurepois ne sont pas soumis au
chevage. Finalement il est décidé de convoquer tout le
monde et que les Hurepois paieront aussi le chevage.
Ces derniers fort fachés font frapper des deniers
d’acier qu’ils lient au bout de leurs lances et, s’étant
rassemblés en I’ Archant Saint-Martin le premier mai,
se mettent en marche faisant un tel vacarme qu’ils

12



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Larchant ou les Hérupés se rassemblent (cl. B. Robreau,).

font trembler la terre, passent Seine puis Marne et
viennent les présenter a Aix-la-Chapelle comme
un défi a I’empereur. Devant la menace, celui-ci se
rétracte, dispense les Hurepois du chevage, fait fondre
les deniers et en constitue un solide perron d’acier qui
sera le témoin de la dispense. Puis les Hurepois s’en
reviennent a leurs terres ou ils resteront pendant les
deux ans et quatre mois du début de la guerre.

Ce motif du perron d’acier est assez original
et étrange et doit fort probablement étre rapproché de
I’ambigu motif de la pierre de fronde fondue par le
divin forgeron Goibniu pour servir de projectile décisif
a Lugh au cours de la seconde bataille de Mag Tured.
On retrouve notamment I’ambiguité entre la pierre et
le métal qui est caractéristique du mythe, tant dans sa
variante irlandaise (une pierre traitée comme du métal
pour un Lugh dont le talisman est une lance de feu)
que dans celle du Pays de Galles ou les trois javelots
lancés sur Yspaddaden Penkawr dans Culhwch
ac Olwen sont désignés par un terme (llechwaew)
s’appliquant a un javelot de pierre. L’assujettissement
des deniers au bout d’une lance semble d’ailleurs
confirmer que nous sommes en présence d’un motif
usé mais conservé par la derniére modernisation du
texte. Un troisiéme indice est a puiser dans ce retour
a leur domicile des Hurepois qui ne participeront a la
guerre qu’avec deux ans et quelques mois de retard.
Car si c’est Lugh qui lance la pierre de fronde de la
méme maniére que les Hurepois apportent au bout de

Chapitre 7

leurs lances les constituants du perron, le grand dieu
est lié¢ pendant tout le début de la seconde bataille pour
I’empécher de participer trop précocement au combat.
Le rapprochement est ici d’importance et il améne
a s’interroger sur le moment précis ou 1I’empereur
adresse ce second appel aux Hurepois alors que son
armée piétine depuis deux ans et trois mois sur les
bords de la Rune. Il s’agit du lendemain du jour de
I’adoubement de Bérard, lequel intervient a la Saint-
Jean. Quinze jours plus tard, les messagers de retour
rapportent que les Hurepois promettent une aide
rapide et on peut donc penser que leur prompte arrivée
se situe au coeur de 1’été, au moment de Lugnasad.
Mais ici le récit semble entrer dans une contradiction
puisque, le lendemain de leur arrivée, I’empereur qui
veut construire un pont obtient de Huon du Maine la
réponse qu’il vaudrait mieux commencer par stocker
du bois et faire les travaux en juin ou en juillet quand
les eaux seront plus basses qu’au mois d’avril. Il
faut croire que les Hurepois n’ont pas été si rapides
a venir apporter leur aide ou que Bodel s’est mélangé
les pieds dans sa chronologie! Il est vrai que la mise
en oeuvre de ce projet n’intervient que plus de deux
ans et quatre mois plus tard quand un cerf de forte
stature traverse la Rune sans perdre pied, indiquant ou
il faut construire I’ouvrage. Néanmoins la remarque
pourrait intriguer si un autre détail ne venait nous
conforter : dans la Chanson des Saisnes, le jeune
Bérard qui meurt précocement est appelé six fois

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

1’ Ardenais (il est le fils du duc Thierry d’Ardenne) et
28 fois de Montdidier. Or Montdidier est justement
la ville ou nous avons vu qu’étaient conservées les
reliques des saints Lugle et Luglien, de quoi nous
étonner sur ce qu’étaient réellement les connaissances
traditionnelles des jongleurs médiévaux. Bérard qui
forme avec Baudouin une sorte de couple comparable
a celui de Richard et de Guichard et qui mourra dans la
troisiéme bataille de la seconde guerre de Saxe, parait
bien correspondre a Lug dans son role dioscurique
de troisiéme fonction. En revanche, dans son état
de Mercure celtique, dieu supréme sachant tous les
arts, il s’incarne dans la personnalité collective des
Hurepois, guerriers hors pair qui, réagissant a une
gaberie de I’empereur, bousculent les Saisnes des leur
arrivée, mais aussi habiles conseillers qui indiquent
le temps favorable a la construction du pont dans
un parallélisme qui rejoint celui de Lugh reprochant
a Nuada de n’avoir pas choisi le moment favorable
pour engager la seconde bataille de Mag Tured et
déterminant lui-méme le bon jour.

Pour la recherche en mythologie frangaise,
la littérature épique nationale est un vaste chantier
extrémement prometteur mais dont les fondations
sont a peine posées. Il serait par exemple bien étrange
que Girard de Roussillon ne livre aucun secret quand
on sait que le chateau de Roussillon s’identifie au
Mont Lassois qui a livré aux archéologues un palais
hallstattien et a ses pieds le vase de Vix. L’épopée
frangaise a emprunt¢ ses données aux siecles
carolingiens mais en prenant souvent avec I’histoire
beaucoup de libertés. Est-ce un hasard s’il s’agit du
moment ou le latin et le gaulois ont achevé leur fusion ?
Un héritage quelque peu romanisé et germanisé de la
tradition gauloise semble alors s’étre transcrit sous
des formes d’abord orales, véhiculées par des poctes,
des conteurs et des jongleurs, lointains héritiers des
bardes protohistoriques et antiques, mais héritiers
quand méme. La mise par €crit ralentira la profusion
foisonnante des variantes pour la figer en quelques
versions connues par divers manuscrits qui nous ont
ainsi sauvé au minimum quelques beaux fragments
de mythologie gauloise tardive, bien plus évoluée et
christianisée que celle transmise par 1’Irlande mais a
tout prendre quasi-contemporaine de cette dernicre.

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT
TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 1 LES MATERIAUX
Chapitre 8 janvier 2019

Chapitre 9 février 2019

PARTIE 2 LE BESTIAIRE en 2019.

La mort de Roland d'aprés les Grandes chroniques de
France (XV* siecle) enluminées par J. Fouquet (source
Wikipedia).

14



