
PETIT TRAITÉ DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATÉRIAUX

CHAPITRE 7 :
 L'ÉPOPÉE FRANÇAISE

Bernard ROBREAU

Cathédrale de Chartres Vitrail de Charlemagne : l'empereur 
ordonne la construction d'une église (cl. B. Robreau).



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

CHAPITRE 7 : L’EPOPEE FRANCAISE

	 La reconnaissance de l’épopée française 
comme source de la mythologie celtique est 
attribuable à Joël Grisward et à Bernard Sergent. 
Le premier a notamment exploré les origines indo-
européennes du Cycle des Narbonnais mais il le 
pensait parvenu jusqu’à nous par le canal germanique 
de la conquête wisigothique et c’est le second1  qui a 
finalement mis en évidence ses origines lointainement 
gauloises. En utilisant les outils de la philologie 
traditionnelle Grisward a mis en évidence une 
cohérence d’ensemble qui témoigne d’un dessein où 
les personnages et les événements sont solidaires et 
s’éclairent les uns, les autres, et il a ainsi démontré 
que l’oeuvre ne peut s’expliquer par l’addition 
fortuite d’éléments primitivement indépendants. Puis 
en s’appuyant surtout sur les travaux antérieurs de 
Dumézil, particulièrement sur les faits indiens, ce qui 
rend la thèse de l’emprunt peu vraisemblable, il met 
en lumière l’évolution à partir d’un prototype indo-
européen commun, mais aussi que plusieurs épisodes 
qui n’ont pas leur équivalent dans la littérature indo-
iranienne trouvent des ressemblances assez étonnantes 
dans des récits romains, germaniques ou celtiques.
	 Grisward attribuait une origine germanique 
à la matière mythico-épique qui a servi de base au 
Cycle des Narbonnais, parce que Narbonne fut la 
capitale d’un royaume wisigothique de 508 à 531. 
Pourtant, notamment en définissant le personnage 
de Guillaume au court nez, il avait dû constater les 
difficultés soulevées par l’inadéquation partielle 
du panthéon germanique à la série des Aymerides. 
B. Sergent, a montré que la structure trifonctionnelle 
du Cycle des Narbonnais se distingue radicalement 
de celle des Germains et qu’elle représente un état 
antérieur aux restructurations que ces derniers ont 
fait subir à la structure indo-europénne. Et comme 
les parallélismes avec la structure germanique, soit se 
rapportent à des mythèmes indo-européens communs, 
soit possèdent des équivalents celtiques (Guibert et 
Lleu, Blanchefleur et Bloddeuwed), il faut les penser 
comme des emprunts à la mythologie celtique. Le 
partage du monde selon les quatre directions autour 
du fief central est un modèle bien reconnu en milieu 
celtique mais non chez les Germains. La ressemblance 
avec les romans bretons, notamment l’homologie entre 
le couple Hernaut-Garin et le couple Keu/Béduier, 
est évidente, le poids politique des personnages 
féminins qui rapproche, par exemple, la fille d’Yon de 

1 B. Sergent, « Observations sur l’origine du Cycle des 
Narbonnais », Romania, 1984, p. 462-491.

Gascogne de Nannos, la fille du roi des Ségobriges ou 
de l’irlandaise reine Medb. Et sous le vernis féodal, 
le Cycle des Narbonnais révèle des traits purement 
celtiques. Enfin, comme les Gaulois et beaucoup plus 
que les Germains, Guillaume d’Orange adore couper 
des têtes.
	 Beaucoup plus sûrement qu’une épopée 
wisigothique, les Narbonnais doivent représententer 
la longue survie d’une littérature orale véhiculée par 
des bardes gaulois dont le parallèle des poètes irlandais 
implique certainement une forte structuration. 
Qu’elle ait survécue à la romanisation, parce qu’elle 
représentait un moindre danger que les druides  pour 
les institutions, et à la christianisation, parce qu’elle 
ne représentait pas une menace pour la religion 
dominante, cela ne saurait surprendre à une époque 
antérieure à l’imprimerie où l’écrit ne touchait qu’une 
très faible partie de la population. Il n’existe guère de 
littérature écrite récréative en Gaule avant l’épopée 
qui naît au début du second millénaire. Nos trouvères 
et troubadours médiévaux étaient certainement les 

Cathédrale de Chartres Vitrail de Charlemagne : ci-des-
sus : Roland fend le rocher et sonne du cor ; ci-dessous 
Beaudouin recueille Durandal (cl. B. Robreau).



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 7

3

héritiers de poètes beaucoup plus anciens et leur 
répertoire. Pour modernisée qu’elle fut au niveau de la 
langue et de l’onomastique, leur oeuvre a pu s’appuyer 
sur des types de récits, des schémas de construction et 
des unités de base relevant de techniques provenant 
d’un très profond passé. Laon, Laudunum, désignée 
comme capitale de Charlemagne dans le Cycle des 
Narbonnais, a bien pu succéder à Lyon, Lugdunum, 
dans un récit plus ancien dont le détail a bien pu être 
rajeuni sans que la structure ou certaines strophes 
aient réellement été modifiées. Le texte des Veda ou du 
Mahabharata a su survivre avec peu de modifications 
à travers un ou deux millénaires de transmission orale 
et il est certain que les druides (et sans doute aussi 
les bardes) étaient capables d’apprendre des milliers 
de vers. Leur enseignement a toujours reposé sur la 
mémoire et il pouvait durer une dizaine d’années, 
voire plus. C’est même pour cela que les druides ayant 
refusé de le transmettre par l’écrit, il a disparu sans 
laisser de témoignages directs. Mais est-il impossible 
de penser que les poètes épiques itinérants ou résidant 
à demeure, au service de grandes familles mais aussi 
du public plus populaire de leurs dépendants, n’ont 
pu utiliser l’héritage bardique jusqu’à la victoire 
définitive de l’écrit ? 
	 Ce qui a été accompli pour restituer le Cycle 
des Narbonnais à la culture celtique a été à peine 
ébauché pour bien d’autres oeuvres épiques françaises. 
Mais il faut certainement considérer l’épopée comme 

un gisement potentiel important pour les études 
mythologiques gauloises. Des rapprochements ont 
été esquissés entre les adieux d’Artus à Escalibor 
et et ceux de Roland à Durendal. Le nom de l’épée 
Excalibur, du gallois Caletfwlch, kalet (« dur ») et 
bwlch (« brèche »),  est d’ailleurs assez proche du 
jeu de mots de Dure-entaille pour justifier un jeu 
complexe d’étymologies croisées caractéristique de la 
pensée mythique car, pour certains, Durendal pourrait 
aussi apparaître comme une traduction germanique 
de Roncevaux (dorn, « épine » et tal, vallée). En 
ce domaine, l’héritage commun est bien difficile 
à séparer de l’emprunt ou de la simple influence. 
L’épopée pourrait bien constituer un domaine où 
confluent des données celtiques et germaniques (au 
soir de la mort tragique du héros, le cor de Roland 
se souvient-il encore de celui d’Heimdallr ?), parfois 
même refondus à la lumière d’influences gréco-
romaines.

Les Narbonnais
	
	 Le Cycle des Narbonnais était souvent 
considéré comme un luxuriant  fatras de thèmes 
héroïques ignorant la géographie et l’histoire, inventés 
par une légion de trouvères et de jongleurs. Il raconte 
en une dizaine de chansons, sans compter celles, bien 
plus nombreuses, dont le héros est le très pittoresque 
et envahissant Guillaume d’Orange et les adaptations 

La Brèche de Roland (100 m de hauteur pour 40 m de largeur) au-dessus du cirque de Gavarnie serait due à la tentative 
avortée de l'héroïque chevalier pour briser Durendal (cl. B. Robreau).



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

en langue étrangère, notamment le remaniement 
I  Nerbonensi en italien, les heurs et malheurs du 
lignage de Narbonne, une fiction étalée sur cinq 
générations mais centrée surtout sur celles d’Aymeri 
et de ses enfants. J. Grisward s’est attaché à démontrer 
qu’il existait bien, selon la formule de D. Hoggan, une 
famille de Narbonne déjà formée depuis longtemps et 
que cette structure perpétuait un vénérable assemblage 
remontant à une théologie et une mythologie indo-
européenne fort anciennes, notamment ordonnées 
par le système des trois fonctions duméziliennes : la 
science du sacré, l’activité guerrière, la richesse en 
hommes et en biens.
	 Aymeri de Narbonne a sept fils et un beau 
jour de Pâques, il effectue entre eux une distribution 
des charges et des fiefs. Cette répartition comporte 
certaines singularités comme le don du fief paternel 
au plus jeune et le déshéritement des autres.  Guibert 
représente ainsi un cas d’ultimogéniture, une pratique 
qui ne s’est bien maintenu en Occident que dans 
le domaine celtique avec notamment la coutume 
irlandaise du geilfine. De plus, Aymeri octroie à ses 
aînés des fonctions ou des biens dont il ne dispose 
pas. Mais la lecture attentive des textes permet de 
s’apercevoir que les trois premiers fils constituent une 
équipe trifonctionnelle qu’il envoie au nord  auprès de 
Charles à la barbe fleurie. Le premier Bernard, le plus 
sage, est destiné à devenir le conseiller de l’empereur, 
le second Guillaume son gonfalonier et toute son 
inlassable activité est d’ordre guerrier, Hernaut son 
sénéchal qui administrera les vivres et le trésor. Pour 
les autres fils, à l’exception du dernier, Guibert, qui 
lui succédera à Narbonne, Aymeri les envoie dans des 
contrées éloignées sur lesquelles il ne possède aucun 
droit. L’un, Beuve, s’installera à l’ouest en Gascogne 
où il épousera la fille du roi Yon, un autre, Aïmer, au 
sud en Espagne où il bataillera contre les Sarrasins, 
le troisième, Garin, à Pavie, à l’est dans la riche Italie 
du nord. Le second trio constitue lui aussi une équipe 
trifonctionnelle mais l’association des deux équipes 
constitue aussi un partage du monde qui s’organise 
dans les quatre directions autour du fief central que 
constitue le comté de Narbonne qui sera transmis au 
plus jeune. 
	 Premier roi  mythique affronté à la surpopu-
lation des terres du milieu, Aymeri accomplit sa mis-
sion qui consiste à organiser et occuper la surface ter-
restre, rejoignant le cas du Yima iranien qui arrête la 
vieillesse et la mort en augmentant artificiellement la 
surface terrestre selon un modèle que l’on peut aussi 
retrouver dans la Vie de saint Paul Aurélien2. Mais il 
2 Voir B. Robreau,  « L’héritage indo-européen dans la Vie 
de saint Paul Aurélien », Ollodagos, 2002, XVII, p. 65-117 
(particulièrement p. 71-78).

est aussi, comme le Yayati du Mahabharata indien, 
victime d’un péché d’orgueil qui l’amène à envoyer 
ses fils au loin et à devenir un vieillard impuissant 
dont les Sarrasins se moquent et qui ne doit son salut 
qu’aux mérites et au dévouement de ses fils réunis.
	 Outre l’aspect indo-européen archaïque de 
l’intrigue centrale de la Chanson des Narbonnais, 
l’analyse plus précise des personnages et des motifs 
permet un comparatisme plus spécifiquement 
intraceltique. Ainsi le benjamin Guibert apparaît 
comme une figure royale d’affinité varunienne, 
marquée religieusement par un épisode qui l’assimile 
au Christ. Durant le siège de Narbonne, il est en effet 
capturé et cloué sur une croix à une portée d’arc 
de la ville afin qu’on le voit bien. A l’approche de 
la neuvième heure, les Sarrasins le croit mort et 
reviennent à leurs tentes. A ce moment, Aymeri sort et 
récupère le corps de Guibert qui n’était qu’évanoui. 
Descendu de la croix et ramené dans la ville, il est 
guéri au bout de quarante jours (soit, remarquons-le 
en passant, la durée séparant le solstice d’été du début 
août). On a rapproché cette crucifixion du mythe 
de Lleu (c’est-à-dire le correspondant gallois du 
panceltique Lug) tué d’un coup de lance, pourrissant 
sur un arbre, sauvé par trois strophes de trois vers et 
rétabli après l’intervention de bons médecins, qui est 
le correspondant celtique du mythe d’Odhinn pendu 
neuf jours à l’arbre des runes.
	 Les représentants de la fonction guerrière 
tiennent davantage de place dans notre cycle, ce qui 
s’explique aisément par sa forme épique.  Or le Cycle 
des Narbonnais distingue deux types de guerriers, l’un 
brutal et obéissant selon le souhait du père, l’autre plus 
réféchi et indiscipliné et maudit par le père. Le premier 
est représenté par Guillaume, à l’aspect colossal, 
herculéen (haute taille, carrure hors du commun) et à 
l’appétit pantagruélique dont les poètes ont exploité la 
veine comique. Il possède une manière plébéïenne, peu 
chevaleresque de se battre avec ses poings énormes, 
avec lesquels il inflige la mort des bestiaux au roi 
sarrasin Harpin, ou avec une massue improvisée, un pel 
aiguisé arraché une treille, un tinel, une cuisse de mulet 
avec laquelle à l’instar de Samson, il massacre des 
bandits de grand chemin. Releveur de défi, champion 
par excellence, il est un combattant solitaire, spécialiste 
des duels réglés à l’avance, grand pourfendeur de 
géants, voire de dragons. Cogneur aux bras terribles, 
il est aussi marqué dans sa chair par une mutilation 
de type initiatique ayant eu le nez raccourci par un 
coup d’épée dans un combat avec le géant Corsolt, 
qui semble plus ou moins l’éponyme du peuple des 
Coriosolites armoricains. Cela lui vaut le surnom de 
Guillaume al cort nés, au court nez, à moins qu’il ne 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 7

5

s’agisse d’al corb nés, au nez courbe, ce qui rappelerait 
la lune de héros qui sort du front de Cuchulainn. 
	 L’autre, Aïmer, se caractérise par sa beauté, 
un surnom (le chétif) qui signifie sa pauvreté, un 
style de vie anti-urbain (il dort  tout armé sous un 
chêne à même le sol humide ayant juré de ne jamais 
passer la nuit sous un toit) lié à la fréquentation de la 
nature sauvage des marges frontalières, un guerrier 
professionnel inquiétant, n’hésitant pas à opérer de 
nuit, imprévisible semeur de violence et de terreur, 
patron d’une bande de turbulents brigands aux 
écus noirs et enfumés, le plus souvent célibataires, 
sans fiefs et sans attaches, qui évoquent à Grisward 
Rudra et les Maruts, bref un chef d’une confrérie 
de guerriers gemaniques et son Männerbund. Ce 
second type de guerrier se relierait au thème du 
départ forcé, voulu par le père, chef du lignage des 
Aymerides, dans les quatre directions pour constituer 
un modèle exemplaire de la migration des jeunes 
comme réponse au problème du surpeuplement et, 
aussi, à celui des conflits de génération. Aïmer est 
un guerrier de l’extérieur, migrant et conquérant, à 
l’action centrifuge tendant à repousser la frontière, 
alors que Guillaume est un guerrier de l’intérieur 
tout entier au service d’une la royauté pour laquelle 
il se bat avec zèle et loyauté, même lorsque le 
souverain est mou, couard et pleurnichard. Cette 
dichotomie se rapproche là encore d’un modèle 
indo-européen ancien, celui de la paire constituée de 
Bhima, fils de Vayu, et d’Arjuna, fils d’Indra, dans le 
Mahabharata, des héros d’Odhinn et de Thorr chez 
les Germains,  d’Achille et d’Héraclès en Grèce, et 
même à des manières diverses de faire la guerre, aux 
techniques du hoplite et du crypte à Lacédémone.

	  Certes la description physique des compa-
gnons d’Aïmer est proche de celle des Bersekir ou 
des Einherjar, mais leurs moeurs sont celles des Fe-
nians, les héros du cycle irlandais de Finn, et l’oppo-
sition des deux types du guerrier brutal et du guerrier 
réfléchi et maudit rejoint particulièrement celle de 
Cuchulainn (le guerrier de la tribu) et Finn (le guer-
rier hors de la tribu) distinguée par M.-L. Sjoestedt3.
	 Un personnage féminin est particulièrement 
important : Blanchefleur. Elle est définie comme la 
reine au clair visage car elle a épousé le roi Louis, 
le fils de l’empereur Charles. Ses apparitions sont 
généralement peu caractérisées si on met à part sa 
beauté. Néanmoins, il y a un épisode marquant où 
son frère Guillaume, seul rescapé de l’apocalyptique 
bataille d’Aliscans, assiégé dans Orange et venu 
chercher du secours à Laon auprès du roi Louis, s’en 
prend violemment à elle, la traitant de goinfre, de 
chienne et de putain. Puis il lui arrache la couronne 
à sa soeur, jette cette dernière à terre, la saisit par les 
tresses et lui aurait tranché la tête sans l’intervention 
de leur mère. Cette image crue et scandaleuse de la 
reine est parfois ressentie comme une anomalie par 
les commentateurs. Mais il existe des parallèles, tant 
germaniques (la scène des Gesta Danorum de Saxo 
Grammaticus où Starcatherus invective Ingellus et 
sa femme) que celtiques (le passage du Roman de 
Brut où le champion de Brutus, le colossal Corineus, 
vient de Cornouailles adresser de terribles reproches à 
Locrin, le jeune successeur de Brutus, qui a pris pour 
maîtresse Hestrild, une princesse allemande, et néglige 
sa fiancée, Gwendoline, la fille de Corineus). Le motif 

3 Dieux et héros des Celtes, 1940.

Le vallon de Gellone (aujourd'hui Saint-Guilhem-le-Désert) où le comte de Toulouse et duc d'Aquitaine  Guillaume, le 
modèle de Guillaume au court nez,  fonda en 804 une abbaye. 



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

de la reine adultère est un mythème central dans le 
légendaire celtique, à commencer par la célèbre reine 
Medb qui eut quatre ou cinq maris et dit au début de 
La razzia des vaches de Cooley : « je n’ai jamais été 
sans un homme dans l’ombre d’un autre ».  Le nom de 
Blanchefleur paraît tout aussi important. La reine est 
« blanche » comme Guenièvre (gwen signifie blanc 
dans les langues celtiques), la femme du roi Arthur, 
ou aussi sainte Geneviève qui a hérité divers traits 
de la Minerve gauloise. Elle est aussi « fleur », ce 
qui rappelle le nom de deux autres femmes adultères, 
l’irlandaise Blathnat, « petite fleur » et la galloise 
Blodeuwedd,  « aspect de fleurs ». La  première préfère 
Cuchulainn, le grand héros guerrier irlandais, à son 
époux Curoi, pourtant une hypostase du grand dieu du 
ciel, la seconde est la femme de Lleu, le Lug gallois, 
le dieu suprême, et toutes deux trahissent leur mari 
divin pour un guerrier. Toutes deux sont des fleurs, 
presque au sens littéral puisque Blodeuwedd a été 
créée en mélangeant les fleurs du genêt, du chêne et de 
la reine des prés. Cela nous renvoie au nom de Medb, 
« l’ivresse », qui a pour correspondante linguistique 
et mythique l’indienne Madhavi, la fille du Yayati 
du Mahabharata. Pour le prix de deux cent chevaux 
d’une blancheur de lune avec une oreille noire, 
l’étreinte de Madhavi a été successivement vendue à 
quatre rois pour leur enfanter des successeurs. Et son 
nom est dérivé du nom indo-européen de l’hydromel 
qui a reçu en Inde, comme en Grèce ou en Irlande, des 
significations nouvelles se référant toutes à l’ivresse. 
Madhavi peut donc posséder, soit le sens « de fleur 
printanière entrant dans la composition du miel », 
soit plus probablement de « boisson enivrante à base 
de miel ».  Mais peu importe car ici l’étymologie 
explique aussi bien le nom de Medb ou  de Blathnat 
que le mythe de la création de Blodeuwedd. Et les 
chevaux d’une blancheur de lune avec une oreille 
noire de l’histoire mythique de Madhavi suffisent 
aussi à comprendre la blancheur de Guenièvre ou de 
Blanchefleur, et même la transformation en chouette 
nocturne de Blodeuwedd.
	 A cette unique et voluptueuse figure féminine 
deux autres figures masculines s’ajoutent pour 
définir la troisième fonction : Hernaut de Gironde 
et Garin d’Anseüne (Ensérune). Hernaut est roux, 
un caractère pour lequel le Moyen Age éprouve un 
préjugé très défavorable. Cette couleur est associée au 
mensonge et à la trahison et on imagine les méchants, 
particulièrement Judas, comme des rouquins. Elle 
marque bien le mépris dans lequel la troisième 
fonction est tenue par les deux autres. Hernaut est  
aussi un vantard mais qui intervient le plus souvent 
en compagnie de son frère Garin d’Anseüne la riche, 

notamment dans une chanson composée vers 1200 et 
intitulée Aye d’Avignon. Prisonniers du roi sarrasin 
Ganor à Majorque, il y jouent le rôle de maîtres 
d’escrime et ne participent à l’action qu’à titre 
d’auxilaires. Au sein du couple, Hernaut se distingue 
par son beau visage et ses dispositions plus guerrières. 
Plus précisément, il évoque le personnage du sénéchal 
Keu dans le Cycle arthurien. D’une exceptionnelle 
beauté et sans rival en cuisine, ce qui le place à 
nouveau dans la troisième fonction, il fait couple avec 
le bouteiller Beduer. Tous deux, l’écuyer tranchant et 
l’échanson se répartissent la nourriture et la boisson, 
deux aspects complémentaires de cette fonction. 
Mais ils agissent toujours en équipe, et au combat 
d’Arthur contre le géant du Mont-Saint-Michel, ils 
servent seulement d’éclaireurs et ne participent pas 
au combat. Beduer se contentera de trancher la tête 
du géant mort. Bref Hernaut, vantard et querelleur, 
flanqué d’un Garin plus pacifique, ne semble pas 
une innovation médiévale mais la prolongation 
d’un type indo-européen très ancien comparable 
à la transposition du Mahabharata où Nakula et 
Sahadeva sont des décalques des jumeaux Asvin. De 
plus, une laisse d’Aymeri de Narbonne nous apprend 
que Hernaut manqua par trois fois à ses serments où 
il avait promis de n’avoir jamais de femme rousse de 
sa vie, de ne jamais fuir au combat, et de ne jamais 
manger de tourte, c’est-à-dire de grossier pain bis, de 
toute sa vie. Il finit cependant par épouser une sorte de 
sorcière rousse, borgne et boîteuse, puis par fuir quatre 
bonnes lieues jusqu’à un gué devant les Sarrasins, 
et enfin par manger de la tourte. Même traitées sur 
le mode burlesque, les vantardises proférées par 
Hernaut s’inscrivent dans un cadre trifonctionnel. 
Elles rappellent aussi un romant arthurien tardif peu 
connu, The Avowynge of King Arther, Sir Gawan, 
Sir Kaye and Sir Bawdewyn of Bretan, où Baudouin, 
nom altéré qui recouvre Beduer, le célèbre bouteiller 
d’Arthur, formule trois voeux : n’être jamais jaloux 
de sa femme, ne refuser à personne la participation 
à son repas, ne craindre la mort sous aucune menace 
de roi, ni de chevalier. Visiblement Baudouin aurait 
satisfait la reine Medb qui exigeait des prétendants 
sans jalousie, sans avarice et sans peur.
	 Il faut sans doute aussi revenir sur la bataille 
d’Aliscans, ou plutôt de Larchamp (ou L’Archamp) 
car le manuscrit de la Chanson de Guillaume, plus 
ancien que ceux d’Aliscans la nomme ainsi. On 
trouve aussi les orthographes L’Archant ou Larchant 
dans certains manuscrits. Le toponyme n’a jamais 
été exactement localisé, même si on l’a rapproché 
de celui de la nécropole des Alyscamps à Arles dont 
les sarcophages pouvaient suggérer l’idée d’un grand 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 7

7

massacre guerrier. Mais il pourrait bien aussi s’agir 
du dernier souvenir d’une grande bataille mythique. 
Le nom de l’Archan apparaît dans la seconde branche 
du Mabinogi comme celui d’une rivière séparant le 
Pays de Galles et l’Irlande lorsque Bran et ses troupes 
s’en vont à la conquête de la Verte Erin pour venger 
Branwen, ce qui rappelle que Guillaume d’Orange a 
épousé une sarrasine. Le personnage de Rainouart au 
tinel, un géant qui travaille aux cuisines du roi Louis, 
n’est d’ailleurs pas sans rappeler les personnages du 
rustaud Curoi en Irlande ou du Bran du Mabinogi, 
deux hypostases du Jupiter celtique. Il est d’ailleurs 
le frère d’Orable-Guibourc comme Bran est le frère 
de Branwen. Le nom de Larchant renvoie aussi à un 
lieu qui fut célèbre grâce à un saint (Mathurin) et un 
pèlerinage qui renvoie à une procession circulaire 
de grande ampleur très ancienne qui n’est pas sans 
évoquer par certains côtés la troménie de Locronan, 
une autre procession d’aspect archaïque en région 
de langue celtique. J’ai aussi fait valoir d’une part, 
que la date de la procession, le Tour de châsse qui se 
tenait le mardi suivant la Saint-Barnabé, donc entre 
le12 et le 18 juin, et celle de la fête de saint Mathurin, 
le 1er novembre, correspondaient exactement avec les 
dates des deux batailles de Mag Tured en Irlande qui 
sont indiquées pour la première un mois et quinze 
jours après le début de l’été (donc vers le 15 juin) et 
à Samain pour la seconde, d’autre part que le nom 
même de saint Mathurin se rapprochait, sans qu’il soit 
question d’y chercher une correspondance phonétique 
exacte, de celui de Mag Tured (transcrit Moytura en 
anglais). De plus, le fait que la procession se tenait 
le mardi, jour de Mars, pourrait aussi renvoyer à la 
mémoire d’une bataille mythique enfouie dans un très 
lointain passé. Néanmoins, l’hagiographie de saint 

Mathurin n’a pas conservé de thème caractéristique 
de la mythologie irlandaise des batailles de Mag 
Tured, seulement celui du rejet de son corps par la 
terre qui renvoie à celui de cian, père de Lug, au début 
de La mort tragique des fils de Tuirenn.

Les quatre fils Aymon

	 Les Narbonnais ne sont probablement que la 
partie émergée de l’iceberg. J. Grisward s’est aussi 
intéressé aux quatre fils Aymon4 qui, du Rhin et de 
l’Ardenne jusqu’à la Gironde, ont traversé tout le 
territoire de l’ancienne Gaule protohistorique et 
antique. Il commence d’ailleurs par faire remarquer 
que Aymon de Dordonne et Aymeri de Narbonne 
portent le même nom (Aym-) suffixé de manière 
différente et qu’ils sont aussi tous deux les pères 
respectifs d’une équipe de frères organisés. Comme 
Aymeri, Aymon déhérite et chasse ses fils et l’exil 
qui s’accomplit dans les deux cas contre l’avis de 
la mère, s’accompagne aussi d’un affrontement 
violent avec lesdits frères, notamment l’un d’entre 
eux.  La scène fameuse où Renaud, hors de lui, tire 
à demi l’épée contre son père avant d’être calmé par 
son frère aîné possède son exact correspondant dans 
l’épisode où Hernaut affronte Aymeri. Le plus célèbre 
des Aymonides, Renaud, épousera Aélis (appelée 
Clarisse dans les manuscrits plus tardifs), la soeur du 
roi Yon de Gascogne, alors qu’il advient à un des fils 
d’Aymeri, Beuves, d’épouser la fille du même roi.
	 Il semble donc que, de même que les 
Aymerides représentent un équivalent celtique des fils 

4 « Aymonides et Pandava : l’idéologie des trois fonctions dans 
Les quatre fils Aymon et le Mahabharata », Essor et fortune de 
la chanson de geste sans l’Europe et l’Orient latin (Actes du IXe 
Congrès international de la Société Rencesvals, Padoue-Venise, 
29 août-4 septembre 1982).

Le cimetière des Alyscamps à Arles (cl. B. Robreau).

La bataille d'Aliscans (vignette postérisée de B. Robreau 
d'après une enluminure du Ms La Vallière 23 (actuel BnF 
24369 du XIVe siècle).



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

et petit-fils de Yayati, les Aymonides correspondent à 
une variante occidentale de l’équipe trifonctionnelle 
des cinq Pandava du Mahabharata. Aalard, l’aîné, est 
à rapprocher du Bernard des Narbonnais et incarne la 
première fonction sous son aspect juridique. Homme 
de bon conseil, sage et prudent, il prend la parole au 
nom du groupe, raisonne Renaud lors de l’altercation 
avec le père, décide du mariage du cadet avec Clarisse, 
choisit le site de Montauban. Le turbulent cadet, 
Renaud, a une morphologie de géant. Effectuant une 
synthèse des deux caractères de la fonction guerrière, 
il incarne la force tandis que son célèbre cheval 
Bayart incarne la vitesse. Homme fort capable de se 
battre avec n’importe quelle arme, perche, poutre ou 
massue, il se définit négativement par rapport à la 
troisième fonction : «  Plus désir la batalle que boivre 
ne mangier ». Cette dernière est représentée par 
Guichard et Richard qui forment un couple subalterne 
de serviteurs obéissants aux noms assonants. Richard, 
comme le veut son nom, se caractérise par un goût 
avoué pour la richesse ; il est cupide, aime faire du 
butin et refuse de restituer un aigle d’or. Guichard 
inclinerait plutôt vers la composante sexuelle de la 
troisième fonction : il propose à Clarisse de suppléer 
son mari. Maugis, le magicien, qui incarnerait la 
composante varunienne de première fonction, le 
définit d’ailleurs fort bien : «  Guichars ameroit miels 
juene dame à baisier/ L’il ne feroit joster chevalier ».
	 Quant au personnage de Clarisse-Aélis, la 
femme du plus guerrier des frères, elle entretient 
une relation très étroite et étrange avec l’ensemble 
des frères, ce qui la rapproche de la femme de 
Guillaume d’Orange,  Guibourc-Orable, et surtout 
de la Draupadi du Mahabharata dont on sait qu’elle 
représente une incarnation épique de la grande déesse 
trivalente indo-européenne. Dans leur essence, les 
fils d’Aymon sont, comme les Pandava, voués à l’exil 
en forêt et à l’errance traquée. Le ressort de l’action 
se trouve dans les deux cas dans une séquence 
particulièrement démonstrative :  de même que les 

fils de Pandu doivent s’exiler douze ans dans une 
forêt à la suite d’une partie de dés où l’adversaire 
triche, les quatre fils Aymon sont contraints à un exil 
de sept ans dans la forêt d’Ardenne à la suite d’une 
partie d’échecs où Bertolai, le neveu du roi,  tente de 
tricher. L’incendie de Montessor semble aussi fournir 
un écho à l’incendie de la maison de laque qui oblige 
les Pandava à trouver une première fois refuge au 
fond des bois. Peut-être faut-il rapprocher aussi le 
pèlerinage de Renaud et l’exil pénitentiel d’Arjuna, 
son correspondant indien.
	 Mais, pour fondamentale qu’elle soit, 
l’approche comparative indo-européenne n’est pas la 

Les quatre fils Aymon à Bogny-sur-Meuse où les rochers empruntent l'allure des quatre cavaliers au galop en la forêt 
d'Ardenne.

La construction du château de Montauban (d'après une 
image d'Epinal (vers 1830).



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 7

9

seule possible, ni même peut-être la plus utile pour un 
traité de mythologie celtique. Une autre, intraceltique, 
peut en effet s’envisager en partant de ce que Castets 
a bien ressenti comme un épisode fondamental à 
l’intensité dramatique exceptionnelle et qui, de plus, 
se place en position centrale dans le récit : celui du 
guet-apens de Vaucouleurs, le seul où un autre des 
quatre frères, Richard, chipe la vedette à Renaud.
	 Voyons d’abord le site, assez soigneusement 
dépeint par Aélis qui a la prescience de la dangerosité 
du lieu : un pic élevé, tout droit dressé contre le 
ciel, entouré d’une eau profonde et de quatre forêts. 
La description est reprise lorsque les quatre frères 
quittent Montauban pour s’y rendre : une haute roche 
située en un lieu désert à trois lieues de tout village, 
château ou maison se dresse depuis le début des 
temps, à laquelle le géant Fortibias qui construisit 
aussi Montbendel a donné l’allure d’une forteresse 
naturelle ; sept mille pierres forment un cercle tout 
autour ; quatre forêts dont la plus petite mesure sept 
lieues s’étendent jusqu’à son pied ; quatre rivières 
encaissées l’enserrent, la Gironde, la Dordogne, la 
Vairepainne et le Balençon, à la croisée de quatre 
routes dont l’une va en France, à Reims ou à Soissons, 
la seconde en Galice, la troisième en Carrion, la 
dernière en Gascogne, le long desquelles l’empereur 
a placé quatre fois mille chevaliers. Le lieu évoque 
irrésistiblement une montagne mythique, certes le 
mont Meru ou Sumeru des Indiens, mais aussi et 
surtout la montagne mythique de l’iruaith dans le 
texte irlandais de La langue toujours renouvelée qui 
connaît aussi les sept espèces de pierres précieuses 
merveilleuses qui se trouvent dans un fleuve des 
îles de Tibir « qui croît à l’anniversaire de la mort 
où souffrit le Christ et est dans son plein jusqu’à 
l’heure où le Christ ressuscita ». L’insistance sur 
le chiffre quatre (rivières, forêts, routes) signale sa 
forme quadrangulaire et son emplacement au centre 
du monde.  Ce pic élevé au milieu de la plaine de 
Vaucouleur apparaît dans le récit épique sous le 
nom de Roche Mabon, un nom bien celtique qui 
a été celui de l’Apollon Maponos gaulois avant 
de devenir celui d’un héros gallois. Le site doit 
certainement être aussi mis en relation avec la Terre 
des jeunes, un nom de cet au-delà insulaire irlandais 
où Maelduin rencontre une haute colonne d’argent 
qui avait quatre côtés et s'élevait jusqu’au ciel. Les 
Ui Corra l’observent également avant de parvenir à 
l’île de saint Ailbe d’Emly où l’abbé leur explique 
que lui et ses moines vivront ici jusqu’au jour du 
Jugement dernier et d’où ils rapportèrent des pierres 
merveilleuses, les unes en cristal, les autres en or ou 
en argent.

	 Mais le site n’est pas tout. Il faut aussi 
remarquer l’originalité de l’épisode où, pour une 
fois, c’est Richard le héros, malheureux certes, mais 
néanmoins principal. Avant même d’y arriver, il 
confie qu’il n’a jamais eu aussi peur de sa vie tant il 
craint la trahison du roi Yon. Le passage possède une 
résonance quasi christique qui est accentuée un peu 
plus loin par une référence à Longin, le porteur de la 
lance qui perça le flanc du Crucifié, et  une invocation 
au Dieu qui naquit à Bethlehem. Pendant que Aalard 
et Renaud se portent au secours de Guichard, Richard 
se bat seul au pied du rocher avec acharnement, mais 
Girard de Valcorant le frappe de sa lance, lui trouant 
son manteau d’écarlate et sa doublure d’hermine. 
Quand il arrache l’arme de la blessure, les intestins 
se répandent sur la pelisse et l’on voit son foie et 
ses poumons mis à nu. Mais il parvient néanmoins, 
un entredeus li gete à guise de Breton, à asséner à 
son adversaire un coup d’épée entre le casque et le 
bouclier, tranchant net la moitié de son adversaire : 
l’épaule, la poitrine, la hanche, la cuisse et la selle du 
cheval qui s‘abat à terre coupé en deux. Ses frères le 
retrouvent dans son triste état, le portent  jusqu’à la 
Roche Mabon où ils le hissent et le déposent sur une 
pierre plate tandis qu’Aalard et Guichard supplient 
Renaud, per amor cel seignor ki vint à la passion, 
de s’enfuir. Pendant ce temps et bien qu’Ogier, leur 
cousin, refuse de participer à l’assaut que mènent 
cent chevaliers sur chacun des quatre côtés du pic, 
les soldats de l’empereur progressent et Renaud en 
est réduit à défendre ses frères à coups de lourdes 
pierres, soulevant même un perron que cinq portefaix 
n’auraient pas chargé. La bienveillance d’Ogier et 
l’intervention de Maugis leur permettent néanmoins 
de s'eéchapper .Après avoir lavé ses plaies avec du 
vin blanc et cicatrisé ses blessures avec une pommade 
à l’effet immédiat, le magicien remet Richard sur pied 
et les quatre frères rentrent à Montauban.
	 Il faut maintenant revenir à l’interprétation 
et reconnaître ici une version du mythe de la passion 
du dieu suprême celtique. B. Sergent en avait repérée 
la présence dans le Cycle des Narbonnais avec le 
motif de la crucifixion avortée de Guibert. Mais cette 
version était totalement christianisée, ce qui n’est pas 
le cas ici, même si nous avons vu que les allusions à 
la passion du Christ y revenaient régulièrement. Dans 
notre récit, du fait de la trahison de Yon, Richard, à 
l’instar de son homologue, Guibert le plus jeune de 
l’équipe de frères des Narbonnais, a le corps troué par 
une lance. Il est hissé en haut de la Roche Mabon avant 
d’être guéri de ses terribles blessures par le magicien 
Maugis et de retrouver quasi instantanément la santé. 
Le parallèle est frappant avec la mort de Lleu, trahi 



10

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

par sa femme et tué d’un coup de lance par l’amant de 
cette dernière, retrouvé en haut d’un arbre et guéri par 
l’entremise d’un médecin.
	 Dans un récit mythique ou dérivé d’un mythe, 
la redondance constitue un fait de structure précieux et 
le prolixe récit des Quatre frères Aymon n’en manque 
pas. Citons deux passages, l’un qui introduit le motif 
de la trahison avant le départ pour Vaucouleur, l’autre 
qui présente un rebondissement des aventures de 
Richard. Le premier se place au moment où Aélis 
tente de dissuader les frères de se rendre à la plaine 
de Vaucouleur. La nuit précédente, elle a fait un rêve 
effrayant. Elle se trouvait sous l’Arbre du Pèlerin et 
voyait cent sangliers sortir de la forêt et se ruer sur les 
frères. Deux aigles, apparus dans le ciel s’emparaient 
de Richard et l’emportaient dans les airs, attaché à 
une branche de pommier. Le songe est bien sûr une 
préfiguration de ce qui va arriver et l’enlèvement de 
Richard par deux aigles arrive à point nommé pour 
confirmer que le mythe utilisé ressemblait d’assez 
près à l’ornithomorphose de Lleu en aigle dans le 
Mabinogi. La situation de la rêveuse sous un arbre 
réduit la différence entre l’envolée de Lleu jusqu’au 
haut d’un arbre et la montée de Richard gravement 
blessé jusqu’au haut du pic. On comprend aussi que, 
bien plus tard, Richard refuse de restituer un aigle 
d’or à l’empereur. Même la présence des guerriers 
métaphorisés en sangliers rappelle que c’est en suivant 
un autre suidé, une truie, que Gwydyon retrouve 
Lleu sous la forme d’un aigle pourrissant. Quant à la 
branche de pommier, qui donna son nom à l’Avallon 
médiéval, il permet d’établir que la géographie des 
Quatre fils Aymon incorpore dans le monde réel une 
description qui se situait initialement dans un Autre 
monde, qu’il s’agisse des îles de la Terre de jeunesse 
où l’on trouve la montagne centrale et les pierres aux 
pouvoirs merveilleux, ou de son correspondant très 
proche, la colonne ou l’arbre qui relie les trois étages 
du monde.  Le second passage, qui se place après le 
combat de Roland et de Renaud intercalé à la suite de 
l’épisode de la Roche Mabon, constitue une reprise du 
thème donnant le premier rôle à Richard. Il débute par  
la capture de ce dernier tombé aux mains de Roland 
et que l’empereur Charles veut faire pendre au gibet 
de Montfaucon. Mais ses barons, le Gallois Béranger, 
le Bavarois Huidelon, le Breton Salomon, et même 
son neveu Roland, qui ne veut pas être un Antéchrist, 
Geoffroi d’Anjou, Richard de Rouen refusent un à un. 
Il finit par trouver Ripeu de Ribémont qui fait monter 
Richard, le fils Aymon, la corde au cou à l’échelle. 
Mais à nouveau l’intervention de Bayart et de Maugis 
viennent le sauver au dernier moment. Dans cet 
épisode redondant, le mythe très simplifié et atténué 

n’est plus situé sur la montagne centrale mais sur un 
gibet. Il s’agit d’une version faible où l’allusion à 
l’Antéchrist maintient cependant une atmosphère de 
fin du monde christianisée. On pourrait même penser 
à une variante germanique dérivée du mythe d’Odhinn 
pendu à l’arbre des runes si le bourreau ne s’appelait 
Ripeu de Ribémont, un grand site archéologique 
religieux et militaire de l’époque gauloise qui aurait 
pu servir de lieu mémorisateur.
	 Notre analyse montre donc que le personnage 
de Richard doit être considéré comme un lointain 
dérivé du Lug gaulois. A vrai dire, nous l’avions déjà 
dit (ch. 4), à la suite de Dumézil, lors de la présentation 
de la quatrième branche du Mabinogi, en soulignant 
qu le dieu suprême des Celtes était à la fois le dernier 
né des deux Dioscures celtiques et le Mercure gallo-
romain, ce dieu de tous les arts et de la richesse qui 
caractérise si bien le benjamin des quatre fils Aymon.
	 La topographie de l’épopée des Aymonides 
peut paraître parfois inconséquente quand elle nous 
promène en quelques phrases de l’Ardenne (Montessor) 
à l’Aquitaine (Montauban et la Roche Mabon) ou à 
la région parisienne (Montfaucon, Longjumeau où 
Maugis change la couleur de Bayart en le teignant en 
blanc) ou quand, faisant s’échapper  par un souterrain 
les frères assiégés dans Montauban, elle nous les 
fait passer à Trémoigne (Dortmund dans la Ruhr) en 
quelques lignes (eins se vont chevauchant, lor jornées et 
aval et amont qu’ils vindrent à Tremoigne...). L’origine 
mythique des données et leur capacité à être mémorisée 
en divers lieux sous des formes voisines l’explique 
sans doute. En tout cas, le recours à l’hagiographie si 
important dans la fin des aventures de Renaud, mort 
sur le chantier de la cathédrale de Cologne assassiné 
par des ouvriers maçons jaloux  dans des circonstances 
qui rappellent le décès de la mort de l’armoricain saint 
Majan, peut éclairer utilement l’intrigue mythique de 
Vaucouleur. Nous évoquerons donc ici la Vie de saint 
Arnoul et le retour de ses reliques dans les Yvelines. Ce 
dernier vient d’être traitreusement assassiné à Reims et 
le cercueil placé sur un char pour être ramené à Tours, 
dont il avait été évêque, par sa fiancée Scariberge, 
dont les propres esclaves avaient d’ailleurs perpétré 
le forfait. Mais aux environs de Dourdan, le comte 
Dordingus, qui chassait le cerf dans la forêt d’Yvelines 
près de la colline de Rochefort dans la vallée de la 
Rabette, voit l’animal se réfugier près du char et les 
chiens incapables de l’en déloger. Emu par le miracle, 
il donna au saint l’étendue voisine et l’y fit ensevelir.
	 On voit donc ici une femme ambiguë, elle 
convoie le cercueil de son fiancé mais ce sont ses 
esclaves qui ont tué, et un comte de Dourdan rencontrer 
un cerf. La situation rappellerait Blodeuwedd qui 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 7

11

rencontre son amant lors d’une chasse au cerf si 
Scariberge n’était pas une sainte femme. Mais si Lleu se 
transforme en aigle, Arnulphe est étymologiquement 
aigle (germanique arn) et loup (wulf). La remarque 
persuade de s’intéresser au nom de Scariberge, un 
curieux hybride latino ou gréco-germanique signifiant 
« la montagne du scare  ». Le scare ou perroquet 
des mers désigne un poisson bondissant de toutes 
les couleurs. Scariberge est donc d’un point de vue 
mythique triplement connotée comme montagne, 
comme poisson et comme multicolore. De manière 
condensée, elle renvoie donc à une montagne colorée 
où se trouve un être aquatique et confirme donc les 
enseignements de La langue toujours renouvelée où 
un aigle combat une grande bête marine de toutes 
les couleurs sur la montagne centrale. La notion 
de couleurs multiples s’explique parce que dans la 
mythologie de la montagne centrale eurasiatique, 
les quatre flancs de cette dernière, tapissés de pierres 
précieuses, soutiennent un ensemble de symboles 
complémentaires, chacun d’entre eux étant associé 
à une direction et des qualités caractéristiques 
(température, matière et... couleur). La bête marine 
qui est souvent d’aspect serpentiforme est de toute 
les couleurs parce qu’enroulée autour de la montagne 
comme dans le mythe indien du serpent Vasuki. Il 

apparaît donc qu’en se transformant en aigle, Lleu, 
prend la posture de l’adversaire de la grande bête 
marine qui, dans le texte irlandais, a peut-être souffert 
d’une assimilation à la grande prostituée de Babylone 
de l’Apocalypse. 
	 D’un autre côté, notre comte Dordingus a plus 
de probabilité de tirer son nom de Dourdan qu’ Aymon 
de Dordonne de la Dordogne ou de l’Ardenne, surtout 
si nous observons qu’à 15 km à l’est de la butte de 
Rochefort et à moins de 20 km au sud de Longjumeau 
se situe Saint-Yon. Le roi d’Aquitaine qui donna 
Aélis comme épouse à Renaud et lui permit de 
construire un Montauban, aussi difficile à retrouver 
sur le terrain que la plaine de Vaucouleurs et la Roche 
Mabon, porte le nom d’un saint plutôt légendaire 
d’Ile-de-France, disciple de saint Denis qui aurait 
évangélisé la région d’Arpajon et de Châtres. La 
présence à Longjumeau du hameau de Balizy et de 
la commune voisine de Ballainvilliers sur la rive 
sud du Rouillon (une rivière capable, à la manière 
de la rouille, de faire changer de couleur ?) pourrait 
expliquer à la fois le nom de l’énigmatique Balençon 
au pied de la Roche Mabon et le lieu de la teinture 
de Bayard. On voit que la toponymie a pu mémoriser 
en divers lieux des mythes voisins ou apparentés et 
que l’épopée a pu les réutiliser dans une structure 

Le cheval Bayard lors 
de la ducasse d'Ath 
(Cl. User D.).



12

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

de pensée traditionnelle. Et de ce point de vue, elle 
était sans doute moins novatrice que l’hagiographie 
qui projetait sur ses personnages des préoccupations 
matérielles et morales plus en prise avec l’actualité. 
Dans le cas de saint Arnoul, la fondation ou la 
refondation de l’abbaye de Saint-Rémy-des-Landes à 
Clairefontaine-en-Yvelines vers 1160 rendait difficile 
de faire de sainte Scariberge l’assassin d’un mari. 
En revanche, l’épopée qui cherche plutôt à exalter le 
passé révolu des puissants, possédait un peu plus de 
liberté avec la christianisation des données.

La Chanson des Saisnes

	 La Chanson des Saisnes (ou Saxons) est un 
autre texte qui peut nous retenir malgré son titre 
trompeur pouvant là-aussi faire songer à une origine 
germanique. Elle nous retiendra surtout en raison de 
la place qu’y tient le site de Larchant, une localité 
aux limites du Hurepoix et du Gâtinais. Nous nous 
rappelons en effet que, si le lieu de l’épique bataille 
de L’Archamp du Cycle des Narbonnais n’est pas 
plus topographiquement localisé que le Montauban 
ou le Vaucouleur des Quatre fils Aymon, il existe un 
site homonyme caractérisé par des éléments naturels 
remarquables (le marais et les rochers de Larchant 
au sud de la Forêt de Fontainebleau) et le culte d’un 
saint à l’historicité assez médiocre mais comprenant 
une liturgie ambulatoire suspecte d’avoir intégré des 
éléments préchrétiens. A l’instar de Dourdan vis-à-vis 
de l’épopée aymonide, ce Larchant bien réel ne serait-
il pas un autre site mémorisateur de mythes déjà 
exploités par le Cycle des Narbonnais ? Les trouvères 
qui narraient Les quatre fils Aymon connaissaient 
certainement un ancêtre de la Chanson des Saisnes 
puisqu’ils envoyaient leurs héros jusqu’à Cologne et 
Trémoigne et évoquaient la guerre contre Guiteclin 
et ses Saxons avant même que de faire venir Bayart 
à Longjumeau et les frères Aymon en la plaine de 
Vaucouleur.  
	 Les versions de la Chanson des Saisnes que 
nous connaissons5 semblent remonter à un poète 
arrageois de la fin du XIIe siècle : Jehan Bodel. 
L’histoire, telle qu’elle se synthétise à l’aide des 
principaux manuscrits, qui datent au mieux du 
siècle suivant, possède des ressemblances avec les 
deux oeuvres déjà entrevues : les Saxons de Bodel 
présentent les caractères conventionnels des Sarrasins 
(des Fomoire dirait-on en Irlande),  y compris dans le 
thème de la belle princesse qui trahit le camp adverse. 

5 Voir l’édition d’A. Brasseur, 1990. La tradition orale remonte 
sans doute assez haut car les Hérupés sont connus du Siège de 
Narbonne ou de Girart de Roussillon. Pour le commentaire, le 
travail le plus important est sans doute à attribuer à Ch. Foulon

La reine Sebile qui trahit Guiteclin, le chef des 
Saxons, reproduit le modèle de Guibourc amoureuse 
de Guillaume d’Orange. Quant au couple composé de 
Baudouin, qui aime se déguiser et mène une guerre 
en dentelles, et de Bérard aimé d'Helissent, il rappelle 
celui de Guichard et Richard. 
	 Depuis G. Paris, on pense qu’il existait à 
l’origine une chanson perdue des Hurepois (ou 
Hérupés), ultérieurement amplifiée, ce qui expliquerait 
que le rassemblement de l’armée destinée à la conquête 
de la Saxe se fasse à Larchant. Mais le Hurepoix 
épique s’est beaucoup dilaté par rapport au Hurepoix 
historique. Il va du Mont-Saint-Michel à Château 
Landon comptant parmi les barons hurepés (ou 
hérupés) Herbert d’Etampes, Girart du Gâtinais mais 
aussi Anseau de Chartres, Robert de Blois, Geoffroy 
d’Anjou, Huon du Maine et et même Richard de 
Normandie et Salomon de Bretagne dont les reliques 
parvinrent à Pithiviers à 30 km de Larchant au Xe siècle. 
Berrichons, Poitevins ou Gascons peuvent parfois 
leur être adjoints notamment au passage du pont sur la 
Rune, invraisemblablement étendu sur sept jours, en 
comptant le repos dominical où tous les combattants 
se rendent à la messe. Le symbolisme du sept revient 
d’ailleurs à plusieurs reprises puisque le conflit traîne 
en longueur impliquant sept passages à cheval du 
fleuve s’échelonnant sur sept ans (décomposé en trois 
périodes de deux ans et quatre mois),  et deux guerres 
tout comme il y a deux batailles de Mag Tured, et sept 
années de préparatifs pour la seconde.
	 La Chanson des Saisnes n’a pas bénéficié des 
travaux éclairants de J. Grisward ou de B. Sergent, 
mais un certain nombre de détails suggèrent qu’elle 
a pu se constituer autour d’un noyau mythique 
correspondant à une ou deux batailles de Larchant 
qui seraient les correspondantes gauloises des  deux 
batailles de Mag Tured. Nous avons déjà indiqué plus 
haut les indices procurés par l’hagiographie de saint 
Mathurin, mais la Chanson des Saisnes en fournit 
quelques autres.
	 L’un des plus notables est lié à l’épisode des 
deniers et du perron de fer. Au début de la Chanson 
des Saisnes la destruction de Cologne par Guiteclin 
entraîne une rebellion de nombreux barons de 
Charlemagne déjà fatigués de la guerre d’Espagne 
et qui refusent de se battre contre les Saxons en 
avançant que les Hurepois ne sont pas soumis au 
chevage. Finalement il est décidé de convoquer tout le 
monde et que les Hurepois paieront aussi le chevage. 
Ces derniers fort fâchés font frapper des deniers 
d’acier qu’ils lient au bout de leurs lances et, s’étant 
rassemblés en l’Archant Saint-Martin le premier mai, 
se mettent en marche faisant un tel vacarme qu’ils 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                              Chapitre 7

13

font trembler la terre, passent Seine puis Marne et 
viennent les présenter à Aix-la-Chapelle comme 
un défi à l’empereur. Devant la menace, celui-ci se 
rétracte, dispense les Hurepois du chevage, fait fondre 
les deniers et en constitue un solide perron d’acier qui 
sera le témoin de la dispense. Puis les Hurepois s’en 
reviennent à leurs terres où ils resteront pendant les 
deux ans et quatre mois du début de la guerre.
	 Ce motif du perron d’acier est assez original 
et étrange et doit fort probablement être rapproché de 
l’ambigu motif de la pierre de fronde fondue par le 
divin forgeron Goibniu pour servir de projectile décisif 
à Lugh au cours de la seconde bataille de Mag Tured. 
On retrouve notamment l’ambiguïté entre la pierre et 
le métal qui est caractéristique du mythe, tant dans sa 
variante irlandaise (une pierre traitée comme du métal 
pour un Lugh dont le talisman est une lance de feu) 
que dans celle du Pays de Galles où les trois javelots 
lancés sur Yspaddaden Penkawr dans Culhwch 
ac Olwen sont désignés par un terme (llechwaew) 
s’appliquant à un javelot de pierre. L’assujettissement 
des deniers au bout d’une lance semble d’ailleurs 
confirmer que nous sommes en présence d’un motif 
usé mais conservé par la dernière modernisation du 
texte. Un troisième indice est à puiser dans ce retour 
à leur domicile des Hurepois qui ne participeront à la 
guerre qu’avec deux ans et quelques mois de retard. 
Car si c’est Lugh qui lance la pierre de fronde de la 
même manière que les Hurepois apportent au bout de 

leurs lances les constituants du perron, le grand dieu 
est lié pendant tout le début de la seconde bataille pour 
l’empêcher de participer trop précocement au combat. 
Le rapprochement est ici d’importance et il amène 
à s’interroger sur le moment précis où l’empereur 
adresse ce second appel aux Hurepois alors que son 
armée piétine depuis deux ans et trois mois sur les 
bords de la Rune. Il s’agit du lendemain du jour de 
l’adoubement de Bérard, lequel intervient à la Saint-
Jean. Quinze jours plus tard, les messagers de retour 
rapportent que les Hurepois promettent une aide 
rapide et on peut donc penser que leur prompte arrivée 
se situe au coeur de l’été, au moment de Lugnasad. 
Mais ici le récit semble entrer dans une contradiction 
puisque, le lendemain de leur arrivée, l’empereur qui 
veut construire un pont obtient de Huon du Maine la 
réponse qu’il vaudrait mieux commencer par stocker 
du bois et faire les travaux en juin ou en juillet quand 
les eaux seront plus basses qu’au mois d’avril. Il 
faut croire que les Hurepois n’ont pas été si rapides 
à venir apporter leur aide ou que Bodel s’est mélangé 
les pieds dans sa chronologie! Il est vrai que la mise 
en oeuvre de ce projet n’intervient que plus de deux 
ans et quatre mois plus tard quand un cerf de forte 
stature traverse la Rune sans perdre pied, indiquant où 
il faut construire l’ouvrage. Néanmoins la remarque 
pourrait intriguer si un autre détail ne venait nous 
conforter : dans la Chanson des Saisnes, le jeune 
Bérard qui meurt précocement est appelé six fois 

Larchant où les Hérupés se rassemblent (cl. B. Robreau).



14

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

La mort de Roland d'après les Grandes chroniques de 
France  (XVe siècle) enluminées par J. Fouquet (source 
Wikipedia).

l’Ardenais (il est le fils du duc Thierry d’Ardenne) et 
28 fois de Montdidier.  Or Montdidier est justement 
la ville où nous avons vu qu’étaient conservées les 
reliques des saints Lugle et Luglien, de quoi nous 
étonner sur ce qu’étaient réellement les connaissances 
traditionnelles des jongleurs médiévaux. Bérard qui 
forme avec Baudouin une sorte de couple comparable 
à celui de Richard et de Guichard et qui mourra dans la 
troisième bataille de la seconde guerre de Saxe, paraît 
bien correspondre à Lug dans son rôle dioscurique 
de troisième fonction. En revanche, dans son état 
de Mercure celtique, dieu suprême sachant tous les 
arts, il s’incarne dans la personnalité collective des 
Hurepois, guerriers hors pair qui, réagissant à une 
gaberie de l’empereur, bousculent les Saisnes dès leur 
arrivée, mais aussi habiles conseillers qui indiquent 
le temps favorable à la construction du pont dans 
un parallélisme qui rejoint celui de Lugh reprochant 
à Nuada de n’avoir pas choisi le moment favorable 
pour engager la seconde bataille de Mag Tured et 
déterminant lui-même le bon jour.
	
	 Pour la recherche en mythologie française, 
la littérature épique nationale est un vaste chantier 
extrêmement prometteur mais dont les fondations 
sont à peine posées. Il serait par exemple bien étrange 
que Girard de Roussillon ne livre aucun secret quand 
on sait que le château de Roussillon s’identifie au 
Mont Lassois qui a livré aux archéologues un palais 
hallstattien et à ses pieds le vase de Vix. L’épopée 
française a emprunté ses données aux siècles 
carolingiens  mais en prenant souvent avec l’histoire 
beaucoup de libertés. Est-ce un hasard s’il s’agit du 
moment où le latin et le gaulois ont achevé leur fusion ? 
Un héritage quelque peu romanisé et germanisé de la 
tradition gauloise semble alors s’être transcrit sous 
des formes d’abord orales, véhiculées par des  poètes, 
des conteurs et des jongleurs, lointains héritiers des 
bardes protohistoriques et antiques, mais héritiers 
quand même. La mise par écrit ralentira la profusion 
foisonnante des variantes pour la figer en quelques 
versions connues par divers manuscrits qui nous ont 
ainsi sauvé au minimum quelques beaux fragments 
de mythologie gauloise tardive, bien plus évoluée et 
christianisée que celle transmise par l’Irlande mais à 
tout prendre quasi-contemporaine de cette dernière.

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT 
TRAITÉ DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 1 LES MATÉRIAUX

Chapitre 8 janvier 2019
Chapitre 9 février 2019

PARTIE 2 LE BESTIAIRE en 2019.


