PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATERIAUX

CHAPITRE 6 :
HAGIOGRAPHIE CONTINENTALE

Bernard ROBREAU

La fontaine Saint-Gendulfe (Gengoult) a Charray (Eure-et-Loir)
Cliché L. Royneau



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

CHAPITRE 6 - HAGIOGRAPHIE
CONTINENTALE

Nous n'avons évoqué qu'incidemment 1'ha-
giographie galloise ou cornouaillaise (Edern, Cadoc,
Samson...) parce que sa contribution a la mythologie
celtique est malgré tout trés secondaire par rapport
aux Mabinogion ou a la mati¢re de Bretagne en gé-
néral. Sur le continent, la situation est assez différente
dans la mesure ou il n'existe pas d'équivalent gaulois
a cette matiére insulaire. Aussi, malgré ses limites et
ses transformations, il n'est pas inutile de revenir sur
ce type de source.

Hagiographie armoricaine

Alors que I'on s'est rarement posé la question
de savoir si 1'hagiographie berrichonne ou picarde
¢tait capable d'apporter quelques éléments a la my-
thologie celtique, celle de la petite Bretagne a souvent
retenu l'attention, d'une part, parce que ses habitants
avait conservé jusqu'a nos jours l'usage d'une langue
proche parente du britonnique de Cornouailles in-
sulaire ou du Pays de Galles, d'autre part, parce que
certains motifs celtiques apparaissaient de manicre
¢vidente dans certaines vies de saints de la péninsule
armoricaine.

Ainsi les Vies de saint Melar' racontaient que
son pere Meliau, roi de la Cornouaille armoricaine
fut assassiné par son frére Rivod qui voulut aussi tuer
son fils alors 4gé¢ de sept ans. Mais il se contenta fi-
nalement de lui faire couper la main droite et le pied
gauche afin de le rendre inapte a la fonction de chef de
guerre. L'enfant fut alors recueilli par le monastére de
saint Corentin ou il resta sept ans et ou on lui fabriqua
une main d'argent et un pied de bronze. Un été, on lui
présenta un tas de noix et il réussit a utiliser sa main
d'argent pour les rassembler et il commenca a s'en
servir comme d'une vraie main de chair et d'os. Il lan-
¢a méme les noix adroitement a travers le trou ouvert
de la tariére dans la barre de la porte, ce qui suscita
des plaisanteries. Il s'exerca bientdt a jeter une lance
et la ficha dans une pierre trés dure comme si c'était de
la cire et quand il la retira une fontaine bouillonnante
jaillit qui irrigua le terroir voisin par d'utiles détours.
Alors Rivod envoya Kerialtan et Justan pour couper
la téte de Melar. Comme il s'était acquitté de sa tache,
Justan qui s'enfuyait avec son trophée tomba du rem-
part du chateau ou sa victime s'était réfugiée en Dom-
nonée, se brisa le cou et expira. La téte se mit aussi

1 Bourges- A.-Y., Le dossier hagiographique de saint Melar,
1997 (Britannia Monastica, V).

a parler a Kerialtan assoiffé et lui indiqua de planter
un baton en terre, lequel se transforma en un arbre
au pied duquel une fontaine surgit. Il rapporta la téte
a Rivod mais quand il voulut toucher la récompense
promise (recevoir toute la terre qu'il pourrait voir du
haut du mont Frugy), il perdit la vue et mourut, sa
chair se liquéfiant comme cire au feu. Quand on vou-
lut enterrer le corps de Melar, il sortit a trois reprises
de son tombeau. On le placa alors sur un chariot tiré
par deux taureaux sauvages jusqu'a ce qu'il s'immo-
bilise en un lieu ou il accepta de reposer. Mais la téte
ayant ét¢ ramenée en Cornouailles, il y resta jusqu'a
ce que les religieux et les nobles statuc¢rent qu'on I'ap-
porterait sur la montagne d'Arrée, aux confins de la
Cornouaille et de la Domnonée pour savoir si la téte
voulait rejoindre miraculeusement le corps ou bien si
ce dernier serait venu, sans étre porté, l'y retrouver.
Il semble que la téte préféra la premiere solution et
c'est pour cette raison qu'on célébre sa féte solennelle
la veille des ides de mai. Ce jour-1a, le 14 mai, beau-
coup se rassemblaient en ce lieu des monts d'Arrée
et I'oratoire qui s'y trouvait étant tombé de vétusté on
ficha des pieux en terre a I'endroit ou la téte et le corps
avaient reposés.

On a depuis longtemps repéré le motif du bras
royal coupé et remplacé par une main d'argent connu
tant au pays de Galles (Lludd Llawarian) qu'en Irlande
(Nuada). Le motif est méme bien compris (le bras
donne l'aptitude a la guerre et a la fonction royale) car
la lance fichée et retirée du rocher rappelle 1'épreuve qui
qualifie Arthur pour la royauté lorsqu'il retire I'épée de
la pierre. Il est vrai qu'ici la lance briilante (elle amollit
la pierre de méme que le pouvoir de Melar liquéfie la
chair de Kerialtan, puis de Rivod) de Lugh remplace
'épée. La fonction royale implique aussi la fécondité
d'ou le pied de bronze coupé lors de 1'usurpation, les
plaisanteries (grivoises) et la fontaine qui irrigue uti-
lement la contrée quand Melar retrouve l'usage de sa
main. Les pieux des monts d'Arrée peuvent aussi évo-
quer ceux du Clos des nuages gardé par Mabonagrain
et la date de la premiére quinzaine de mai fait songer
a 'héritage d'un rituel de début de saison guerriére ou
le nord (Domnonée) et le sud (Cornouaille) viennent
s'affronter symboliquement sur leur frontiere, rappe-
lant d'assez pres la tradition galloise des combats des
calendes de mai. Citons enfin pour mémoire le corps
sortant de son tombeau, un motif qui figure déja dans
un texte irlandais aussi archaique que La mort tra-
gique des enfants de Tuirenn.

La légende de saint Goéznou est elle-aussi
dominée par un motif dont V. Raydon et C. Sterckx?

2 « Saint Goéznou et la fourche du Dagda » dans Hagiographie
bretonne et mythologie celtique (dir. Bourges A.-Y. et Raydon
V.), 2016, pp. 69-159.



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 6

La fontaine de saint Fiacre a Radenac (Morbihan). CI. B. Robreau.

soulignent la place essentielle qu'il tient dans le por-
trait hagiographique du personnage. Le saint du Léon
aspirant a construire un monastére, le comte Comor,
qui l'avait pris sous sa protection, lui accorda toute la
terre dont il pourrait lui-méme faire le tour sans in-
terruption en un certain laps de temps. Le jour venu,
on fixa I'heure au-dela de laquelle il ne pourrait plus
acquérir de terre pour sa fondation. Tenant un baton
bifurqué, Goé€znou s'avanga, l'instrument tragant der-
riere ses pas une marque dans la terre avec sa téte
fourchue. Il marcha un stade vers le nord, tourna vers
l'est jusqu'au caput nemoris (Penhoat, la « téte du
bois »), parcourut quatre stades vers le sud, tourna
vers l'ouest et marcha encore quatre stades avant de
revenir vers le nord durant quatre stades et de tour-
ner a nouveau pour retrouver son point de départ. Et
chose miraculeuse, partout ou le saint posait le pied,
la terre s'élevait d'elle-méme a droite et a gauche der-
riere lui, constituant une double levée de terre de la
hauteur d'un rempart de ville ou de forteresse. Le mo-
tif a justement été¢ comparé a l'action du baton a deux
tétes du Dagda, une fourche aigué réclamant pour étre
portée I'effort de huit hommes et laissant derriere elle
une trace suffisant comme frontiére de province. On
rappellera aussi qu'au temps de I'oppression de Bres,
le travail du Dagda consista a creuser les fossés de
la forteresse royale avec sans doute, comme pour le
sillon de Romulus a Rome, un arriére-plan rituel. La

3

circumambulation de Goéznou rappelle d'ailleurs,
a une autre échelle, celle que permettait la galerie
du fanum gallo-romain. Le motif de 1'¢lévation du
talus a d'ailleurs connu un certain succes en Armo-
rique (Vie de saint Goulven, Vie de saint Hernin) et
méme au-dela jusqu'en Brie ou il figure dans la Vita
secunda de saint Fiacre. Ici, il est difficile de dire si le
mythéme a été importé directement d'Irlande (Fiacre
est un ermite d'origine irlandaise) ou s'il t¢émoigne de
l'influence de I'hagiographie armoricaine, le diocese
de Meaux ayant anciennement fait l'acquisition de re-
liques 1éonardes. La mort de saint Goéznou, assassiné
par un architecte jaloux qui fait tomber son marteau
sur sa téte lors de la construction du monastére de
saint Corbasius a Quimperlé, constitue aussi un épi-
sode complémentaire d'un certain intérét. Or on sait
que le baton du Dagda tue par une de ses extrémi-
tés et ressuscite par l'autre ; une coutume irlandaise
voulait méme que 1'on place un marteau sur la téte
des nouveaux-nés pour favoriser la vie dans un cas,
une bonne mort dans l'autre. Il semble que le baton
du Dagda a pu étre interprété comme une massue
(donnant la mort) ou un marteau, notamment dans la
coutume gaélique du mell benniget connue en Armo-
rique comme le marteau de 1'Ankou mais qui pouvait
éventuellement n'étre qu'une grosse pierre.

Que ce soit par le canal irlandais ou briton-
nique, voire par des résidus de traditions gauloises,



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

I'hagiographie armoricaine se souvient donc encore
de la mythologie des deux grandes divinités que
furent le Mars (Mars Nodens en Grande-Bretagne ;
Nuada en Irlande) et le Jupiter (Dagda) celtiques. Elle
a aussi mémorisé le démon Huccan qui apparait dans
la Vie de saint Hervé ou ce dernier et son frére Majan
viennent trouver Go€znou pour lui demander ce qu'ils
devaient en faire. Le dernier recommande de le jeter a
la mer du haut du Rupes Huccani ou depuis il se laisse
trés souvent apercevoir sous diverses formes. L'iden-
tification, déja proposée par d'Arbois de Jubainville
au XIXe siecle, avec le panceltique Lug aux multiples
talents provient, d'une part, de ce que ce démon sait
travailler le bois, la pierre et le métal tout en se disant
capable de nombreux tours de magie et bon marin,
d'autre part, de son nom apparenté au breton houc'h
et au gallois ~wch (« verrat » et que 1'on a rapproché
du Mercurius Moccus gallo-romain). Par ailleurs, la
mere de saint Hervé s'appelle Riwanon, ce que 1'on
a justement cherché a rapprocher de la Rhiannon des
Mabinogion, méme si 1'équation étymologique est
souvent considérée comme approximative®. Mais la
conception et la naissance d'Hervé se laissent facile-
ment comparer a celle de Lleu grace notamment au
recyclage chrétien du motif de la malédiction mater-
nelle®.

Le traitement hagiographique des données
mythologiques implique une certaine déformation
des données. Mais le fait est assez caractéristique de
la pensée mythique qui procéde notamment par des
inversions, comme Cl. Lévi-Strass 1'a largement dé-
montré, pour ne pas réellement bouleverser I'évolu-
tion de nos formes et empécher la reconnnaissance
des motifs. Ainsi saint Méen a pu sans difficulté re-
prendre 1'habit d'un personnage que nous avons déja
rencontré dans 1'Ywain de Chrétien de Troyes et dans
le conte gallois qui lui est parallele : le maitre des
animaux qui se tient sur le chemin de la fontaine de
Barenton. A Gael, en bordure de la forét de Paimpont,
plus tard identifiée a la mythique Brocéliande, saint
Méen avait fondé un monastére. Au temps du blé en
€pi, on vint lui apprendre que des bandes de cerf et de
sangliers venaient dévaster les récoltes des religieux.
Un matin, il sortit pour constater les dégats et voyant
1a une foule de bétes sauvages de toutes especes, il dit
avec humilité, confiant dans le Seigneur : «Au nom

3 C. Sterckx, « La premicre branche du Mabinogi et la Vie de

saint Hervé », Ollodagos, 1, 1988-90, p. 114-115.

4 B. Robreau, « Hagiographie et Mabinogi », Ollodagos, XV/2,
2001,, p. 151-161, et « Hagiographie et apparitions : la fonction
de 'apparition précédent la naissance de saint Hervé », Fantomes
et apparitions : mythologies et représentations (dir. G. Bertin et
B. Sergent), 2005 (Actes du XX V¢ Congres de la Société de my-
thologie francgaise, Angers, 26-29 aott, 1998) , p. 85-106.

du Seigneur auquel tous obéissent et dont vous étes
les créatures, je vous ordonne de vous éloigner doré-
navant d'ici et de ne pas oser anéantir davantage les
travaux des moines, mais de veiller désormais a re-
chercher plut6t dans le désert la nourriture qui vous
est destinée ». Obéissant aussitot a sa voix, elles s'en-
fuirent et respectérent désormais les cultures des re-
ligieux comme si elles étaient protégées par un mur
de fer. La Vie de saint Méen, qui date du XI¢ siécle,
est antérieure au texte de Chrétien et prouve que ce
dernier n'a pas inventé le personnage mythique. Mais
il n'a certainement pas emprunté son maitre des ani-
maux a l'oeuvre hagiographique. Celle-ci a en effet re-
pris le motif de base (le saint commande aux animaux
sauvages comme le géant noir de Chrétien) et son
ancrage calendaire (le temps du blé en épi concorde
avec la date solsticiale mise en exergue par Chrétien
de Troyes) et méme les coordonnées topographiques
car si la source paienne de Barenton est censurée, 1'ha-
giographe rapporte plus loin que Méen fit jaillir une
fontaine destinée aux hommes et aux animaux. Mais
la christianisation a impliqué des inversions significa-

Vitrail de l'église de Loc-Envel (Cétes d'Armor) : saint En-

vel
s




Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

tives. La fontaine chrétienne de Méen est bénéfique
alors que celle de Barenton, derri¢ére sa part d'aven-
ture mystérieuse, déchaine une puissante tempéte et
un terrible orage qui se terminent par la mort du mari
de Laudine. De méme, Méen est un homme de Dieu
qui apporte la lumicre du Christ alors que I'homme
noir est un étre paien dont la couleur dit le carac-
tere maléfique, et si Méen est le héros de I'histoire,
le géant noir n'est plus qu'un personnage secondaire
éclipsé par Yvain et la cour arthurienne. Il est évident
que le christianisme s'oppose au paganisme comme
la lumiére a I'obscurité. Cela étant, il s'est produit un
glissement fonctionnel car Méen est un intermédiaire
entre Dieu et ses créatures alors que le géant noir est
bien plus directement le maitre des animaux. Aussi si
le mode d'action reste voisin (le commandement de
la voix de Méen rappelle le le cri animal qui répond
a la massue du géant noir dans la version galloise du
conte), la signification a changé : le cri annoncia-
teur d'orage émis par les bétes sauvages est devenu
un ordre du Dieu chrétien transmis aux créatures ani-
males par la voix médiatrice de Méen. Il est méme
possible que la cloture de fer évoquée par Méen ne
représente plus que le résidu coercitif de la massue
de fer du géant noir gallois. Surtout, il faut remarquer
I'importante inversion culturelle qui contribue beau-
coup a faire perdre de sa force au motif celtique pré-
chrétien : Méen est un protecteur chrétien de la nature
humanisée contre les animaux sauvages alors que le
géant noir était le maitre céleste de la nature sauvage
ou le cri du cerf, signe d'une renaissance printaniere,
déclenchait I'orage.

Dans les documents irlandais, c'est lors d'une
chasse au faon que le baiser du nouveau roi a la laide
Iépreuse, symbole de la vieille année, transforme cette
derniere en une belle jeune fille rayonnante comme le
soleil de mai. Dans Erec et Enide, la jeune et belle
Enide recoit la téte du blanc cerf et le baiser royal. La
Vie de saint Guénael nous transmet une autre version®,
revue par un hagiographe, de ce theme mythico-ri-
tuel. Se rendant a l'ermitage du moine Caradoc, un
cerf déja presque pris par les chiens vient se cacher
sous le manteau du saint tandis que les limiers se pros-
ternent a ses pieds. Frappés de stupeur, les chasseurs
rapportent les faits au roi Waroch qui envoie des mes-
sagers au religieux et I'accueille avec le baiser de paix
avant de lui faire don de deux domaines. Le motif est
bien sir trés érodé dans la mesure ou l'hagiographe
a ¢liminé la vieille reine impudique au profit de la
protection magique des animaux par le héros chré-
tien. Mais la signification ancienne n'est pas encore
effacée du fait de la liaison d'un baiser royal avec une

5 F. Morvannou, Saint Guénael, 1997.

Chapitre 6

Abba.ye de Redon : la tour romane (cl. B. Robreau).

chasse au cerf. Et pour ceux qui douteraient encore,
rappelons que le nom du roi Waroch (qui donna son
nom au Vannetais, Broerec en breton) est celui d'un
personnage historique connu de Grégoire de Tours et
qui peut aussi s'écrire Gueroc (forme du XI¢ sieécle) ou
Guerec, Erec, le méme donc que celui du héros de la
chasse au blanc cerf de Chrétien de Troyes.

Citons encore ce miracle contenu dans les
Gesta sanctorum Rotonensium qui rapportent qu'un
moine du nom de Tethwiu conduisait un convoi de
charrettes transportant les planches d'une maison
de bois donnée a l'abbaye de Redon par un certain
Ronwallon.En descendant de la colline dominant
cette derniére, une des charrettes se détacha et vint
broyer la hanche et le bras d'un des serviteurs appe-
1¢ Toucum. Mais miraculeusement, grace aux pricres
du moine, il se releva immédiatement et conduisit
les charrettes jusqu'a leur destination. Ce miracle
en rappelle d'autres, notamment un de la plus vieille
Vie de sainte Brigide ou l'on parvient miraculeuse-
ment a faire descendre la pente d'une colline a une
meule de pierre percée pour la mener jusqu'au mo-
nastere. Il est fort probable que nous tenions ici une
version carolingienne du motif de la roue du Dagda.
Outre que le nom de Redon pourrait renvoyer a un
jeu de mots avec le latin rota ou rotundus, le nom
de Tethwiu (breton tei(i)th, « mouvement », et wiu,



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

« digne de », a été visiblement choisi en fonction du
récit. Dans un contenu mythique, méme résiduel, tout
nom propre concourt a donner le sens, et celui de la
victime est particuliérement parlant puisque dans ce-
lui de Ioucum, iou représente certainement I'aboutis-
sement vieux breton de lovis, le nom latin du Jupiter
celtique a la roue, une roue apocalyptique mais dont
les priéres du moine empéchent les catastrophiques
effets.

Un autre théme classique de la mythologie ir-
landaise résidait dans les Imramma, les voyages vers
I'Autre monde. Il se retrouve dans les Vies de saint
Malo, particulierement celle de Bili dont tout le dé-
but, nous dit G. Leduc®, semble inspiré par la trans-
lation de saint Brendan, saint Malo (Machu) ayant
pu étre assimilé a Mochua, I'un des compagnons du
saint navigateur irlandais. Il s'en faut cependant de
beaucoup que le travail de Bili ne soit qu'une pale co-
pie. Il a certainement recouru a des sources issues de
la tradition orale qui avait cours en Armorique aux
VIIIe-IX© siecles. La navigation proprement dite se
limite aux § 15-25 avec trois séries de motifs (ceux
liés a Milldu, a la fontaine et a la ronce a deux tétes)
qui ne paraissent pas directement imités de la 1égende
de Brendan, celle-ci ayant surtout fourni le motif de
I'lle-baleine. Mais il faut aussi regarder les § 1-13
concernant la naissance et la formation de 1'enfant
pour y retrouver deux autres motifs inspirés par le
voyage maritime vers I'Autre monde. Bili nous rap-
porte en effet que Dervel, la mére du futur saint, avait
66 ans quand elle le mit au monde prés du monasteére
de I'abbé Brendan a Nantcarvan, au Pays de Galles.
Et la méme nuit, il naquit avec lui 33 enfants males
de ces meres enceintes qui allaient a cheval en com-
pagnie de sa mere. Le passage renvoie certainement
au contenu du § 28 de la Navigation du coracle de
Maelduin ou ce dernier et ses 17 hommes rencontrent
une reine cavaliére et ses 17 filles avec lesquelles ils
dorment. Les filles sont devenues des suivantes et
leur nombre a été doublé dans une optique christia-
nisatrice (les 33 années de la vie du Christ ont sans
doute joué un rdle) mais la naissance de Malo parait
bien prolonger I'étreinte d'un Maelduin venu dans la
Terre des femmes ou la Terre des jeunes, deux noms
de l'au-dela maritime des Irlandais. On comprend
que l'enfant puisse avoir été¢ baptisé par saint Bren-
dan qui le regoit comme son fils spirituel et lui dit
qu'il n'aura pas d'autre pére, ni d'autre mere que lui.
Un jour qu'il est sorti sur le rivage, il s'endort sur un
tas d'algues alors que les autres enfants fuient devant
la marée montante. Un peu comme dans un scénario
de cérémonie d'initiation, on le croit mort et on re-

6 Vie de saint Malo, évéque d'Alet (Version écrite par le diacre
Bili), Dossiers du CeRAA, 1979, p. XXVIII.

cherche son cadavre sur la plage ; Brendan céle¢bre
méme son office funébre quand un ange vient pré-
venir que Dieu l'a préservé et a élevé une ile nou-
velle pour lui. A nouveau, nous sommes renvoy¢€s au
voyage de Maelduin, plus précisément aux § 19 (le
pélerin solitaire qui s'éleva sur la mer en mettant une
motte du sol natal sous ses pieds) et 33 (le cuisinier
voleur débarqué en mer sur un petit rocher et qui voit
ce dernier s'¢lever en l'air). De méme, I'épisode de
Milldu ou ce géant noir paien est enfermé dans un
tombeau tout en longueur et rapporte avoir vu une ile
entourée d'un mur d'or qui brillait comme un miroir
ou du verre et ou il n'avait pas discerné d'entrée peut
rappeler les § 7 (I'lle longue et étroite ou Maelduin
trouve une grappe de trois pommes merveilleuses) et
32 (l'ile tournante entourée d'un mur de feu). Le géant
Milldu semble correspondre au meunier infernal des
navigations de Maelduin ou des Ui Corra, c'est-a-
dire au rustique géant Curoi propriétaire d'un chateau
tournoyant, alias le Jupiter celtique. L'épisode de 1'ile
a la fontaine merveilleuse ou Malo descend chercher
de I'eau pour calmer la soif des voyageurs et ou il voit
des pierres précieuses scintiller comme des étoiles
dans la source, n'est pas non plus un simple décalque
de la Navigation du coracle de Maelduin méme si
les fontaines n'y manquent pas (§17 la source située
sous une dalle de verre, §20 la fontaine merveilleuse
qui donne eau, lait, biére ou vin...). Le retour rapide
et sans probléme est une constante qui figure aussi
bien que dans le voyage de Brendan que dans celui de
Maelduin mais il y a d'autres motifs non connus des
Navigations irlandaises. L'un est celui du géant Mill-
du, prenant dans sa main l'ancre du navire de Bren-
dan et Malo et les précédant par les profondeurs de
la mer, qui rappelle le géant Bran le Béni marchant
sur le fond de la mer a c6té des navires lors de son
invasion de 1'Irlande dans la seconde branche du Ma-
binogi. L'autre est celui de la ronce a deux tétes sur
laquelle Malo bute en revenant de la fontaine mer-
veilleuse. Il l'arrache et la passe a sa ceinture. Reve-
nu a Nantcarvan, il plante le morceau de ronce qui
donne naissance a un grand arbre. L'épisode a sans
doute pour but de donner une preuve du voyage pour
les générations a venir, mais le motif de la ronce a
deux tétes ne m'est guére connu que dans Culhwch
ac Olwenn ou il possede la méme fonction de signe
conclusif d'une séquence en déterminant le remariage
du pére de Culhwch. Nous aurions ici I'équivalent du
motif de 1'oubli (la mére de Kwlhwch est définitive-
ment oubliée) qui conclut la Navigation de Bran, fils
de Febal (Nechtan tombant en cendres) ou est détri-
plé avec les passagers excédentaires de Maelduin (les
pleureurs, les rieurs, le voleur devenu ermite) .Si la



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Saint Aré, évéque de Nevers, mort vers 558, avait deman-
de que son corps soit placé dans une barque et enterré la
ou [l'esquif s'arréterait, ce qui survint a Decize (Nievre)
apres qu'il a remonté la Loire contre le courant. Statue de
l'église Saint-Aré de Decize (cl. B. Robreau).

navigation de Malo renvoie a des sources irlandaises,
elles ont certainement transité par la Bretagne insu-
laire.

Grégoire de Tours, témoin de la tradition gauloise

L'hagiographie armoricaine est généralement
tardive. Ses monuments les plus anciens (Vies de saint
Samson, Vies de saint Malo) ne remontent guere plus
haut que I'époque carolingienne, et la plupart des dos-
siers que nous avons évoqué (ceux de Melar, Goéznou,
Hervé) sont souvent connus par des pieces du trés bas
Moyen Age, méme si nous savons que des états plus
anciens ont existé. Les motifs q'ils nous livrent ren-
voient surtout a des sources britonniques, apportées
lors de 1'émigration de la basse Antiquité et du haut
Moyen Age, éventuellement a des données irlandaises
peut-&tre importées par le méme canal, mais rarement
semble-t-il a des traditions locales d'origine gauloise.

Celles-ci existent pourtant et I'un des plus an-
ciens et importants témoins est certainement Grégoire
de Tours, un évéque du VI¢ siccle, rédacteur d'une his-
toire des royaumes francs, mais aussi d'une abondante
production hagiographique parmi laquelle on peut pé-

Chapitre 6

cher quelques passages tres intéressants. Ainsi dans
le Livre de la gloire des confesseurs, il est question
d'une montagne appelée Helarius et d'un grand lac qui
se trouvaient sur le territoire des Gabales (en Gévau-
dan). A une époque donnée de 1'année, une multitude
de paysans, comme s’ils faisaient des offrandes au lac,
venaient y jeter des étoffes, des vétements d’hommes,
quelques-uns des toisons de laine, les plus nombreux
des fourmes de fromage, des gateaux de cire, des mi-
ches de pain... Ils arrivaient sur leurs chariots, égor-
geaient des animaux et festoyaient pendant trois jours.
Le quatriéme jour, au moment de partir, une énorme
tempéte éclatait avec tonnerre, éclairs et pluie dilu-
vienne mélée de pierres, au point que peu d’entre eux
pensaient pouvoir s’en sortir. Plus tard, un évéque des
environs tenta de mettre fin a ce rassemblement paien
mais sa prédication se heurta a leur rustique grossié-
reté. Alors, il construisit, loin de la rive de 1’étang,
une basilique en I’honneur du bienheureux Hilaire de
Poitiers et y déposa des reliques. Les paysans, aban-
donnant le lac, apportérent désormais tout ce qu’ils
avaient coutume d’y jeter dans la sainte basilique. La
tempéte en fut écartée, et plus jamais, a I’occasion de
cette féte consacrée a Dieu, apres que les reliques y
eurent été déposées, elle ne provoqua de dégats.

Le sanctuaire naturiste en question a été iden-
tifi¢ de manicre convaincante avec le lac de Saint-An-
déol sur les hauteurs de 1'Aubrac, situé a la limite des
anciens peuples celtiques des Gabales et des Ruténes
(les actuels Gévaudan et Rouergue). Le lac se situe a
1220 m d'altitude et le mont Helarius peut désigner
une montagne pastorale voisine au relief assez peu
vigoureux qui culmine a 1470 m au Signal de Mail-
hebiau, 6 km plus au sud, voire la simple montagne
de Cap Combattut qui atteint la modeste altitude de
1285 m a 500 m au sud-est, mais se repere de loin.
Un petit fanum a été fouillé¢ a 500 m du lac et un péle-
rinage y rassemblait encore 4000 personnes en 1640
Le rituel consistait alors a faire le tour du lac en chan-
tant les litanies des saints et a pénétrer dans I'eau en
y jetant des monnaies ou des vétements dans 1'espoir
d'étre guéri de maladies de peaux ou d'affections ocu-
laires.

Il semble que Grégoire de Tours ait quelque
peu mélangg le rituel avec le mythe qui le justifiait et
pris pour argent comptant qu'il éclatait a chaque qua-
triéme jour de la féte un énorme orage qui faisait des
dégats considérables. Il s'agit d'abord de montrer la
supériorité du christianisme, grace auquel les hommes
n'ont plus a redouter les fliéaux atmosphériques, sur le
paganisme. Mais ce terrible orage pourrait bien étre
mythique. En tout cas, il anticipe les descriptions du
gardien des taureaux (« Tu verras tomber la foudre,



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

les arbres se briser, la pluie s'abattre mélée de ton-
nerre et de gréle (la pluie de pierres de Grégoire ?)
avec une telle violence que si tu peux y échapper sans
grand dommage, ni sans peine, tu auras meilleure
chance que nul chevalier qui y est allé... » ou de Calo-
grenant (« Je vis dans le ciel de telles déchirures que
de plus de quatorze points les éclairs me frappérent
les yeux et les nuées, péle-méle, jetant pluie, neige
et gréle. La tempéte était si violente que cent fois je
crus étre tué par la foudre qui tombait autour de moi
et les arbres qui se brisaient »)... dans I'Yvain de Chré-
tien de Troyes. Le jet d'offrandes au lac du Gévaudan
produit le méme effet que le versement de I'eau sur le
perron de Barenton : un orage paroxystique. Quand
Grégoire insiste sur les dégits, il met a nu le contenu
du mythe tel qu'il apparait dans la troisiéme branche
du Mabinogi : le tonnerre éclate au moment d'une
cérémonie ou I'on festoie et il s'accompagne de la des-
truction du pays, tous les habitants et les richesses ont
disparu. Il ne reste plus que la nature brute. Et nous
savons déja que Chrétien ne fait pas mystere de la
date solsticiale a laquelle ce terrible orage survient.
Grégoire de Tours dit clairement que la christianisa-
tion passe par I'édification d'une basilique a saint Hi-
laire de Poitiers. Ce dernier posseéde deux fétes : une
d'hiver, le 13 janvier, une d'été, le 26 juin. Etant donné
le contexte climatique des monts d'Aubrac, on peut
¢liminer la premiere faite quand la neige recouvre les
paturages d'altitude. L'orage mythique des Gabales
est donc censé se déchainer au méme moment rituel
que celui de Brocéliande.

Un autre petit dossier contenu dans le De glo-
ria confessorum de Grégoire concerne deux saintes
tourangelles du nom de Maure et Britte. Il rapporte
qu’elles étaient enterrées a Arciacum, aujourd’hui
Sainte-Maure-de-Touraine, sur une petite hauteur
couverte d’épaisses broussailles. La rumeur préten-
dait qu’au moment des grandes fétes, les fideles y
voyaient une lumiére allumée. Par une nuit obscure,
un homme attiré par la lumiere d’un cierge s’était
trouvé assez résolu pour s’approcher du lieu. Plus
tard, un habitant du voisinage auquel les saintes ap-
parurent en songe pour réclamer qu’il soit construit
un toit au-dessus de leur tombe pour les protéger de
la pluie ne prit d’abord pas leur demande en consi-
dération. Mais elles insistérent, lui apparaissant une
seconde fois, toujours la nuit, pour qu’il accede a leur
demande, le menacant dans le cas contraire de lui
oter la vie avant la fin de I’année. Il coupa donc les
broussailles, découvrit le tombeau ou il remarqua des
gouttes de cire répandant une bonne odeur, dépécha
un chariot et des boeufs pour rassembler les pierres
et construisit un oratoire des le début de 1’été. Etant

allé trouver I’évéque Eufrone pour qu’il bénisse sa
chapelle, le prélat refusa de venir a cause de son age
avancé qui ne lui permettait pas d’accomplir un tel
voyage au coeur d’un hiver pluvieux et venteux mar-
qué par le débordement des rivieres et I’impraticabi-
lité des chemins. Mais s’étant ravisé en raison d’une
nouvelle apparition des deux vierges la nuit suivante,
il se mit en route et, aussitot, le vent se calma et la
pluie cessa.

La crédibilité¢ de I’invention des saints corps
est limitée. Selon Grégoire de Tours, il ne s’agit que de
rumeurs populaires (fama) et I’évéque Eufrone semble
avoir d'abord hésité a bénir la chapelle construite
au-dessus de la sépulture par un habitant du pays.
Craignait-il comme saint Martin les faux martyrs’ ?
Considérait-il d'un oeil suspect ces lumieres allumées
pres de la tombe® ? En tout cas, le motif qui emporte sa
décision (le songe) semble assurément bien faible du
point de vue de la véracité des faits. Visiblement, on
ne sait (ou ne veut savoir) rien de 1’existence réelle de
ces deux vierges, sinon leurs noms de Maure et Britte
(détails qu’Eufrone aurait appris de leur bouche, donc
dans son réve), que I’une était grande et I’autre petite,
mais que toutes les deux rayonnaient de blancheur, ce
qui du point de vue du mythologue est assurément bien
peu. Tout ce que 1’on peut dire est que le lieu semble
avoir d’abord eu mauvaise réputation d’un point de
vue chrétien et on pourrait penser a un ancien lieu sa-
cré paien abandonné.

Deux faits sont importants du point de vue de
I’interprétation : la féte principale des deux saintes qui
se situe a la fin janvier et la présence de cierges (ce-
lui qui attire I’audacieux venu visiter le site la nuit ;
les traces de cire que le découvreur des ossements
observe sur les lieux). On ne nous dit pas en effet a
I’occasion de quelles fétes les habitants du pays aper-
cevaient des lumiéres, ni a quel moment de I'hiver Eu-
phrone dut venir sur les lieux . Mais c’est le 2 février
que 1’église institua le rite d’allumage des cierges qui
donna son nom a la Chandeleur, et ¢c’est au 1¢ février
que se place la féte de sainte Brigide qui a succédé¢ a
une déesse paienne homonyme. Nos deux saintes se
manifestent de nuit sous forme d’une lumiére blanche
a la maniere d’un cierge ou a travers des songes, I’'une
est grande, I’autre petite, I’une est noire par son nom
(Maura) bien que toutes deux soient d’une blancheur
de neige. L’ opposition de couleur et de taille des deux

7 Vie de saint Martin par Sulpice Sévere, 11, 1-5 (éd. J. Fon-
taine, Sources Chrétiennes, 1967, p. 276-277), a propos d’un
“brigand” vénéré a tort par le peuple.

8 La pratique d’allumer des flambeaux pres des fontaines a été
a de multiples reprises combattue par les évéques mérovingiens
(Sermons de saint Eloi) et les souverains carolingiens (Admoni-
tio generalis de Charlemagne en 789).



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

vierges traduit les phases principales de la nouvelle
et de la pleine lune. Nous pourrions donc croire que
nous sommes en présence des dernicres et treés évanes-
centes traces de la mythologie lunaire de la Minerve
gallo-romaine. Le ménage parait avoir été bien fait et
peu d'éléments avoir échappé a la censure chrétienne.

Mais ce qui est vrai littérairement, ne 1'est pas
obligatoirement pour la tradition orale qui continue
a se perpétuer méme si elle a été infléchie par la po-
litique christianisatrice du clergé. Plus tard, la tradi-
tion locale prétendit que les deux saintes avaient été
martyrisées et qu’une fontaine avait jailli a I’endroit
méme de leur sépulture. On y soignait particuliere-
ment les petits enfants, notamment ceux atteints de la
teigne de lait, ce qui concorde assurément avec la per-
sonnalité de la Minerve celtique puisque la sainte Bri-
gide irlandaise se préoccupe de tout ce qui concerne
les vaches et le lait. Surtout Maure et Britte finirent
par étre rapprochées de deux vierges saintes quasi ho-
monymes du Beauvaisis : Maure et Brigide. On en
fit des martyres et on leur rédigea au bas moyen Age
des Actes qui montrent que, tout en les distinguant
cultuellement, on considérait que les deux couples de
vierges ¢étaient identiques. L'hagiographe du Beauvai-
sis les dote en effet d'un frére du nom d'Epain (Saint-
Ep(a)in est un hameau voisin de Balagny-sur-Thérain
dans I'Oise ou les saintes auraient été assassinées pres
d'une source, mais aussi le nom d'une commune voi-
sine de Sainte-Maure-de-Touraine), les fait passer
par Angers ou sainte Maure ressuscite une certaine
Aldegonde, puis par Sainte-Maure-de-Touraine ou
elle effectue une autre résurrection qui lui aurait valu
de donner son nom a la paroisse ! Il va méme jusqu'a
prétendre que des religieux tourangeaux seraient ve-
nus dérober les reliques mais auraient échoué. Elles
auraient aussi bénéfici¢ d'une translation voulue par
sainte Aldegonde de Chelles que l'on fétait le 30 jan-
vier, mais les boeufs tirant le char s'étant écartés du
chemin et immobilisés a Nogent sur les bords de la
Breéche, on se résolut a y laisser les reliques. Le rap-
port des saintes au lait et a la lumiére lunaire est cette
fois bien explicite. La nourrice de Brigide perdit le
lait dés que les levres de Brigide la toucherent et celle
de Maure n'en conserva que dans une seule mammelle
qui en fournit cependant suffisamment pour nourrir
les deux bébés. Lors de leur baptéme, Maure s'écria
que sa mere vivait au ciel et sa soeur éblouissait 1'as-
sistance par le rayonnement de son front et de ses vé-
tements blancs. A Nogent, un chevalier ayant laissé
sa vache noire se coucher sur leur tombe, la partie du
corps de I'animal qui avait touché la sépulture devint
blanche. Et on priait surtout les saintes pour les mois-
sons et les vaches.

Chapitre 6

Le dossier initi¢ par Grégoire nous apprend
plus du point de vue du rite, notamment sur I'exis-
tence d'une féte gauloise hivernale assez proche de
ce que connaissait I'lIrlande, que de celui de la my-
thologie, mais il rend treés vraisemblable 1'idée que
cette derni€re concernait le lait, les vaches et la lune.
La nécessité de construire un toit au-dessus de la
tombe des deux vierges tourangelles renvoie certai-
nement a un ¢lément mythique ancien puisque, a la
Sainte-Brigide, 1'on adressait des pric¢res a la sainte
pour protéger des tempétes et de 1'enlévement du toit
pendant les douze mois a venir. Un texte irlandais, La
bataille d'Allen®, évoque un combat survenu sur ce
site proche de Kildare, au cours duquel sainte Brigide
apparut dans le ciel pour soutenir les gens de son clan
et terrifier I’armée ennemie qui y fut massacrée. Or
cette victoire aurait eu pour cause les exactions des
vaincus qui avaient arraché le toit de la cabane d’un
Iépreux et tué son unique vache. Contraint de subir
I’injure des ¢éléments durant I’hiver, le 1épreux avait
prédit une terrible vengeance divine que I'on peut at-
tribuer a une déesse protectrice des vaches et de la
laiterie, qu'elle soit irlandaise (Brigid) ou gauloise
(Brigantia). Rappelons que les reliques de la Brigide
du Beauvaisis s'arrétérent sur les bords de la Bréche
(Bricca) et que le Saint-Epain tourangeau s'appelait
encore Brigogalus (Brigueil) en 857. Pour résiduels
que soient ces toponymes dans le récit hagiogra-
phique, ils conservent certainement le souvenir d'une
signification mythique!'°.

Les saints successeurs des dieux ?

La formule empruntée au titre d'un célebre ou-
vrage du folkloriste Saintyves est bien slir sommaire
et donc globalement inexacte. Mais elle n'empéche
pas de remarquer que 'hagiographie a repris et recy-
clé sur le continent tout un ensemble de motifs, voire
de schémas, issus de la mythologie celtique. Les prin-
cipales personnalités divines en ont bien sir fait les
principaux frais.

Lug, la divinité panceltique supréme, a été
une source d'inspiration majeure dont les saints gau-
lois ont fréquemment repris les prestiges. Lugle et
Luglien, aux noms si transparents mais a l'existence
historique bien problématique, sont deux saints irlan-

9 « The Battle of Allen », éd. et traduction anglaise de W. Stokes,
Revue celtique, 24, 1903, p. 41-70. Toujours en Irlande, Cruind,
1I’époux de la troisieme Macha, habite une maison sans toit (F. Le
Roux et Ch.-J. Guyonvarc'h, Morrigan-Bodb-Macha. La souve-
raineté guerriere de I'Irlande, 1983, p. 58).

10 De méme, le nom d'Arciacum renvoie certainement a un nom
celtique de I'ours (arf) et au fait que le dicton populaire fait sortir
cet animal le 2 février et regarder la lune pour prédire la fin de
I'hiver.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

L _ -

dais qui auraient été martyrisés entre Thérouanne et
Arras. Leurs reliques, volées par un religieux et ca-
chées dans un coffre (comme le fut Lleu par Gwy-
dyon lors de sa naissance) ou ils émettent une lumicre
éclatante, aboutirent a Montdidier en Picardie. D. Gri-
court et D. Hollard" ont mis l'accent sur leur rapport
avec la lumiere (Lug signifie « le lumineux »), leur
origine ultramarine (la tradition populaire irlandaise
fait naitre le dieu dans une ile de 'océan), leur culte
en couple (on connait des Lugoves par I'épigraphie
antique), le nom de Montdidier (le glossaire d'Endli-
cher qui date de I'Antiquité tardive cite I'étymologie
populaire : Lugduno desiderato monte) et aussi les
caractértiques de son site (une hauteur occupée par
un chateau et une église dédiée a Saint-Pierre-aux-
Liens)...

La féte de Lugle et Luglien ne tombe cepen-
dant pas en aolt mais le 23 octobre & un moment im-
portant de I'année celtique. Deux jours plus tard, la
Picardie célebre les martyrs Crépin et Crépinien de
Soissons, deux fréres cordonniers qui sont devenus
les patrons de ce métier. Les rapports de Lug avec
le cuir étant bien avérés par la quatriéme branche du
Mabinogi, il est probable que les saints soissonnais
tirent leur profession de la mythologie du Lug gau-
lois. Saint Gengoult est un noble bourguignon dont,
assez étonnament, le principal titre de sainteté consis-

11 Les saints Lugle et Luglien, heritiers des Dioscures celtiques,
M¢émoires de la Société belge d'études celtiques, 25, 2015, 2e éd.

-La chapell-e. Saint-Gengoult de Larochemillay (Nie‘vre); Cl C. Mauméﬁé.

Ty

a : 4 =
L

ta a étre cocufi¢ par sa femme Ganea (« débauchée »)
et assassiné par l'amant de celle-ci. C. Sterckx'? I'a
rapproché du Lleu, le Lug gallois de la quatriéme
branche du Mabinogi, a qui la méme mésaventure
¢tait arrivée. Gengoult devint aussi un patron des
cordonniers et des autres artisans du cuir. Il était fété
le 11 mai, donc dans la période de battement chro-
nologique de la féte de début de saison claire, et a
Schweighouse en Alsace se tenait a cette occasion la
foire du coucou, oiseau qui est en Europe continentale
I'un des grands symboles de 1'infidélité conjugale, et
rappelle qu'apres 'adultére Lleu et son épouse furent
transformés en oiseaux, le premier en aigle, la seconde
en chouette. Une fois revenu a sa forme normale, Lleu
voulut en effet se venger de sa femme qui prit la fuite
avec ses suivantes. Toutes étaient tellement terrori-
sées qu'elles ne pouvaient marcher qu'en retournant
la téte. Cela nous rameéne a un autre petit dossier de
Grégoire de Tours concernant une vengeance de saint
Avit d'Orléans qu'un paysan avait traité d'artisan et
qui avait refusé de chomer sa féte : le malheureux vit
son visage se tourner sur ses ¢paules. Une des tra-
ductions de Samildanach, un nom irlandais du poly-
technicien Lugh est justement : le « multiple artisan
». Grégoire connaissait aussi deux martyrs des noms
d'Alexandre et Epipode honorés les 22 et 24 avril. Ré-
fugiés chez la veuve Lucie (du latin /ux, « lumicre »)

12 « Saint Gengoult cocu et martyr : Lugus christianisé ? », Lu-
dus magistralis, 65, 1991, p. 35-59.

10



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

prés du défilé de Pierre Encise, ils furent dénoncés
et arrétés au passage étroit d'une petite chambre ou
Epipode (« sur le pied ») perdit un de ses souliers.
Ce couple de martyrs qui se cache aux jours étroits
d'avant avril est donc aussi en rapport avec la lumiére
et la cordonnerie. Et il habite Lugdunum, une ville
ou la mythologie du Lug gaulois ne devait pas étre
inconnue. Nous avons encore donné quelques raisons
de penser que le couple composé de saint Didier de
Langres et de son archidiacre Vallier s'enracinait dans
la mythologie de Lug' . Et c'est sans doute encore lui
qu'il faut reconnaitre dans le démon mille artifex qui
apparait sous la forme de cochons noirs dans un récit
d'Orderic Vital relatif a saint Martial de Limoges.

La mythique roue du Jupiter gaulois est éga-
lement bien connue des hagiographes. Nous en don-
nerons ici deux exemples. Le premier concerne saint
Vincent d'Agen qui serait mort martyr pour avoir dé-
noncé la tromperie d'une cérémonie paienne au cours
de laquelle une roue démoniaque entourée de flammes
sortait par les portes d'un temple situé¢ au haut d'un ver-
sant pour dévaler la pente jusqu'au cours d'eau voisin
avant de remonter jusqu'a son point de départ. Il s'agit
ici d'unrituel li¢ a la période solsticiale puisque Vincent
aurait été décapité le 9 juin, ce qui invite a rapprocher
son histoire du mythe de la fontaine de Barenton. Il
existe aussi un saint Germain a la roue, dit aussi Ger-
main I'Ecossais et cens¢ avoir été décapité un 2 mai.
Ce missionnaire venu des iles britanniques passe sur
le continent perché sur une roue de char et débarque
en cet équipage sur les cotes du Cotentin pres de Car-
teret. Le motif semble renvoyer au mythe de la roue
apocalyptique des Irlandais qui viendra en Europe au
Jugement dernier et dont le maitre (Mog Ruith) dé-
capita saint Jean-Baptiste. Germain effectuera divers
voyages (Treves, Rome, Espagne) avant de revenir en
Cotentin et de se faire décapiter au Vieux-Rouen (Ve-
tus Rotomagus). L'existence historique des deux saints
est d'ailleurs assez problématique, certains n'y voyant
que des dédoublements du saint Vincent de Saragosse
ou de saint Germain d'Auxerre. Ce dernier est égale-
ment crédité par V. Raydon'* d'un épisode qui pourrait
se relier au mythe de I'effondrement de la roue céleste.
I est contenu dans un texte de 1'Antiquité tardive : la
Vie de saint Germain d'Auxerre rédigée par Constance
de Lyon vers 480. Venu combattre avec succes 'héré-
sie pélagienne qui sévit en Grande-Bretagne, I'évéque
gaulois doit assi faire face a une invasion de Pictes et
de Saxons et remporte sans combattre une bataille qui
se serait déroulé en 429 et est passée a la postérité sous

13 B. Robreau, « Saint Didier de Langres. Approche mytholo-
gique », dans Saint Didier, évéque de Langres, Actes de la table
ronde du 24 mai 2008, Langres, 2014, p. 9-39.

14 Le mythe de la Crau, p. 73-77.

Chapitre 6

La roue de cire offerte par les habitants de Riom (Puy-de-
Dome) a l'occasion de la Saint-Amable du 11 juin (cl. L.
Royneau).

le nom de Bataille de 1'Alleluia. Lorsque la multitude
ennemie arrive, il demande a tous ses hommes de ré-
pondre a sa voix d'une seule clameur et lance par trois
fois un sonore Alleluia qui est répété par son armée et
amplifié par 1'écho des gorges montagneuses ou elle
se trouve. La colonne ennemie est prise de panique,
pensant que c'était non seulement les roches qui I'envi-
ronnaient mais toute la machine céleste qui s'écroulait
sur elle et, s'enfuyant en désordre, beaucoup s'englou-
tirent dans les eaux du fleuve qu'ils venaient de traver-
ser. IIs rentrent alors en Gaule et on peut se demander
pourquoi Constance compare leurs mérites a ceux du
saint martyr Alban, sinon que ce dernier est fété le 22
juin, une date qui convient parfaitement pour l'arrivée
de la roue cosmique et du Jugement dernier.

Le Jupiter irlandais se signalait moins par sa
roue, finalement peu visible, que par son baton qui
tuait par un bout et ressuscitait par l'autre. La encore,
il est bien possible que 'hagiographie gauloise s'en
souvienne. Lorsque la premiere Vie de sant Front de
Périgueux nous rapporte l'envoi en mission de son
héros par saint Pierre, il part avec un prétre du nom
de Georges qui décede le troisiéme jour de voyage.
Front revient alors a Rome et saint Pierre lui donne
un baton apostolique qui sert a ressusciter le défunt et
a faire beaucoup de conversions la ou ce dernier avait

11



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

été enterré. Le motif a aussi été attribué a saint Mar-
tial de Limoges venu d'Orient avec deux compagnons
dont un mourut en route. Il prescrit alors a son baton
de ressusciter le mort.

Du coté des déesses, la Minerve celtique
s'avere la plus aisée a repérer dans la production ha-
giographique'” , sans doute parce que la plus impor-
tante comme l'indique le fait que César ne citait qu'elle
dans sa liste des principales divinités. Genevieve, la
principale sainte parisienne, porte un nom dont on a
discuté l'origine celtique ou germanique mais il s'agit
certainement d'un personnage historique. Elle partage
avec sainte Brigide quelques miracles que nous avons
soupgonngés d'étre hérités de la Minerve celtique, no-
tamment celui de la moisson épargnée par la pluie,
et on lui attribue le ravitaillement de Paris durant
un siege dont l'historicité est trés contestée. Et si la
mere de Brigide accouche sur le seuil d'une porte,
Genevieve serait née a Nanterre (Nemetodurum, « la
porte du sanctuaire »). Elle recommande d'écouter la
conversation de deux porchers afin de découvrir un
tres grand four a chaux sous un arbre, ce qui rappelle
le roi Bladud découvrant les sources chaudes du sanc-
tuaire de Minerve Sulis a Bath en observant des porcs,
et aussi Gwydyon retrouvant Lleu en train de pour-
rir en haut d'un arbre en suivant une truie. La chaux
vive est en accord avec les caractéristiques blanchatre
et ignée de la Minerve celtique puisqu'il s'agit d'une
substance blanchatre obtenue par calcination et qui
brile jusqu'a ce qu'on I'éteigne en la mélangeant avec
de l'eau (c'est-a-dire en la pourrissant). Fétée en jan-
vier, elle a été créditée du miracle du cierge éteint par
la pluie et qui se rallume dés qu'elle s'en empare, ce
qui atteste a nouveau de sa nature ignée. A Tours des
possédés racontent que ses doigts luisaient et brii-
laient comme des chandelles allumées et elle calme la
tempéte sur la Loire aussi bien que sur la Seine.

Sainte Austreberthe (« la brillante de 1'est »,
un nom qui pouvait rappeler 1'épithéte de la Minerve
Belisama) de Pavilly, fétée le 10 février, posséde aus-
si des pouvoirs sur le feu. Chargée de cuire le pain
de sa communautg, elle voulut 6ter quelques braises,
mais son balai s'enflamma. Elle entra alors dans le
four embrasé et le nettoya de ses manches sans que
les flammes ne touchent aucune frange de son vé-
tement, ni aucun cheveu de sa téte. Il faut peut-étre
aussi mettre son activité de blanchisseuse et son pa-
tronage de la corporation en rapport avec la lumiere
lunaire, surtout lorsque la 1égende veut que sa lessive

15 Voir B. Robreau, « Reflets chrétiens de la Minerve celtique »,
Ollodagos, 31, 2015, p. 171-316 ; « Le calendrier des saints :
sainte Haberilla », Mythologie frangaise, 265, 2016, p. 11-14 ; «
Recherches sur les Minerve irlandaise et carnute... », Bulletin de
la Société Archéologique d'Eure-et-Loir, 2017, p. 93-130.

¢tait confiée a un ane qui faisait chaque semaine la na-
vette entre Pavilly et Jumieges et que la sainte obligea
un loup (un animal nocturne) a remplacer le baudet
qu'il avait dévoré.

En Autriche, la ville de Bregenz (Brigantium
dans I'Antiquité) qui tire son nom d'un peuple celtique
a pour patronne sainte Haberilla, fétée le 30 janvier.
Elle ne posséde malheureusement pas de vie ancienne
mais, quand saint Colomban passa dans la région, une
(biblique) pluie de cailles s'abattit pendant trois jours
sur les moines affamés, bientot suivie d'une (évangé-
lique) péche miraculeuse. Il est probable qu'il y a ici
un souvenir de la Minerve Brigantia qui devait proté-
ger les rives du lac de Constance dans I'Antiquité.

L'importance de la Minerve celtique ne pou-
vait d'ailleurs se comparer dans le christianisme qu'a
celle de la Vierge Marie. Les Irlandais considerent
d'ailleurs sainte Brigide comme la Marie des Gaels.
En tout cas cela expliquerait divers emprunts des
collections médiévales de Miracles de Notre-Dame.
Celle de Chartres est particuliecrement exemplaire en
la matiére comme nous l'avons montré a plusieurs
reprises et a méme fait I'objet d'un arrangement sa-
vant. Nous y retrouvons notamment sa capacité a
gouverner I'abondance et ses pouvoirs ignés. L'un des
miracles rapporte un incendie allumé par un diable
ou le berceau, le drap et le maillot d'une fillette sont
briilés mais ou I'enfant reste intact, rappelant I'histoire
ou la maison de la petite Brigide endormie prend feu
mais ou le batiment et la fillette (au visage tres rouge
comme si le feu émanait d'elle) restent intacts. Plus
loin Notre-Dame guide des Bretons vers sa cathé-
drale en se manifestant sous la forme de trois bran-
dons enflammés apparaissant dans le ciel rappelant
les cierges de la Chandeleur ou les doigts lumineux
de saite Genevieve. D'autres épisodes rapportent que
des pélerins apportant des matériaux de construction
ou du bl¢ a Chartres assistent a la reconstitution d'une
provision de pain et du contenu d'un tonneau, ou bien
que les sacs de chaux qu'ils apportent sont restés secs
sous la violente pluie d'orage.

Saint Eusice et le Mabinogi

Saint Eusice était déja connu de Grégoire de
Tours, mais sa courte notice n'apporte aucune piste
mythologique évidente. En revanche, deux Vies, 1'une
attribuable a Létald de Micy rédigée vers l'an mil,
l'autre bien plus tardive encore, racontent une histoire
voisine et jugée extraordinairement fabuleuse. Leur
analyse, particulicrement celle de la seconde qui est la
moins littéraire et la plus légendaire des deux, parait
indiquer que la Gaule connaissait une mythologie as-

12



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

sez proche de celle du Mabinogi gallois. Nous laisse-
rons de c6té un certain nombre de motifs concernant
la naissance et la jeunesse d'Eusice qui relient cette
seconde biographie a la quatriéme branche du Ma-
binogi (et aussi a la Vie de saint Hervé), tels sa nais-
sance a Gemiliacus (Lleu est doté d'un frére jumeau),
la croissance extraordinairement rapide du héros qui
en trois ans grandit autant qu'un autre en sept (Lleu a
un an était d'une taille qui elt paru forte pour un en-
fant de deux ans) ou le fait que sa meére se tait au mo-
ment du baptéme, ne pronongant pas le nom d'Eusice
comme une voix le lui a ordonné durant une vision (la
mere de Lleu refuse de lui donner un nom).

Nous allons en effet nous concentrer sur le
paralléle existant entre les Vies de saint Eusice et la
troisiéme branche du Mabinogi afin de mieux com-
prendre comment I'hagiographie recycle la vieille
mythologie celtique. On se rappelle qu'au début du
texte gallois, apres le remariage de Rhiannon avec
Manawyddan, lors d'un festin & Arberth, un coup de
tonnerre éclate suivi dune épaisse nuée. Quand cette
derniére se dissipe, tout ce qu'il y avait de richesses
auparavant, maisons, hommes, troupeaux... avaient
disparu. Il n'y avait plus autour de Rhiannon et de
son fils que leurs conjoints respectifs et des animaux
sauvages. Une fois leurs provisions épuisées, ils se
décident a quitter leur pays pour se rendre en An-
gleterre et s'établissent a Hereford ou Manawyddan
exerce le métier de sellier. Ils font de bonnes affaires
si bien que les gains des concurrents diminuent et que
les autres selliers conviennent de les tuer. Avertis, ils
quittent la ville et se rendent dans une autre ville ou
ils se mettent a fabriquer des boucliers. Manawyddan
et Pryderi travaillent vite et ils en font une énorme
quantité si bien que le commerce de leurs confréres
périclite et que ces derniers s'entendent pour chercher
a les tuer. Ayant appris la chose, nos quatre Gallois
s'enfuient dans une troisiéme ville ou ils pratiquent
la cordonnerie, achetant le plus beau cuir et s'asso-
ciant avec le meilleur orfévre du lieu pour lui faire
dorer les boucles des souliers. Manawyddaan fagonne
et Pryderi coud. Les cordonniers locaux ne gagnent
bientot plus rien et ils décident eux aussi de les tuer.
Manawyddan et ses compagnons reviennent alors a
Arberth ou ils se nourrissent de gibier. Mais bientot
'un autre coup de tonnerre éclate, suivie la encore
d'une épaisse nuée.Rhiannnon et Pryderi sont immo-
bilisés prés d'une fontaine ou une coupe d'or pend a
des chaines descendant du ciel. Puis ils disparaissent.
Manawyddan se fait alors agriculteur, mais ses trois
clos de froment sont successivement ravagés par des
souris voleuses avant la moisson. Il parvient cepen-
dant a capturer une souris enceinte qui se révele la

Chapitre 6

femme d'un puissant magicien, menace de la pendre
et obtient en échange la restitution de la fertilité de sa
terre et la liberté de ses compagnons.

La partie de la Vie de saint Eusice que nous
utilisons ici débute par un miracle de guérison d'un
possédé effectué par le saint encore enfant. Expulsé,
le démon s'enfuit par les airs en déployant ses ailes
et en répandant autour de lui un nuage d'ou tomba
un fléau sur tous les hommes mais aussi sur les bétes
et les champs. La terre demeura stérile pendant deux
ans et trois mois et la pluie n'y tomba pas. La famine
progressant, les gens furent forcés de se réfugier dans
des contrées étrangeres et les parents d'Eusice quit-
terent le Périgord pour le Limousin ou la famine sé-
vissait aussi. IIs entendent alors parler d'un monastére
du Berry ou de la nourriture est généreusement distri-
buée aux pauvres et ou Eusice se livre comme servi-
teur pour prix de la nourriture de ses parents et de ses
fréres. Il y est d'abord employé dans la cuisine ou il
allume le feu, prépare les 1égumes, fait la vaisselle et
nettoie les chaussures des moines. Se hatant a 1'église,
sa vaisselle se nettoie toute seule pendant son absence
et les légumes qu'il coupait surabondent. Jaloux, ses
confréres cassent sa vaisselle qui se reconstitue toute
seule, avec méme du ragoit en sus a l'intérieur. L'abbé
juge alors bon de I'¢loigner et I'envoie garder les trou-
peaux du monastere. Les animaux se multiplient sous
sa conduite et les autres gardiens le jalousent, son-
geant a voler quelque mouton pour le faire accuser. Ils
tuent les chiens qui les gardaient mais Eusice oblige
les loups a les garder. Craignant un mauvais coup des
autres bergers, 1'abbé le rappelle alors au monastere
ou il devient le maitre de la boulangerie. Entre ses
mains la nourriture du monasteére se multiplie et il sert
a tous du pain en suffisance en utilisant moitié moins
de farine. Ses rivaux le rendent odieux aux autres
boulangers en prétendant qu'auparavant ils devaient
voler le monastére. Finalement Eusice choisit d'aller
vivre en ermite dans une solitude de la vallée du Cher
ou il se fait un jardin ou les récoltes abondent sans
semence, ni plantation. Mais il s'apercoit qu'un petit
animal dévore ses légumes et, ayant tracé une trainée
circulaire, il trouve I'animal attaché par les pieds, pris
comme dans une souriciere. Il capture aussi un es-
saim qu'il met dans son jardinet dans une ruche. Un
voleur tente de la lui dérober mais, tournant en rond
toute la nuit, il ne peut trouver la sortie du jardinet et
se fait prendre au matin. Une autre fois, un démon
appelé Neptune ou Trabaudus, qui habite le fleuve ou
il trouble la navigation, apparait sous les traits d'un
cheval noir. Eusice le traite de voleur du travail de ses
ouvriers (car il les empéche de ramasser des pierres
pour 1'édification d'une basilique), I'emprisonne dans

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Saint Eusice obligeant le démon (ici représenté en rouge
sous une forme circulaire) a apporter les matériaux néces-
saires a la construction de son église. Vitrail de Selles-sur-
Cher (Loir-et-Cher). Cl. B. Robreau.

un cercle de sable répandu sur le sol pierreux et le
renvoie dans la mer Adriatique, en un lieu ou il y a de
terribles tempétes. Le roi Childebert qui revient d'Es-
pagne par le Berry avec son armée lui accorde bien-
tot la liberté des prisonniers de guerre qu'il ramene
et le saint concéde des terres et des foréts a défricher
pour ceux qui voulaient rester pres de lui. Le roi et un
prince du nom de Vulfin firent aussi de grands dons de
terre en faveur d'Eusice et de son monastere.

Les deux récits que nous venons de juxtaposer
sont a priori totalement différents. Les noms des per-
sonnages et des lieux n'ont rien de commun (alors que
la Vie de saint Hervé qui suit aussi un schéma assez
proche utilise le nom de Riwanon a rapprocher de la
Rhiannon galloise). Le premier se rapproche du conte
dans sa forme, le second se veut une piece hagiogra-
phique. Et pourtant, il est évident que les deux récits
sont sur le fond identique : un magicien ou un démon
envoie la stérilité¢ sur un pays et force un groupe de
quelques personnages (divins dans le premier cas,
censément historiques dans le second) a émigrer dans
une région étrangere. La, ils exercent successivement
trois métiers (du cuir dans le premier cas, a vocation
alimentaire dans le second) qui déclenchent la jalou-

sie de leurs confreres, ce qui les oblige a se déplacer.
Une nouvelle disjonction (disparition de Rhiannon
et Pryderi dans un cas, départ d'Eusice du monastére
pour un ermitage ou il vit isolément et frugalement)
transforme le personnage principal en agriculteur vic-
time par trois fois de voleurs qu'il met en échec au
sein d'une sorte de cercle magique (a trois reprises
pour Eusice, une seule fois mais pour le troisiéme clos
en ce qui concerne Manawyddan) avant de parvenir a
obtenir la libération des prisonniers et la restitution de
la fertilité.

I1 est impossible que le récit gallois, qui uti-
lise encore des noms de divinités, soit dérivé de la
piece hagiographique et le récit de cette derniere, déja
connu de Létald de Micy pour I'essentiel, est bien an-
térieur au texte gallois qui d'ailleurs ne connait pas le
nom d'Eusice, évoqué dés le VI° siécle par Grégoire
de Tours. La seule solution satisfaisante réside dans
I'emprunt, entre 600 et 1000, par un clerc berrichon
d'un récit mythique issu de la tradition gauloise des
rives du Cher dont le contenu était trés voisin de celui
de la troisieme branche du Mabinogi. La traduction en
mode hagiographique a impliqué une christianisation
trés poussée mais qui n'empéche pas de comprendre
le sens du mythe celtique.

Il ne faut pourtant pas sous-estimer 1'ampleur
des adaptations des hagiographes. Trois métiers pra-
ticables dans un couvent ont été substitués aux trois
professions liées au cuir, mais il n'y a pas de doute
que ces derniers figuraient dans la version gauloise
initiale puisque, lorsqu'Eusice aide a la cuisine, il
s'occupe aussi a nettoyer les chaussures. De méme, la
version comportait certainement un clos de froment
pillé par des souris et non un jardinet dont les légumes
¢taient dévorés par un lieévre puisque ce dernier est
pris comme dans une souriciére (latin muscipula et
non I'homonyme mustricula qui présente l'intéressant
double sens de souriciére et de forme de cordonnier).
En revanche, les deux autres applications du motif du
cercle magique représentent des variations originales,
locales et anciennes, sur la restitution de la fertili-
té. Le voleur de miel est déja connu de la notice de
Grégoire de Tours sur notre saint et le cheval démo-
niaque qui empéche le passage du fleuve renvoie a
une inscription antique fragmentaire qui se trouvait
dans le sanctuaire du vicus gallo-romain de Pouillé, a
une vingtaine de kilometres en aval du monastere de
Selles-sur-Cher. Le nom de la divinité n'y figure pas
mais il s'agit du remerciement d'un individu qui a été
expos¢ au péril du Cher. Il n'y a donc aucune raison de
refuser l'assimilation a Neptune de ce démon propo-
sée par la Vita tardive et il faut voir dans ce Neptune
I'équivalent gaulois du Manawyddan du Mabinogi.

14



Petit traité de mythologie celtique I. Les Matériaux

Sauroctones et céphalophores

L'hagiographie latine de la Gaule fourmille
de saints vainqueurs de dragons ou bien qui portent
leur téte coupée entre leurs mains sur des distances
plus ou moins longues. Comme ceux d'Eusice dans sa
cuisine ou sa boulangerie, ces miracles ne prolongent
pas directement des données brutes de la mytholo-
gie celtique. Mais comme la mythologie arthurienne
qui présente souvent des formes secondaires plus ou
moins recomposées mais cohérentes, leurs origines
puisent dans des sources celtiques.

Il n'existe pas de dragon dans le cycle mytho-
logique irlandais et méme le cycle épique en offre peu
d'exemples. Le siege de Druimm Damghaire évoque
un dragon (draic) a l'occasion d'un combat magi-
co-guerrier opposant deux druides (Cennmar et Lur-
ga) dans un gué. Et ici, il semble bien que le terme
de dragon soit appliqué a la grande anguille de mer
(sans doute une des formes de la Morrigan, la déesse
guerriére). De méme, dans les légendes concernant
Tristan, particuliérement dans la version norroise
(la Tristrams Saga), le combat contre le Morholt
semble la préfiguration du combat contre le dragon.
Et les dragons de Lludd et Llevelis, ainsi que ceux qui
agitent la tour de Vortigern, sont assimilables a des
armées symbolisant des peuples. Il faut sans doute
y voir la transformation, sous l'influence gréco-ro-
maine, de légendes de combats contre des envahis-
seurs mythiques, probablement dérivées d'anciens
scénarios d'initiation si l'on songe a la prédilection
de ces monstres pour les jeunes gens. Le danger de
l'invasion expliquerait alors la localisation préféren-
tielle de ces épisodes prés du littoral ou le long des
grands fleuves. Ainsi en Normandie ou saint Germain
'Ecossais vient a bout du monstre de Diélette et saint
Samson de celui de Pental, ou en Bretagne ou des
exploits semblables sont nombreux (ceux des saints
Maudez, Efflam, Malo, Paul Aurélien...). La Loire en
aval d'Orléans est aussi un lieu de prédilection pour
ces exploits (saints Méen, a Saint-Florent-le-Vieil,
Di¢, Liphard, Mesmin...) sans compter saint Romain
de Rouen ou saint Nicaise a Vaux sur la Seine ou, en-
core, sainte Marthe sur le bas Rhone a Tarascon...

La céphalophorie non plus n'apparait pas dans
les textes mythologiques ou épiques insulaires. En
revanche, nous y avons observé le défi adressé a Cu-
chulainn par Curoi. Il possede son équivalent dans le
roman arthurien ou Gauvain joue le role de Cuchu-
lainn face au chevalier vert qui lui donne la réplique.
L'invention céphalophorique, dans une des Vies de
saint Denis, semble d'époque carolingienne. Aupara-
vant on ne connait que des tétes portées par d'autres

Chapitre 6

Statue de saint Denis portant sa téte (Collégiale Sain};Mdr—
tin de Champeaux, Seine-et-Marne). Cl. J.P. Nicol.

que le martyr décapité, comme dans le cas de saint
Just d'Auxerre. A 1'époque protohistorique, il y avait
certainement des croyances et des mythes celtiques
en rapport avec la téte coupée, lesquels sont d'ailleurs
postulés par les témoignages des auteurs antiques et
les découvertes des archéologues. La littérature irlan-
daise affirme par ailleurs qu'un guerrier n'est vraiment
mort que lorsque sa téte est séparée de son corps, si-
non il suffit de lui insuffler du feu en le plongeant
dans la mythique fontaine de Diancecht pour qu'il soit
prét a reprendre le combat le jour suivant. Le compa-
ratisme indo-européen fournit d'ailleurs des exemples

15



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

de tels mythes. G. Dumézil'® avait en effet classé
dans une méme série le combat d'Indra, parfois aidé
des Trita Aptya contre le Tricéphale, celui de son col-
legue iranien Thraetaona contre Azi Dahaka aux trois
tétes et le mythe romain des Horaces et des Curiaces.
Le mythe de Cuchulainn et Curoi, ou le troisieme de
trois héros est épargné par son adversaire dont la téte
repousse par trois fois, doit évidemment étre replacé
dans la méme série.

Il y a au moins trois raisons pour penser que
les mythes de céphalophorie constituent une reva-
lorisation chrétienne de versions celtiques de cette
mythologie guerriére. La premiere est la fréquence
des groupes ternaires de martyres céphalophores, les
plus célebres étant les parisiens Denis, Rustique et
Eleutheére mais on peut leur ajouter Nicaise, Scuvi-
cule et Quirinus en Vexin, Nicaise, Jocond et Florent
a Reims, Fuscien, Gentien et Victoric en Amiénois,
Andoche, Thyrse et Félix a Saulieu, Eman, Almar et
Mauril dans la haute vallée du Loir. Avec le temps,
la céphalophorie se libérera progressivement de cette
nécessité ternaire et atteindra méme, mais toujours
tardivement, des personnages féminins'’ , ce qui nous
fournit un second argument en laissant penser que le
mythe initial concernait essentiellement des hommes
et peut-&tre méme des hommes en armes, des guer-
riers. Le troisiéme a trait aux dates de culte car P.
Saintyves avait déja remarqué que le mois d'octobre
était particulierement riche en saints céphalophores. Il
avait recensé 27 occurences dont 4 pour le 9 octobre,
ce qu'il attribuait a l'influence de saint Denis qui avait
été aux origines du motif céphalophorique. Mais saint
Just d'Auxerre qui avait plus ou moins servi de modele
a Denis était lui-méme fété le 18 octobre. Or, Dumé-
zil a montré que le mythe des Horace et des Curiaces
servait a justifier un rituel de purification a la fin de
la saison guerriere qui se cloturait en octobre 4 Rome
(1°" octobre, Tigillum sororium, 15 octobre, Equus
october). En milieu celtique, la saison guerriere doit
plutot se terminer vers la fin octobre/début novembre
et elle s'accorde donc bien avec le maximum cultuel
des saints céphalophores, ce qui permettrait de pen-
ser que l'hagiographie de ces derniers constitue une
forme (trés) dérivée de mythes celtiques reposant sur
des soubassements indo-européens communs avec
ceux de la Rome archaique.

Par symétrie, il faut considérer 'hagiographie
des sauroctones comme prolongeant le complexe
mythico-rituel du début de la saison guerriere qui ap-
parait de manicre si lancinante dans le théme gallois
du combat des calendes de mai et sans doute aussi
16 Heur et malheur du guerrier, 19852, p. 25-43.

17 Gabet Ph., « Recherches sur les saintes céphalophores », My-
thologie frangaise, 119, 1980, p. 131-149.

dans l'institution de processions destinées a protéger
les récoltes, notamment de la guerre, celles des Roga-
tions de I'Ascension par un évéque gaulois de Vienne
fété le 11 mai : saint Mamert. A cette occasion, on
sortait souvent des églises un dragon processionnaire
du type de la Gargouille de Rouen ou du Graoulli de
Metz. Et la saison privilégiée des saints sauroctones
va d'avril a aolt : saint Dié est fét¢ comme le sauroc-
tone oriental saint Georges le 24 avril, saint Germain
I'Ecossais le 2 mai, saint Béat de Vendome le 9 mai,
saint Liphard de Meung-sur-Loire au début juin, saint
Samson a fin juillet... Mais l'argument possede ici une
plus faible valeur que pour la céphalophorie car si ce
dernier exploit est censé se dérouler au moment de la
mort du martyr, il n'en va pas de méme pour la sau-
roctonie qui ne constitue qu'un moment dans la car-
riere du saint.

(a suivre)

Saint Georges et le dragon. Icone du monastére Saint-
Georges dans le Djebel Ansarieh (Syrie). Le dragon
hagiographique est importé d'Orient, méme s'il a colonisé
l'hagiographie celtique. CI. B. Robreau.

16



Petit traité de mythologie celtique I. Les Matériaux

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT
TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 1 LES MATERIAUX
Chapitre 7 novembre 2018

Chapitre 8 janvier 2019
Chapitre 9 février 2019

PARTIE 2 LE BESTIAIRE a partir de juillet 2019

Saint Fiacre et sa béche. Statue de la chapelle de Villevillon (Eure-
et-Loir). Cl. B. Robreau.

Chapitre 6



