
PETIT TRAITé DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATéRIAUX

CHAPITRE 6 :
HAGIOGRAPHIE CONTINENTALE

Bernard ROBREAU

La fontaine Saint-Gendulfe (Gengoult) à Charray (Eure-et-Loir) 
Cliché L. Royneau



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

CHAPITRE 6 - HAGIOGRAPHIE 
CONTINENTALE

	 Nous n'avons évoqué qu'incidemment l'ha-
giographie galloise ou cornouaillaise (Edern, Cadoc, 
Samson...) parce que sa contribution à la mythologie 
celtique est malgré tout très secondaire par rapport 
aux Mabinogion ou à la matière de Bretagne en gé-
néral. Sur le continent, la situation est assez différente 
dans la mesure où il n'existe pas d'équivalent gaulois 
à cette matière insulaire. Aussi, malgré ses limites et 
ses transformations, il n'est pas inutile de revenir sur 
ce type de source. 

Hagiographie armoricaine

	 Alors que l'on s'est rarement posé la question 
de savoir si l'hagiographie berrichonne ou picarde 
était capable d'apporter quelques éléments à la my-
thologie celtique, celle de la petite Bretagne a souvent 
retenu l'attention, d'une part, parce que ses habitants 
avait conservé jusqu'à nos jours l'usage d'une langue 
proche parente du britonnique de Cornouailles in-
sulaire ou du Pays de Galles, d'autre part, parce que 
certains motifs celtiques apparaissaient de manière 
évidente dans certaines vies de saints de la péninsule 
armoricaine.
	 Ainsi les Vies de saint Melar1  racontaient que 
son père Meliau, roi de la Cornouaille armoricaine 
fut assassiné par son frère Rivod qui voulut aussi tuer 
son fils alors âgé de sept ans. Mais il se contenta fi-
nalement de lui faire couper la main droite et le pied 
gauche afin de le rendre inapte à la fonction de chef de 
guerre. L'enfant fut alors recueilli par le monastère de 
saint Corentin où il resta sept ans et où on lui fabriqua 
une main d'argent et un pied de bronze. Un été, on lui 
présenta un tas de noix et il réussit à utiliser sa main 
d'argent  pour les rassembler et il commença à s'en 
servir comme d'une vraie main de chair et d'os. Il lan-
ça même les noix adroitement à travers le trou ouvert 
de la tarière dans la barre de la porte, ce qui suscita 
des plaisanteries. Il s'exerça bientôt à jeter une lance 
et la ficha dans une pierre très dure comme si c'était de 
la cire et quand il la retira une fontaine bouillonnante 
jaillit qui irrigua le terroir voisin par d'utiles détours. 
Alors Rivod envoya Kerialtan et Justan pour  couper 
la tête de Melar. Comme il s'était acquitté de sa tâche, 
Justan qui s'enfuyait avec son trophée tomba du rem-
part du château où sa victime s'était réfugiée en Dom-
nonée, se brisa le cou et expira. La tête se mit aussi 
1 Bourgès- A.-Y., Le dossier hagiographique de saint Melar, 
1997 (Britannia Monastica, V).

à parler à Kerialtan assoiffé et lui indiqua de planter 
un bâton en terre, lequel se transforma en un arbre 
au pied duquel une fontaine surgit. Il rapporta la tête 
à Rivod mais quand il voulut toucher la récompense 
promise (recevoir toute la terre qu'il pourrait voir du 
haut du mont Frugy), il perdit la vue et mourut, sa 
chair se liquéfiant comme cire au feu. Quand on vou-
lut enterrer le corps de Melar, il sortit à trois reprises 
de son tombeau. On le plaça alors sur un chariot tiré 
par deux taureaux sauvages jusqu'à ce qu'il s'immo-
bilise en un lieu où il accepta de reposer. Mais la tête 
ayant été ramenée en Cornouailles, il y resta jusqu'à 
ce que les religieux et les nobles statuèrent qu'on l'ap-
porterait sur la montagne d'Arrée, aux confins de la 
Cornouaille et de la Domnonée  pour savoir si la tête 
voulait rejoindre miraculeusement le corps ou bien si 
ce dernier serait venu, sans être porté, l'y retrouver. 
Il semble que la tête préféra la première solution et 
c'est pour cette raison qu'on célèbre sa fête solennelle 
la veille des ides de mai. Ce jour-là, le 14 mai, beau-
coup se rassemblaient en ce lieu des monts d'Arrée 
et l'oratoire qui s'y trouvait étant tombé de vétusté on 
ficha des pieux en terre à l'endroit où la tête et le corps 
avaient reposés.
	 On a depuis longtemps repéré le motif du bras 
royal coupé et remplacé par une main d'argent connu 
tant au pays de Galles (Lludd Llawarian) qu'en Irlande 
(Nuada). Le motif est même bien compris (le bras 
donne l'aptitude à la guerre et à la fonction royale) car 
la lance fichée et retirée du rocher rappelle l'épreuve qui 
qualifie Arthur pour la royauté lorsqu'il retire l'épée de 
la pierre. Il est vrai qu'ici la lance brûlante (elle amollit 
la pierre de même que le pouvoir de Melar liquéfie la 
chair de Kerialtan, puis de Rivod) de Lugh remplace 
l'épée. La fonction royale implique aussi la fécondité 
d'où le pied de bronze coupé lors de l'usurpation, les 
plaisanteries (grivoises) et la fontaine qui irrigue uti-
lement la contrée quand Melar retrouve l'usage de sa 
main. Les pieux des monts d'Arrée peuvent aussi évo-
quer ceux du Clos des nuages gardé par Mabonagrain 
et la date de la première quinzaine de mai fait songer 
à l'héritage d'un rituel de début de saison guerrière où 
le nord (Domnonée) et le sud (Cornouaille) viennent 
s'affronter symboliquement sur leur frontière, rappe-
lant d'assez près la tradition galloise des combats des 
calendes de mai. Citons enfin pour mémoire le corps 
sortant de son tombeau, un motif qui figure déjà dans 
un texte irlandais aussi archaïque que   La mort tra-
gique des enfants de Tuirenn.
	 La légende de saint Goëznou est elle-aussi 
dominée par un motif dont V. Raydon et C. Sterckx2  
2 « Saint Goëznou et la fourche du Dagda » dans Hagiographie 
bretonne et mythologie celtique (dir. Bourgès A.-Y. et Raydon 
V.), 2016, pp. 69-159.	



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 6

3

soulignent la place essentielle qu'il tient dans le por-
trait hagiographique du personnage. Le saint du Léon 
aspirant à construire un monastère, le comte Comor, 
qui l'avait pris sous sa protection, lui accorda toute la 
terre dont il pourrait lui-même faire le tour sans in-
terruption en un certain laps de temps. Le jour venu, 
on fixa l'heure au-delà de laquelle il ne pourrait plus 
acquérir de terre pour sa fondation. Tenant un bâton 
bifurqué, Goëznou s'avança, l'instrument traçant  der-
rière ses pas une marque dans la terre avec sa tête 
fourchue. Il marcha un stade vers le nord, tourna vers 
l'est jusqu'au caput nemoris (Penhoat, la « tête du 
bois »),  parcourut quatre stades vers le sud, tourna 
vers l'ouest et marcha encore quatre stades avant de 
revenir vers le nord durant quatre stades et de tour-
ner à nouveau pour retrouver son point de départ. Et 
chose miraculeuse, partout où le saint posait le pied, 
la terre s'élevait d'elle-même à droite et à gauche der-
rière lui, constituant une double levée de terre de la 
hauteur d'un rempart de ville ou de forteresse. Le mo-
tif a justement été comparé  à l'action du bâton à deux 
têtes du Dagda, une fourche aiguë réclamant pour être 
portée l'effort de huit hommes et laissant derrière elle 
une trace suffisant comme frontière de province. On 
rappellera aussi qu'au temps de l'oppression de Bres, 
le travail du Dagda consista à creuser les fossés de 
la forteresse royale avec sans doute, comme pour le 
sillon de Romulus à Rome, un arrière-plan rituel. La 

circumambulation de Goëznou rappelle d'ailleurs, 
à une autre échelle, celle que permettait la galerie 
du fanum gallo-romain. Le motif de l'élévation du 
talus a d'ailleurs connu un certain succès en Armo-
rique (Vie de saint Goulven, Vie de saint Hernin) et 
même au-delà jusqu'en Brie où il figure dans la Vita 
secunda de saint Fiacre. Ici, il est difficile de dire si le 
mythème a été importé directement d'Irlande (Fiacre 
est un ermite d'origine irlandaise) ou s'il témoigne de 
l'influence de l'hagiographie armoricaine, le diocèse 
de Meaux ayant anciennement fait l'acquisition de re-
liques léonardes. La mort de saint Goëznou, assassiné 
par un architecte jaloux qui fait tomber son marteau 
sur sa tête lors de la construction du monastère de 
saint Corbasius à Quimperlé, constitue aussi un épi-
sode complémentaire d'un certain intérêt. Or on sait 
que le bâton du Dagda tue par une de ses extrémi-
tés et ressuscite par l'autre ; une coutume irlandaise 
voulait même que l'on place un marteau sur la tête 
des nouveaux-nés pour favoriser la vie dans un cas, 
une bonne mort dans l'autre. Il semble que le bâton 
du Dagda a pu être interprété comme une massue 
(donnant la mort) ou un marteau, notamment dans la 
coutume gaélique du mell benniget connue en Armo-
rique comme le marteau de l'Ankou mais qui pouvait 
éventuellement n'être qu'une grosse pierre.
	 Que ce soit par le canal irlandais ou briton-
nique, voire par des résidus de traditions gauloises, 

La fontaine de saint Fiacre à Radenac (Morbihan). Cl. B. Robreau.



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

l'hagiographie armoricaine se souvient donc encore 
de la mythologie des deux grandes divinités que 
furent le Mars (Mars Nodens en Grande-Bretagne ; 
Nuada en Irlande) et le Jupiter (Dagda) celtiques. Elle 
a aussi mémorisé le démon Huccan qui apparaît dans 
la Vie de saint Hervé où ce dernier et son frère Majan 
viennent trouver Goëznou pour lui demander ce qu'ils 
devaient en faire. Le dernier recommande de le jeter à 
la mer du haut du Rupes Huccani où depuis il se laisse 
très souvent apercevoir sous diverses formes. L'iden-
tification, déjà proposée par d'Arbois de Jubainville 
au XIXe siècle, avec le panceltique Lug aux multiples 
talents provient, d'une part, de ce que ce démon sait 
travailler le bois, la pierre et le métal tout en se disant 
capable de nombreux tours de magie et bon marin, 
d'autre part, de son nom apparenté au breton houc'h 
et au gallois hwch (« verrat » et que l'on a rapproché 
du Mercurius Moccus gallo-romain). Par ailleurs, la 
mère de saint Hervé s'appelle Riwanon, ce que l'on 
a justement cherché à rapprocher de la Rhiannon des 
Mabinogion, même si l'équation étymologique est 
souvent considérée comme approximative3. Mais la 
conception et la naissance d'Hervé se laissent facile-
ment comparer à celle de Lleu grâce notamment au 
recyclage chrétien du motif de la malédiction mater-
nelle4.
	 Le traitement hagiographique des données 
mythologiques implique une certaine déformation 
des données. Mais le fait est assez caractéristique de 
la pensée mythique qui procède notamment par des 
inversions, comme Cl. Lévi-Strass l'a largement dé-
montré, pour ne pas réellement bouleverser l'évolu-
tion de nos formes et empêcher la reconnnaissance 
des motifs. Ainsi saint Méen a pu sans difficulté re-
prendre l'habit d'un personnage que nous avons déjà 
rencontré dans l'Yvain de Chrétien de Troyes et dans 
le conte gallois qui lui est parallèle : le maître des 
animaux qui se tient sur le chemin de la fontaine de 
Barenton. à Gael, en bordure de la forêt de Paimpont, 
plus tard identifiée à la mythique Brocéliande, saint 
Méen avait fondé un monastère. Au temps du blé en 
épi, on vint lui apprendre que des bandes de cerf et de 
sangliers venaient dévaster les récoltes des religieux. 
Un matin, il sortit pour constater les dégâts et voyant 
là une foule de bêtes sauvages de toutes espèces, il dit 
avec humilité, confiant dans le Seigneur : «Au nom 

3 C. Sterckx, « La première branche du Mabinogi et la Vie de 
saint Hervé », Ollodagos, I, 1988-90, p. 114-115.	
4 B. Robreau, « Hagiographie et Mabinogi », Ollodagos, XV/2, 
2001,, p. 151-161, et « Hagiographie et apparitions : la fonction 
de l'apparition précédent la naissance de saint Hervé », Fantômes 
et apparitions : mythologies et représentations (dir. G. Bertin et 
B. Sergent), 2005 (Actes du XXVe Congrès de la Société de my-
thologie française, Angers, 26-29 août, 1998) , p. 85-106.

du Seigneur auquel tous obéissent et dont vous êtes 
les créatures, je  vous ordonne de vous éloigner doré-
navant d'ici et de ne pas oser anéantir davantage les 
travaux des moines, mais de veiller désormais à re-
chercher plutôt dans le désert la nourriture qui vous 
est destinée ». Obéissant aussitôt à sa voix, elles s'en-
fuirent et respectèrent désormais les cultures des re-
ligieux comme si elles étaient protégées par un mur 
de fer. La Vie de saint Méen, qui date du XIe siècle, 
est antérieure au texte de Chrétien et prouve que ce 
dernier n'a pas inventé le personnage mythique. Mais 
il n'a certainement pas emprunté son maître des ani-
maux à l'oeuvre hagiographique. Celle-ci a en effet re-
pris le motif de base (le saint commande aux animaux 
sauvages comme le géant noir de Chrétien) et son 
ancrage calendaire (le temps du blé en épi concorde 
avec la date solsticiale mise en exergue par Chrétien 
de Troyes) et même les coordonnées topographiques 
car si la source païenne de Barenton est censurée, l'ha-
giographe rapporte plus loin que Méen fit jaillir une 
fontaine destinée aux hommes et aux animaux. Mais 
la christianisation a impliqué des inversions significa-

Vitrail de l'église de Loc-Envel (Côtes d'Armor) : saint En-
vel attelle un cerf à une charrue (cl. J. Hascoet)



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 6

5

tives. La fontaine chrétienne de Méen est bénéfique 
alors que celle de Barenton, derrière sa part d'aven-
ture mystérieuse, déchaîne une puissante tempête et 
un terrible orage qui se terminent par la mort du mari 
de Laudine. De même, Méen est un homme de Dieu 
qui apporte la lumière du Christ alors que l'homme 
noir est un être païen dont la couleur dit le carac-
tère maléfique, et si Méen est le héros de l'histoire, 
le géant noir n'est plus qu'un personnage secondaire 
éclipsé par Yvain et la cour arthurienne. Il est évident 
que le christianisme s'oppose au paganisme comme 
la lumière à l'obscurité. Cela étant, il s'est produit un 
glissement fonctionnel car Méen est un intermédiaire 
entre Dieu et ses créatures alors que le géant noir est 
bien plus directement le maître des animaux. Aussi si 
le mode d'action reste voisin (le commandement de 
la voix de Méen rappelle le  le cri animal qui répond 
à la massue du géant noir dans la version galloise du 
conte), la signification a changé : le cri  annoncia-
teur d'orage émis par les bêtes sauvages est devenu 
un ordre du Dieu chrétien transmis aux créatures ani-
males par la voix médiatrice de Méen. Il est même 
possible que la clôture de fer évoquée par Méen ne 
représente plus que le résidu coercitif de la massue 
de fer du géant noir gallois. Surtout, il faut remarquer 
l'importante inversion culturelle qui contribue beau-
coup à faire perdre de sa force au motif celtique pré-
chrétien : Méen est un protecteur chrétien de la nature 
humanisée contre les animaux sauvages alors que le 
géant noir était le maître céleste de la nature sauvage 
où le cri du cerf, signe d'une renaissance printanière, 
déclenchait l'orage.
	 Dans les documents irlandais, c'est lors d'une 
chasse au faon que le baiser du nouveau roi à  la laide 
lépreuse, symbole de la vieille année, transforme cette 
dernière en une belle jeune fille rayonnante comme le 
soleil de mai. Dans Erec et Enide, la jeune et belle 
Enide reçoit la tête du blanc cerf  et le baiser royal. La 
Vie de saint Guénael nous transmet une autre version5, 
revue par un hagiographe, de ce thème mythico-ri-
tuel. Se rendant à l'ermitage du moine Caradoc, un 
cerf déjà presque pris par les chiens vient se cacher 
sous le manteau du saint tandis que les limiers se pros-
ternent à ses pieds. Frappés de stupeur, les chasseurs 
rapportent les faits au roi Waroch qui envoie des mes-
sagers au religieux et l'accueille avec le baiser de paix 
avant de lui faire don de deux domaines. Le motif est 
bien sûr très érodé dans la mesure où l'hagiographe 
a éliminé la vieille reine impudique au profit de la 
protection magique des animaux par le héros chré-
tien. Mais la signification ancienne n'est pas encore 
effacée du fait de la liaison d'un baiser royal avec une 

5 F. Morvannou, Saint Guénael, 1997.

chasse au cerf. Et pour ceux qui douteraient encore, 
rappelons que le nom du roi Waroch (qui donna son 
nom au Vannetais, Broerec en breton) est celui d'un 
personnage historique connu de Grégoire de Tours et 
qui peut aussi s'écrire Gueroc (forme du XIe siècle) ou 
Guerec, Erec, le même donc que celui du héros de la 
chasse au blanc cerf de Chrétien de Troyes.
	 Citons encore ce miracle contenu dans les 
Gesta sanctorum Rotonensium qui rapportent qu'un 
moine du nom de Tethwiu conduisait un convoi de 
charrettes transportant les planches d'une maison 
de bois donnée à l'abbaye de Redon par un certain 
Ronwallon.En descendant de la colline dominant 
cette dernière, une des charrettes se détacha et vint 
broyer la hanche et le bras d'un des serviteurs appe-
lé Ioucum. Mais miraculeusement, grâce aux prières 
du moine, il se releva immédiatement et conduisit 
les charrettes jusqu'à leur destination. Ce miracle 
en rappelle d'autres, notamment un de la plus vieille 
Vie de sainte Brigide où l'on parvient miraculeuse-
ment à faire descendre la pente d'une colline à une 
meule de pierre percée pour la mener jusqu'au mo-
nastère. Il est fort probable que nous tenions ici une 
version carolingienne du motif de la roue du Dagda. 
Outre que le nom de Redon pourrait renvoyer à un 
jeu de mots avec le latin rota ou rotundus, le nom 
de Tethwiu (breton tei(i)th, « mouvement », et wiu, 

Abbaye de Redon : la tour romane (cl. B. Robreau).



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

« digne de », a été visiblement choisi en fonction du 
récit. Dans un contenu mythique, même résiduel, tout 
nom propre concourt à donner le sens, et celui de la 
victime est particulièrement parlant puisque dans ce-
lui de Ioucum, iou représente certainement l'aboutis-
sement vieux breton de Iovis, le nom latin du Jupiter 
celtique à la roue, une roue apocalyptique mais dont 
les prières du moine empêchent les catastrophiques 
effets.
	 Un autre thème classique de la mythologie ir-
landaise résidait dans les Imramma, les voyages vers 
l'Autre monde. Il se retrouve dans les Vies de saint 
Malo, particulièrement celle de Bili dont tout le dé-
but, nous dit G. Leduc6, semble inspiré par la trans-
lation de saint Brendan, saint Malo (Machu) ayant 
pu être assimilé à Mochua, l'un des compagnons du 
saint navigateur irlandais. Il s'en faut cependant de 
beaucoup que le travail de Bili ne soit qu'une pâle co-
pie. Il a certainement recouru à des sources issues de 
la tradition orale qui avait cours en Armorique aux 
VIIIe-IXe siècles. La navigation proprement dite se 
limite aux § 15-25 avec trois séries de motifs (ceux 
liés à Milldu, à la fontaine et à la ronce à deux têtes) 
qui ne paraissent pas directement imités de la légende 
de Brendan, celle-ci ayant surtout fourni le motif de 
l'île-baleine. Mais il faut aussi regarder les § 1-13 
concernant la naissance et la formation de l'enfant 
pour y retrouver deux autres motifs inspirés par le 
voyage maritime vers l'Autre monde. Bili nous rap-
porte en effet que Dervel, la mère du futur saint, avait 
66 ans quand elle le mit au monde près du monastère 
de l'abbé Brendan à Nantcarvan, au Pays de Galles. 
Et la même nuit, il naquit avec lui 33 enfants mâles 
de ces mères enceintes qui allaient à cheval en com-
pagnie de sa mère.  Le passage renvoie certainement 
au contenu du § 28 de la Navigation du coracle de 
Maelduin où ce dernier et ses 17 hommes rencontrent 
une reine cavalière et ses 17 filles avec lesquelles ils 
dorment. Les filles sont devenues des suivantes et 
leur nombre a été doublé dans une optique christia-
nisatrice (les 33 années de la vie du Christ ont sans 
doute joué un rôle) mais la naissance de Malo paraît 
bien prolonger l'étreinte d'un Maelduin venu dans la 
Terre des femmes ou la Terre des jeunes, deux noms 
de l'au-delà maritime des Irlandais. On comprend 
que l'enfant puisse avoir été baptisé par saint Bren-
dan qui le reçoit comme son fils spirituel et lui dit 
qu'il n'aura pas d'autre père, ni d'autre mère que lui. 
Un jour qu'il est sorti sur le rivage, il s'endort sur un 
tas d'algues alors que les autres enfants fuient devant 
la marée montante. Un peu comme dans un scénario 
de cérémonie d'initiation, on le croit mort et on re-
6  Vie de saint Malo, évêque d'Alet (Version écrite par le diacre 
Bili), Dossiers du CeRAA, 1979, p. XXVIII.

cherche son cadavre sur la plage ; Brendan célèbre 
même son office funèbre quand un ange vient pré-
venir que Dieu l'a préservé et a élevé une île nou-
velle pour lui. A nouveau, nous sommes renvoyés au 
voyage de Maelduin, plus précisément aux § 19 (le 
pèlerin solitaire qui s'éleva sur la mer en mettant une 
motte du sol natal sous ses pieds) et 33 (le cuisinier 
voleur débarqué en mer sur un petit rocher et qui voit 
ce dernier s'élever en l'air). De même, l'épisode de 
Milldu où ce géant noir païen est enfermé dans un 
tombeau tout en longueur et rapporte avoir vu une île 
entourée d'un mur d'or qui brillait comme un miroir 
ou du verre et où il n'avait pas discerné d'entrée peut 
rappeler les § 7 (l'île longue et  étroite où Maelduin 
trouve une grappe de trois pommes merveilleuses) et 
32 (l'île tournante entourée d'un mur de feu). Le géant 
Milldu semble correspondre au meunier infernal des 
navigations de Maelduin ou des Ui Corra, c'est-à-
dire au rustique géant Curoi propriétaire d'un château 
tournoyant, alias le Jupiter celtique. L'épisode de l'île 
à la fontaine merveilleuse où Malo descend chercher 
de l'eau pour calmer la soif des voyageurs et où il voit 
des pierres précieuses scintiller comme des étoiles 
dans la source, n'est pas non plus un simple décalque 
de la Navigation du coracle de Maelduin même si 
les fontaines n'y manquent pas (§17 la source située 
sous une dalle de verre, §20 la fontaine merveilleuse 
qui donne eau, lait, bière ou vin...). Le retour rapide 
et sans problème est une constante qui figure aussi 
bien que dans le voyage de Brendan que dans celui de 
Maelduin mais il y a d'autres motifs non connus des 
Navigations irlandaises. L'un est celui du géant Mill-
du, prenant dans sa main l'ancre du navire de Bren-
dan et Malo et les précédant par les profondeurs de 
la mer, qui rappelle le géant Bran le Béni marchant 
sur le fond de la mer à côté des navires lors de son 
invasion de l'Irlande dans la seconde branche du Ma-
binogi. L'autre est celui de la ronce à deux têtes sur 
laquelle Malo bute en revenant de la fontaine mer-
veilleuse. Il l'arrache et la passe à sa ceinture. Reve-
nu à Nantcarvan, il plante le morceau de ronce qui 
donne naissance à un grand arbre. L'épisode a sans 
doute pour but de donner une preuve du voyage pour 
les générations à venir, mais le motif de la ronce à 
deux têtes ne m'est guère connu que dans Culhwch 
ac Olwenn où il possède la même fonction de signe 
conclusif d'une séquence en déterminant le remariage 
du père de Culhwch. Nous aurions ici l'équivalent du 
motif de l'oubli (la mère de Kwlhwch est définitive-
ment oubliée) qui conclut la Navigation de Bran, fils 
de Febal (Nechtan tombant en cendres) ou est détri-
plé avec les passagers excédentaires de Maelduin (les 
pleureurs, les rieurs, le voleur devenu ermite) .Si la 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 6

7

navigation de Malo renvoie à des sources irlandaises, 
elles ont certainement transité par la Bretagne insu-
laire.

Grégoire de Tours, témoin de la tradition gauloise

	 L'hagiographie armoricaine est généralement 
tardive. Ses monuments les plus anciens (Vies de saint 
Samson, Vies de saint Malo) ne remontent guère plus 
haut que l'époque carolingienne, et la plupart des dos-
siers que nous avons évoqué (ceux de Melar, Goëznou, 
Hervé) sont souvent connus par des pièces du très bas 
Moyen Age, même si nous savons que des états plus 
anciens ont existé. Les motifs q'ils nous livrent ren-
voient surtout à des sources britonniques, apportées 
lors de l'émigration de la basse Antiquité et du haut 
Moyen Age, éventuellement à des données irlandaises 
peut-être importées par le même canal, mais rarement 
semble-t-il à des traditions locales d'origine gauloise.
	 Celles-ci existent pourtant et l'un des plus an-
ciens et importants témoins est certainement Grégoire 
de Tours, un évêque du VIe siècle, rédacteur d'une his-
toire des royaumes francs, mais aussi d'une abondante 
production hagiographique parmi laquelle on peut pê-

cher quelques passages très intéressants. Ainsi dans 
le Livre de la gloire des confesseurs, il est question 
d'une montagne appelée Helarius et d'un grand lac qui 
se trouvaient sur le territoire des Gabales (en Gévau-
dan). A une époque donnée de l'année, une multitude 
de paysans, comme s’ils faisaient des offrandes au lac, 
venaient y jeter des étoffes, des vêtements d’hommes, 
quelques-uns des toisons de laine, les plus nombreux 
des fourmes de fromage, des gâteaux de cire, des mi-
ches de pain...  Ils arrivaient sur leurs chariots, égor-
geaient des animaux et festoyaient pendant trois jours. 
Le quatrième jour, au moment de partir, une énorme 
tempête éclatait avec tonnerre, éclairs et pluie dilu-
vienne mêlée de pierres, au point que peu d’entre eux 
pensaient pouvoir s’en sortir. Plus tard, un évêque des 
environs tenta de mettre fin à ce rassemblement païen 
mais sa prédication se heurta à leur rustique grossiè-
reté. Alors, il construisit, loin de la rive de l’étang, 
une basilique en l’honneur du bienheureux Hilaire de 
Poitiers et y déposa des reliques. Les paysans, aban-
donnant le lac, apportèrent désormais tout ce qu’ils 
avaient coutume d’y jeter dans la sainte basilique. La 
tempête en fut écartée, et plus jamais, à l’occasion de 
cette fête consacrée à Dieu, après que les reliques y 
eurent été déposées, elle ne provoqua de dégâts. 
	 Le sanctuaire naturiste en question a été iden-
tifié de manière convaincante avec le lac de Saint-An-
déol sur les hauteurs de l'Aubrac, situé à la limite des 
anciens peuples celtiques des Gabales et des Rutènes 
(les actuels Gévaudan et Rouergue). Le lac se situe à 
1220 m d'altitude et le mont Helarius peut désigner 
une montagne pastorale voisine au relief assez peu 
vigoureux qui culmine à 1470 m au Signal de Mail-
hebiau, 6 km plus au sud, voire la simple montagne 
de Cap Combattut qui atteint la modeste altitude de 
1285 m à 500 m au sud-est, mais se repère de loin. 
Un petit fanum a été fouillé à 500 m du lac et un pèle-
rinage y rassemblait encore 4000 personnes en 1640 
Le rituel consistait alors à faire le tour du lac en chan-
tant les litanies des saints et à pénétrer dans l'eau en 
y jetant des monnaies ou des vêtements dans l'espoir 
d'être guéri de maladies de peaux ou d'affections ocu-
laires. 
	 Il semble que Grégoire de Tours ait quelque 
peu mélangé le rituel avec le mythe qui le justifiait et 
pris pour argent comptant qu'il éclatait à chaque qua-
trième jour de la fête un énorme orage qui faisait des 
dégâts considérables. Il s'agit d'abord de montrer la 
supériorité du christianisme, grâce auquel les hommes 
n'ont plus à redouter les fléaux atmosphériques, sur le 
paganisme. Mais ce terrible orage pourrait bien être 
mythique. En tout cas, il anticipe les descriptions du 
gardien des taureaux (« Tu verras tomber la  foudre, 

Saint Aré, évêque de Nevers, mort vers 558, avait deman-
dé que son corps soit placé dans une barque et enterré là 
où l'esquif s'arrêterait, ce qui survint à Decize (Nièvre) 
après qu'il a remonté la Loire contre le courant. Statue de 
l'église Saint-Aré de Decize (cl. B. Robreau).



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

les arbres se briser, la pluie s'abattre mêlée de ton-
nerre et de grêle (la pluie de pierres de Grégoire ?) 
avec une telle violence que si tu peux y échapper sans 
grand dommage, ni sans peine, tu auras meilleure 
chance que nul chevalier qui y est allé... » ou de Calo-
grenant (« Je vis dans le ciel de telles déchirures que 
de plus de quatorze points les éclairs me frappèrent 
les yeux et les nuées, pêle-mêle, jetant pluie, neige 
et grêle. La tempête était si violente que cent fois je 
crus être tué par la foudre qui tombait autour de moi 
et les arbres qui se brisaient »)... dans l'Yvain de Chré-
tien de Troyes. Le jet d'offrandes au lac du Gévaudan 
produit le même effet que le versement de l'eau sur le 
perron de Barenton : un orage paroxystique. Quand 
Grégoire insiste sur les dégâts, il met à nu le contenu 
du mythe tel qu'il apparaît dans la troisième branche 
du Mabinogi : le tonnerre  éclate au moment d'une 
cérémonie où l'on festoie et il s'accompagne de la des-
truction du pays, tous les habitants et les richesses ont 
disparu. Il ne reste plus que la nature brute. Et nous 
savons déjà que Chrétien ne fait pas mystère de la 
date solsticiale à laquelle ce terrible orage survient. 
Grégoire de Tours dit clairement que la christianisa-
tion passe par l'édification d'une basilique à saint Hi-
laire de Poitiers. Ce dernier possède deux fêtes : une 
d'hiver, le 13 janvier, une d'été, le 26 juin. Etant donné 
le contexte climatique des monts d'Aubrac, on peut 
éliminer la première faite quand la neige recouvre les 
pâturages d'altitude. L'orage mythique des Gabales 
est donc  censé se déchaîner au même moment rituel 
que celui de Brocéliande.
	 Un autre petit dossier contenu dans le De glo-
ria confessorum de Grégoire  concerne deux saintes 
tourangelles du nom de Maure et Britte. Il rapporte 
qu’elles étaient enterrées à Arciacum, aujourd’hui 
Sainte-Maure-de-Touraine, sur une petite hauteur 
couverte d’épaisses broussailles. La rumeur préten-
dait qu’au moment des grandes fêtes, les fidèles y 
voyaient une lumière allumée. Par une nuit obscure, 
un homme attiré par la lumière d’un cierge s’était 
trouvé assez résolu pour s’approcher du lieu. Plus 
tard, un habitant du voisinage auquel les saintes ap-
parurent en songe pour réclamer qu’il soit construit 
un toit au-dessus de leur tombe pour les protéger de 
la pluie ne prit d’abord pas leur demande en consi-
dération. Mais elles insistèrent, lui apparaissant une 
seconde fois, toujours la nuit, pour qu’il accède à leur 
demande, le menaçant dans le cas contraire de lui 
ôter la vie avant la fin de l’année. Il coupa donc les 
broussailles, découvrit le tombeau où il remarqua des 
gouttes de cire répandant une bonne odeur, dépêcha 
un chariot et des boeufs pour rassembler les pierres 
et construisit un oratoire dès le début de l’été. Etant 

allé trouver l’évêque Eufrone pour qu’il bénisse sa 
chapelle, le prélat refusa de venir à cause de son âge 
avancé qui ne lui permettait pas d’accomplir un tel 
voyage au coeur d’un hiver pluvieux et venteux mar-
qué par le débordement des rivières et l’impraticabi-
lité des chemins. Mais s’étant ravisé en raison d’une 
nouvelle apparition des deux vierges la nuit suivante, 
il se mit en route et, aussitôt, le vent se calma et la 
pluie cessa. 	
	 La crédibilité de l’invention des saints corps 
est limitée. Selon Grégoire de Tours, il ne s’agit que de 
rumeurs populaires (fama) et l’évêque Eufrone semble 
avoir d'abord hésité à bénir la chapelle construite 
au-dessus de la sépulture par un habitant du pays. 
Craignait-il comme saint Martin les faux martyrs7 ?  
Considérait-il d'un oeil suspect ces lumières allumées 
près de la tombe8 ? En tout cas, le motif qui emporte sa 
décision (le songe) semble assurément bien faible du 
point de vue de la véracité des faits. Visiblement, on 
ne sait (ou ne veut savoir) rien de l’existence réelle de 
ces deux vierges, sinon leurs noms de Maure et Britte 
(détails qu’Eufrone aurait appris de leur bouche, donc 
dans son rêve), que l’une était grande et l’autre petite, 
mais que toutes les deux rayonnaient de blancheur, ce 
qui du point de vue du mythologue est assurément bien 
peu. Tout ce que l’on peut dire est que le lieu semble 
avoir d’abord eu mauvaise réputation d’un point de 
vue chrétien et on pourrait penser à un ancien lieu sa-
cré païen abandonné.
	 Deux faits sont importants du point de vue de 
l’interprétation : la fête principale des deux saintes qui 
se situe à la fin janvier et la présence de cierges (ce-
lui qui attire l’audacieux venu visiter le site la nuit ; 
les traces de cire que le découvreur des ossements 
observe sur les lieux). On ne nous dit pas en effet à 
l’occasion de  quelles fêtes les habitants du pays aper-
cevaient des lumières, ni à quel moment de l'hiver Eu-
phrone dut venir sur les lieux . Mais c’est le 2 février 
que l’église institua le rite d’allumage des cierges qui 
donna son nom à la Chandeleur, et c’est au 1ᵉʳ février 
que se place la fête de sainte Brigide qui a succédé à 
une déesse païenne homonyme. Nos deux saintes se 
manifestent de nuit sous forme d’une lumière blanche 
à la manière d’un cierge ou à travers des songes, l’une 
est grande, l’autre petite, l’une est noire par son nom 
(Maura) bien que toutes deux soient d’une blancheur 
de neige. L’opposition de couleur et de taille des deux 

7 Vie de saint Martin par Sulpice Sévère, 11, 1-5 (éd. J. Fon-
taine, Sources Chrétiennes, 1967, p. 276-277), à propos d’un 
“brigand” vénéré à tort par le peuple.
8 La pratique d’allumer des flambeaux près des fontaines a été 
à de multiples reprises combattue par les évêques mérovingiens 
(Sermons de saint Eloi) et les souverains carolingiens (Admoni-
tio generalis de Charlemagne en 789).



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 6

9

vierges traduit les phases principales de la nouvelle 
et de la pleine lune. Nous pourrions donc croire que 
nous sommes en présence des dernières et très évanes-
centes traces de la mythologie lunaire de la Minerve 
gallo-romaine. Le ménage paraît avoir été bien fait et 
peu d'éléments avoir échappé à la censure chrétienne.
	 Mais ce qui est vrai littérairement, ne l'est pas 
obligatoirement pour la tradition orale qui continue 
à se perpétuer même si elle a été infléchie par la po-
litique christianisatrice du clergé. Plus tard, la tradi-
tion locale prétendit que les deux saintes avaient été 
martyrisées et qu’une fontaine avait jailli à l’endroit 
même de leur sépulture. On y soignait particulière-
ment les petits enfants, notamment ceux atteints de la 
teigne de lait, ce qui concorde assurément avec la per-
sonnalité de la Minerve celtique puisque la sainte Bri-
gide irlandaise se préoccupe de tout ce qui concerne 
les vaches et le lait. Surtout Maure et Britte finirent 
par être rapprochées de deux vierges saintes quasi ho-
monymes du Beauvaisis : Maure et Brigide. On en 
fit des martyres et on leur rédigea au bas moyen Age 
des Actes qui montrent que, tout en les distinguant 
cultuellement, on considérait que les deux couples de 
vierges étaient identiques. L'hagiographe du Beauvai-
sis les dote en effet d'un frère du nom d'Epain (Saint-
Ep(a)in est un hameau voisin de Balagny-sur-Thérain 
dans l'Oise où les saintes auraient été assassinées près 
d'une source, mais aussi le nom d'une commune voi-
sine de Sainte-Maure-de-Touraine), les fait passer 
par Angers où sainte Maure ressuscite une certaine 
Aldegonde, puis par Sainte-Maure-de-Touraine où 
elle effectue une autre résurrection qui lui aurait valu 
de donner son nom à la paroisse ! Il va même jusqu'à 
prétendre que des religieux tourangeaux seraient ve-
nus dérober les reliques mais auraient échoué. Elles 
auraient aussi bénéficié d'une translation voulue par 
sainte Aldegonde de Chelles que l'on fêtait le 30 jan-
vier, mais les boeufs tirant le char s'étant écartés du 
chemin et immobilisés à Nogent sur les bords de la 
Brèche, on se résolut à y laisser les reliques. Le rap-
port des saintes au lait et à la lumière lunaire est cette 
fois bien explicite. La nourrice de Brigide perdit le 
lait dès que les lèvres de Brigide la touchèrent et celle 
de Maure n'en conserva que dans une seule mammelle 
qui en fournit cependant suffisamment pour nourrir 
les deux bébés. Lors de leur baptême, Maure s'écria 
que sa mère vivait au ciel et sa soeur éblouissait l'as-
sistance par le rayonnement de son front et de ses vê-
tements blancs. A Nogent, un chevalier ayant laissé 
sa vache noire se coucher sur leur tombe, la partie du 
corps de l'animal qui avait touché la sépulture devint 
blanche. Et on priait surtout les saintes pour les mois-
sons et les vaches. 

	 Le dossier initié par Grégoire nous apprend 
plus du point de vue du rite, notamment sur l'exis-
tence d'une fête gauloise hivernale assez proche de 
ce que connaissait l'Irlande, que de celui de la my-
thologie, mais il rend très vraisemblable l'idée que 
cette dernière concernait le lait, les vaches et la lune. 
La nécessité de construire un toit au-dessus de la 
tombe des deux vierges tourangelles renvoie certai-
nement à un élément mythique ancien puisque, à la 
Sainte-Brigide, l'on adressait des prières à la sainte 
pour protéger des tempêtes et de l'enlèvement du toit 
pendant les douze mois à venir. Un texte irlandais, La 
bataille d'Allen9, évoque un combat survenu sur ce 
site proche de Kildare, au cours duquel sainte Brigide 
apparut dans le ciel pour soutenir les gens de son clan 
et terrifier l’armée ennemie qui y fut massacrée. Or 
cette victoire aurait eu pour cause les exactions des 
vaincus qui avaient arraché le toit de la cabane d’un 
lépreux et tué son unique vache. Contraint de subir 
l’injure des éléments durant l’hiver, le lépreux avait 
prédit une terrible vengeance divine que l'on peut at-
tribuer à une déesse protectrice des vaches et de la 
laiterie, qu'elle soit irlandaise (Brigid) ou gauloise 
(Brigantia). Rappelons que les reliques de la Brigide 
du Beauvaisis s'arrêtèrent sur les bords de la Brèche 
(Bricca) et que le Saint-Epain tourangeau s'appelait 
encore Brigogalus (Brigueil) en 857. Pour résiduels 
que soient ces toponymes dans le récit hagiogra-
phique, ils conservent certainement le souvenir d'une 
signification mythique10.

Les saints successeurs des dieux ?

	 La formule empruntée au titre d'un célèbre ou-
vrage du folkloriste Saintyves est bien sûr sommaire 
et donc globalement inexacte. Mais elle n'empêche 
pas de remarquer que l'hagiographie a repris et recy-
clé sur le continent tout un ensemble de motifs, voire 
de schémas, issus de la mythologie celtique. Les prin-
cipales personnalités divines en ont bien sûr fait les 
principaux frais. 
	 Lug, la divinité panceltique suprême, a été 
une source d'inspiration majeure dont les saints gau-
lois ont fréquemment repris les prestiges. Lugle et 
Luglien, aux noms si transparents mais à l'existence 
historique bien problématique, sont deux saints irlan-
9 « The Battle of Allen », éd. et traduction anglaise de W. Stokes, 
Revue celtique, 24, 1903, p. 41-70. Toujours en Irlande, Cruind, 
l’époux de la troisième Macha, habite une maison sans toit (F. Le 
Roux et Ch.-J. Guyonvarc'h, Morrigan-Bodb-Macha. La souve-
raineté guerrière de l’Irlande, 1983, p. 58).
10 De même, le nom d'Arciacum renvoie certainement à un nom 
celtique de l'ours (art) et au fait que le dicton populaire fait sortir 
cet animal le 2 février  et regarder la lune pour prédire la fin de 
l'hiver.



10

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

dais qui auraient été martyrisés entre Thérouanne et 
Arras. Leurs reliques, volées par un religieux et ca-
chées dans un coffre (comme le fut Lleu par Gwy-
dyon lors de sa naissance) où ils émettent une lumière 
éclatante, aboutirent à Montdidier en Picardie. D. Gri-
court et D. Hollard11 ont mis l'accent sur leur rapport 
avec la lumière (Lug signifie « le lumineux »), leur 
origine ultramarine (la tradition populaire irlandaise  
fait naître le dieu dans une île de l'océan), leur culte 
en couple (on connaît des Lugoves par l'épigraphie 
antique), le nom de Montdidier (le glossaire d'Endli-
cher qui date de l'Antiquité tardive cite l'étymologie 
populaire : Lugduno desiderato monte) et aussi les 
caractértiques de son site (une hauteur occupée par 
un château et une église dédiée à Saint-Pierre-aux-
Liens)...
	 La fête de Lugle et Luglien ne tombe cepen-
dant pas en août mais le 23 octobre à un moment im-
portant de l'année celtique. Deux jours plus tard, la 
Picardie célèbre les martyrs Crépin et Crépinien de 
Soissons, deux frères cordonniers qui sont devenus 
les patrons de ce métier. Les rapports de Lug avec 
le cuir étant bien avérés par la quatrième branche du 
Mabinogi, il est probable que les saints soissonnais 
tirent leur profession de la mythologie du Lug gau-
lois. Saint Gengoult est un noble bourguignon dont, 
assez étonnament, le principal titre de sainteté consis-

11 Les saints Lugle et Luglien, héritiers des Dioscures celtiques, 
Mémoires de la Société belge d'études celtiques, 25, 2015, 2e éd.

ta a être cocufié par sa femme Ganea (« débauchée ») 
et assassiné par l'amant de celle-ci. C. Sterckx12  l'a 
rapproché du Lleu, le Lug gallois de la quatrième 
branche du Mabinogi, à qui la même mésaventure 
était arrivée. Gengoult devint aussi un patron des 
cordonniers et des autres artisans du cuir. Il était fêté 
le 11 mai, donc dans la période de battement chro-
nologique de la fête de début de saison claire, et à 
Schweighouse en Alsace se tenait à cette occasion la 
foire du coucou, oiseau qui est en Europe continentale 
l'un des grands symboles de l'infidélité conjugale, et 
rappelle qu'après l'adultère Lleu et son épouse furent 
transformés en oiseaux, le premier en aigle, la seconde 
en chouette. Une fois revenu à sa forme normale, Lleu 
voulut en effet se venger de sa femme qui prit la fuite 
avec ses suivantes. Toutes étaient tellement terrori-
sées qu'elles ne pouvaient marcher qu'en retournant 
la tête. Cela nous ramène à un autre petit dossier de 
Grégoire de Tours concernant une vengeance de saint 
Avit d'Orléans qu'un paysan avait traité d'artisan et 
qui avait refusé de chômer sa fête : le malheureux vit 
son visage se tourner sur ses épaules. Une des tra-
ductions de Samildanach, un nom irlandais du poly-
technicien Lugh est justement : le « multiple artisan 
». Grégoire connaissait aussi deux martyrs des noms 
d'Alexandre et Epipode honorés les 22 et 24 avril. Ré-
fugiés chez la veuve Lucie (du latin lux, « lumière ») 

12 « Saint Gengoult cocu et martyr : Lugus christianisé ? », Lu-
dus magistralis, 65, 1991, p. 35-59.

La chapelle Saint-Gengoult de Larochemillay (Nièvre). Cl. C. Mauméné.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 6

11

près du défilé de Pierre Encise, ils furent dénoncés 
et arrêtés au passage étroit d'une petite chambre où 
épipode (« sur le pied »)  perdit un de ses souliers. 
Ce couple de martyrs qui se cache aux jours étroits 
d'avant avril est donc aussi en rapport avec la lumière 
et la cordonnerie. Et il habite Lugdunum, une ville 
où la mythologie du Lug gaulois ne devait pas être 
inconnue. Nous avons encore donné quelques raisons 
de penser que le couple composé de saint Didier de 
Langres et de son archidiacre Vallier s'enracinait dans 
la mythologie de Lug13 . Et c'est sans doute encore lui 
qu'il faut reconnaître dans le démon mille artifex qui 
apparaît sous la forme de cochons noirs dans un récit 
d'Orderic Vital relatif à saint Martial de Limoges.
	 La mythique roue du Jupiter gaulois est éga-
lement bien connue des hagiographes. Nous en don-
nerons ici deux exemples. Le premier concerne saint 
Vincent d'Agen qui serait mort martyr pour avoir dé-
noncé la tromperie d'une cérémonie païenne au cours 
de laquelle une roue démoniaque entourée de flammes 
sortait par les portes d'un temple situé au haut d'un ver-
sant  pour dévaler la pente jusqu'au cours d'eau voisin 
avant de remonter jusqu'à son point de départ. Il s'agit 
ici d'un rituel lié à la période solsticiale puisque Vincent 
aurait été décapité le 9 juin, ce qui invite à rapprocher 
son histoire du mythe de la fontaine de Barenton. Il 
existe aussi un saint Germain à la roue, dit aussi Ger-
main l'Ecossais et censé avoir été décapité un 2 mai. 
Ce missionnaire venu des îles britanniques passe sur 
le continent perché sur une roue de char et débarque 
en cet équipage sur les côtes du Cotentin près de Car-
teret. Le motif semble renvoyer au mythe de la roue 
apocalyptique des Irlandais qui viendra en Europe au 
Jugement dernier et dont le maître (Mog Ruith) dé-
capita saint Jean-Baptiste. Germain effectuera divers 
voyages (Trèves, Rome, Espagne) avant de revenir en 
Cotentin et de se faire décapiter au Vieux-Rouen (Ve-
tus Rotomagus). L'existence historique des deux saints 
est d'ailleurs assez problématique, certains n'y voyant 
que des dédoublements du saint Vincent de Saragosse 
ou de saint Germain d'Auxerre. Ce dernier est égale-
ment crédité par V. Raydon14  d'un épisode qui pourrait 
se relier au mythe de l'effondrement de la roue céleste. 
Il est contenu dans un texte de l'Antiquité tardive : la 
Vie de saint Germain d'Auxerre rédigée par Constance 
de Lyon vers 480. Venu combattre avec succès l'héré-
sie pélagienne qui sévit en Grande-Bretagne, l'évêque 
gaulois doit assi faire face à une invasion de Pictes et 
de Saxons et remporte sans combattre une bataille qui 
se serait déroulé en 429 et est passée à la postérité sous 

13 B. Robreau, « Saint Didier de Langres. Approche mytholo-
gique »,  dans Saint Didier, évêque de Langres, Actes de la table 
ronde du 24 mai 2008, Langres, 2014, p. 9-39.
14 Le mythe de la Crau, p. 73-77.

le nom de Bataille de l'Alleluia. Lorsque la multitude 
ennemie arrive, il demande à tous ses hommes de ré-
pondre à sa voix d'une seule clameur et lance par trois 
fois un sonore Alleluia qui est répété par son armée et 
amplifié par l'écho des gorges montagneuses où elle 
se trouve. La colonne ennemie est prise de panique, 
pensant que c'était non seulement les roches qui l'envi-
ronnaient mais toute la machine céleste qui s'écroulait 
sur elle et, s'enfuyant en désordre, beaucoup s'englou-
tirent dans les eaux du fleuve qu'ils venaient de traver-
ser. Ils rentrent alors en Gaule et on peut se demander 
pourquoi Constance compare leurs mérites à ceux du 
saint martyr Alban, sinon que ce dernier est fêté le 22 
juin, une date qui convient parfaitement pour l'arrivée 
de la roue cosmique et du Jugement dernier. 
	 Le Jupiter irlandais se signalait moins par sa 
roue, finalement peu visible,  que par son bâton qui 
tuait par un bout et ressuscitait par l'autre. Là encore, 
il est bien possible que l'hagiographie gauloise s'en 
souvienne. Lorsque la première Vie de sant Front de 
Périgueux nous rapporte l'envoi en mission de son 
héros par saint Pierre, il part avec un prêtre du nom 
de Georges qui décède le troisième jour de voyage. 
Front revient alors à Rome et saint Pierre lui donne 
un bâton apostolique qui sert à ressusciter le défunt et 
à faire beaucoup de conversions là où ce dernier avait 

La roue de cire offerte par les habitants de Riom (Puy-de-
Dôme) à l'occasion de la Saint-Amable du 11 juin (cl. L. 
Royneau).



12

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

été enterré. Le motif a aussi été attribué à saint Mar-
tial de Limoges venu d'Orient avec deux compagnons 
dont un mourut en route. Il prescrit alors à son bâton 
de ressusciter le mort.
	 Du côté des déesses, la Minerve celtique 
s'avère la plus aisée à repérer dans la production ha-
giographique15 , sans doute parce que la plus impor-
tante comme l'indique le fait que César ne citait qu'elle 
dans sa liste des principales divinités. Geneviève, la 
principale sainte parisienne, porte un nom dont on a 
discuté l'origine celtique ou germanique mais il s'agit 
certainement d'un personnage historique. Elle partage 
avec sainte Brigide quelques miracles que nous avons 
soupçonnés d'être hérités de la Minerve celtique, no-
tamment celui de la moisson épargnée par la pluie, 
et on lui attribue le ravitaillement de Paris durant 
un siège dont l'historicité est très contestée. Et si la 
mère de Brigide  accouche sur le seuil d'une porte, 
Geneviève serait née à Nanterre (Nemetodurum, « la 
porte du sanctuaire »). Elle recommande d'écouter la 
conversation de deux porchers afin de découvrir un 
très grand four à chaux sous un arbre, ce qui rappelle 
le roi Bladud découvrant les sources chaudes du sanc-
tuaire de Minerve Sulis à Bath en observant des porcs, 
et aussi Gwydyon retrouvant Lleu en train de pour-
rir en haut d'un arbre en suivant une truie. La chaux 
vive est en accord avec les caractéristiques blanchâtre 
et ignée de la Minerve celtique puisqu'il s'agit d'une 
substance blanchâtre obtenue par calcination et qui 
brûle jusqu'à ce qu'on l'éteigne en la mélangeant avec 
de l'eau (c'est-à-dire en la pourrissant). Fêtée en jan-
vier, elle a été créditée du miracle du cierge éteint par 
la pluie et qui se rallume dès qu'elle s'en empare, ce 
qui atteste à nouveau de sa nature ignée. A Tours des 
possédés racontent que ses doigts luisaient et brû-
laient comme des chandelles allumées et elle calme la 
tempête sur la Loire aussi bien que sur la Seine.
	 Sainte Austreberthe (« la brillante de l'est », 
un nom qui pouvait rappeler l'épithète de la Minerve 
Belisama) de Pavilly, fêtée le 10 février, possède aus-
si des pouvoirs sur le feu. Chargée de cuire le pain 
de sa communauté, elle voulut ôter quelques braises, 
mais son balai s'enflamma. Elle entra alors dans le 
four embrasé et le nettoya de ses manches sans que 
les flammes ne touchent aucune frange de son vê-
tement, ni aucun cheveu de sa tête. Il faut peut-être 
aussi mettre son activité de blanchisseuse et son pa-
tronage de la corporation en rapport avec la lumière 
lunaire, surtout lorsque la légende veut que sa lessive 

15 Voir B. Robreau, « Reflets chrétiens de la Minerve celtique », 
Ollodagos, 31, 2015, p. 171-316 ; « Le calendrier des saints : 
sainte Haberilla », Mythologie française, 265, 2016, p. 11-14 ; « 
Recherches sur les Minerve irlandaise et carnute... », Bulletin de 
la Société Archéologique d'Eure-et-Loir, 2017, p. 93-130.

était confiée à un âne qui faisait chaque semaine la na-
vette entre Pavilly et Jumièges et que la sainte obligea 
un loup (un animal nocturne) à remplacer le baudet 
qu'il avait dévoré.
	 En Autriche, la ville de Bregenz (Brigantium 
dans l'Antiquité) qui tire son nom d'un peuple celtique 
a pour patronne sainte Haberilla, fêtée le 30 janvier. 
Elle ne possède malheureusement pas de vie ancienne 
mais, quand saint Colomban passa dans la région, une 
(biblique) pluie de cailles s'abattit pendant trois jours 
sur les moines affamés, bientôt suivie d'une (évangé-
lique) pêche miraculeuse. Il est probable qu'il y a ici 
un souvenir de la Minerve Brigantia qui devait proté-
ger les rives du lac de Constance dans l'Antiquité.
	 L'importance de la Minerve celtique ne pou-
vait d'ailleurs se comparer dans le christianisme qu'à 
celle de la Vierge Marie. Les Irlandais considèrent 
d'ailleurs sainte Brigide comme la Marie des Gaels. 
En tout cas cela expliquerait divers emprunts des 
collections médiévales de Miracles de Notre-Dame. 
Celle de Chartres est particulièrement exemplaire en 
la matière comme nous l'avons montré à plusieurs 
reprises et a même fait l'objet d'un arrangement sa-
vant. Nous y retrouvons notamment sa capacité à 
gouverner l'abondance et ses pouvoirs ignés. L'un des 
miracles rapporte un incendie allumé par un diable 
où le berceau, le drap et le maillot d'une fillette sont 
brûlés mais où l'enfant reste intact, rappelant l'histoire 
où la maison de la petite Brigide endormie prend feu 
mais où le bâtiment et la fillette (au visage très rouge 
comme si le feu émanait d'elle) restent intacts. Plus 
loin Notre-Dame guide des Bretons vers sa cathé-
drale en se manifestant sous la forme de trois bran-
dons enflammés apparaissant dans le ciel rappelant 
les cierges de la Chandeleur ou les doigts lumineux 
de saite Geneviève. D'autres épisodes rapportent que 
des pèlerins apportant des matériaux de construction 
ou du blé à Chartres assistent à la reconstitution d'une 
provision de pain et du contenu d'un tonneau, ou bien 
que les sacs de chaux qu'ils apportent sont restés secs 
sous la violente pluie d'orage.
	  
Saint Eusice et le Mabinogi

	 Saint Eusice était déjà connu de Grégoire de 
Tours, mais sa courte notice n'apporte aucune piste 
mythologique évidente. En revanche, deux Vies, l'une 
attribuable à Létald de Micy rédigée vers l'an mil, 
l'autre bien plus tardive encore, racontent une histoire 
voisine et jugée extraordinairement fabuleuse. Leur 
analyse, particulièrement celle de la seconde qui est la 
moins littéraire et la plus légendaire des deux, paraît 
indiquer que la Gaule connaissait une mythologie as-



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 6

13

sez proche de celle du Mabinogi gallois. Nous laisse-
rons de côté un certain nombre de motifs concernant 
la naissance et la jeunesse d'Eusice qui relient cette 
seconde biographie à  la quatrième branche du Ma-
binogi (et aussi à la Vie de saint Hervé), tels sa nais-
sance à Gemiliacus (Lleu est doté d'un frère jumeau), 
la croissance extraordinairement rapide du héros qui 
en trois ans grandit autant qu'un autre en sept (Lleu  à 
un an était d'une taille qui eût paru forte pour un en-
fant de deux ans) ou le fait que sa mère se tait au mo-
ment du baptême, ne prononçant pas le nom d'Eusice 
comme une voix le lui a ordonné durant une vision (la 
mère de Lleu refuse de lui donner un nom).
	 Nous allons en effet nous concentrer sur le 
parallèle existant entre les Vies de saint Eusice et la 
troisième branche du Mabinogi afin de mieux com-
prendre comment l'hagiographie recycle la vieille 
mythologie celtique. On se rappelle qu'au début du 
texte gallois, après le remariage de Rhiannon avec 
Manawyddan, lors d'un festin à Arberth, un coup de 
tonnerre éclate suivi d'une épaisse nuée. Quand cette 
dernière se dissipe, tout ce qu'il y avait de richesses 
auparavant, maisons, hommes, troupeaux... avaient 
disparu. Il n'y avait plus autour de Rhiannon et de 
son fils que leurs conjoints respectifs et des animaux 
sauvages. Une fois leurs provisions épuisées, ils se 
décident à quitter leur pays pour se rendre en An-
gleterre et s'établissent à Hereford où Manawyddan 
exerce le métier de sellier. Ils font de bonnes affaires 
si bien que les gains des concurrents diminuent et que 
les autres selliers conviennent de les tuer. Avertis, ils 
quittent la ville et se rendent dans une autre ville où 
ils se mettent à fabriquer des boucliers. Manawyddan 
et Pryderi travaillent vite et ils en font une énorme 
quantité si bien que le commerce de leurs confrères 
périclite et que ces derniers s'entendent pour chercher 
à les tuer. Ayant appris la chose, nos quatre Gallois 
s'enfuient dans une troisième ville où ils pratiquent 
la cordonnerie, achetant le plus beau cuir et s'asso-
ciant avec le meilleur orfèvre du lieu pour lui faire 
dorer les boucles des souliers. Manawyddaan façonne 
et Pryderi coud. Les cordonniers locaux ne gagnent 
bientôt plus rien et ils décident eux aussi de les tuer. 
Manawyddan et ses compagnons reviennent alors à 
Arberth où ils se nourrissent de gibier. Mais bientôt 
'un autre coup de tonnerre éclate, suivie là encore 
d'une épaisse nuée.Rhiannnon et Pryderi sont immo-
bilisés près d'une fontaine où une coupe d'or pend à 
des chaînes descendant du ciel. Puis ils disparaissent. 
Manawyddan se fait alors agriculteur, mais ses trois 
clos de froment sont successivement ravagés par des 
souris voleuses avant la moisson. Il parvient cepen-
dant à capturer une souris enceinte qui se révèle la 

femme d'un puissant magicien, menace de la pendre 
et obtient en échange la restitution de la fertilité de sa 
terre et la liberté de ses compagnons.
	 La partie de la Vie de saint Eusice que nous 
utilisons ici débute par un miracle de guérison d'un 
possédé effectué par le saint encore enfant. Expulsé, 
le démon s'enfuit par les airs en déployant ses ailes 
et en répandant autour de lui un nuage d'où tomba 
un fléau sur tous les hommes mais aussi sur les bêtes 
et les champs. La terre demeura stérile pendant deux 
ans et trois mois et la pluie n'y tomba pas. La famine 
progressant, les gens furent forcés de se réfugier dans 
des contrées étrangères et les parents d'Eusice quit-
tèrent le Périgord pour le Limousin où la famine sé-
vissait aussi. Ils entendent alors parler d'un monastère 
du Berry où de la nourriture est généreusement distri-
buée aux pauvres et où Eusice se livre comme servi-
teur pour prix de la nourriture de ses parents et de ses 
frères. Il y est d'abord employé dans la cuisine où il 
allume le feu, prépare les légumes, fait la vaisselle et 
nettoie les chaussures des moines. Se hâtant à l'église, 
sa vaisselle se nettoie toute seule pendant son absence 
et les légumes qu'il coupait surabondent. Jaloux, ses 
confrères cassent sa vaisselle qui se reconstitue toute 
seule, avec même du ragoût en sus à l'intérieur. L'abbé 
juge alors bon de l'éloigner et l'envoie garder les trou-
peaux du monastère. Les animaux se multiplient sous 
sa conduite et les autres gardiens le jalousent, son-
geant à voler quelque mouton pour le faire accuser. Ils 
tuent les chiens qui les gardaient mais Eusice oblige 
les loups à les garder. Craignant un mauvais coup des 
autres bergers, l'abbé le rappelle alors au monastère 
où il devient le maître de la boulangerie. Entre ses 
mains la nourriture du monastère se multiplie et il sert 
à tous du pain en suffisance en utilisant moitié moins 
de farine. Ses rivaux le rendent odieux aux autres 
boulangers en prétendant qu'auparavant ils devaient 
voler le monastère. Finalement Eusice choisit d'aller 
vivre en ermite dans une solitude de la vallée du Cher 
où il se fait un jardin où les récoltes abondent sans 
semence, ni plantation. Mais il s'aperçoit qu'un petit 
animal dévore ses légumes et, ayant tracé une traînée 
circulaire, il trouve l'animal attaché par les pieds, pris 
comme dans une souricière. Il capture aussi un es-
saim qu'il met dans son jardinet dans une ruche. Un 
voleur tente de la lui dérober mais, tournant en rond  
toute la nuit, il ne peut trouver la sortie du jardinet et 
se fait prendre au matin. Une autre fois, un démon 
appelé Neptune ou Trabaudus, qui habite le fleuve où 
il trouble la navigation, apparaît sous les traits d'un 
cheval noir. Eusice le traite de voleur du travail de ses 
ouvriers (car il les empêche de ramasser des pierres 
pour l'édification d'une basilique), l'emprisonne dans 



14

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

un cercle de sable répandu sur le sol pierreux et le 
renvoie dans la mer Adriatique, en un lieu où il y a de 
terribles tempêtes. Le roi Childebert qui revient d'Es-
pagne par le Berry avec son armée lui accorde bien-
tôt la liberté des prisonniers de guerre qu'il ramène 
et le saint concède des terres et des forêts à défricher 
pour ceux qui voulaient rester près de lui. Le roi et un 
prince du nom de Vulfin firent aussi de grands dons de 
terre en faveur d'Eusice et de son monastère.
	 Les deux récits que nous venons de juxtaposer 
sont a priori totalement différents. Les noms des per-
sonnages et des lieux n'ont rien de commun (alors que 
la Vie de saint Hervé qui suit aussi un schéma assez 
proche utilise le nom de Riwanon à rapprocher de la 
Rhiannon galloise). Le premier se rapproche du conte 
dans sa forme, le second se veut une pièce hagiogra-
phique. Et pourtant, il est évident que les deux récits 
sont sur le fond identique : un magicien ou un démon 
envoie la stérilité sur un pays et force un groupe de 
quelques personnages (divins dans le premier cas, 
censément historiques dans le second) à émigrer dans 
une région étrangère. Là, ils exercent successivement 
trois métiers (du cuir dans le premier cas, à vocation 
alimentaire dans le second) qui déclenchent la jalou-

sie de leurs confrères, ce qui les oblige à se déplacer. 
Une nouvelle disjonction (disparition de Rhiannon 
et Pryderi dans un cas, départ d'Eusice du monastère 
pour un ermitage où il vit isolément et frugalement) 
transforme le personnage principal en agriculteur vic-
time par trois fois de voleurs qu'il met en échec au 
sein d'une sorte de cercle magique (à trois reprises 
pour Eusice, une seule fois mais pour le troisième clos 
en ce qui concerne Manawyddan) avant de parvenir à 
obtenir la libération des prisonniers et la restitution de 
la fertilité.
	 Il est impossible que le récit gallois, qui uti-
lise encore des noms de divinités, soit dérivé de la 
pièce hagiographique et le récit de cette dernière, déjà 
connu de Létald de Micy pour l'essentiel, est bien an-
térieur au texte gallois qui d'ailleurs ne connaît pas le 
nom d'Eusice, évoqué dès le VIe siècle par Grégoire 
de Tours. La seule solution satisfaisante réside dans 
l'emprunt, entre 600 et 1000, par un clerc berrichon 
d'un récit mythique issu de la tradition gauloise des 
rives du Cher dont le contenu était très voisin de celui 
de la troisième branche du Mabinogi. La traduction en 
mode hagiographique a impliqué une christianisation 
très poussée mais qui n'empêche pas de comprendre 
le sens du mythe celtique.
	 Il ne faut pourtant pas sous-estimer l'ampleur 
des adaptations des hagiographes. Trois métiers pra-
ticables dans un couvent ont été substitués aux trois 
professions liées au cuir, mais il n'y a pas de doute 
que ces derniers figuraient dans la version gauloise 
initiale puisque, lorsqu'Eusice aide à la cuisine, il 
s'occupe aussi à nettoyer les chaussures. De même, la 
version comportait certainement un clos de froment 
pillé par des souris et non un jardinet dont les légumes 
étaient dévorés par un lièvre puisque ce dernier est 
pris comme dans une souricière (latin muscipula et 
non l'homonyme mustricula qui présente l'intéressant 
double sens de souricière et de forme de cordonnier). 
En revanche, les deux autres applications du motif du 
cercle magique représentent des variations originales, 
locales et anciennes, sur la restitution de la fertili-
té. Le  voleur de miel est déjà connu de la notice de 
Grégoire de Tours sur notre saint et le cheval démo-
niaque qui empêche le passage du fleuve renvoie à 
une inscription antique fragmentaire qui se trouvait 
dans le sanctuaire du vicus gallo-romain de Pouillé, à 
une vingtaine de kilomètres en aval du monastère de 
Selles-sur-Cher. Le nom de la divinité n'y figure pas 
mais il s'agit du remerciement d'un individu qui a été 
exposé au péril du Cher. Il n'y a donc aucune raison de 
refuser l'assimilation à Neptune de ce démon propo-
sée par la Vita tardive et il faut voir dans ce Neptune 
l'équivalent gaulois du Manawyddan du Mabinogi.

Saint Eusice obligeant le démon (ici représenté en rouge 
sous une forme circulaire) à apporter les matériaux néces-
saires à la construction de son église. Vitrail de Selles-sur-
Cher (Loir-et-Cher). Cl. B. Robreau.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 6

15

Sauroctones et céphalophores 

	 L'hagiographie latine de la Gaule fourmille 
de saints vainqueurs de dragons ou bien qui portent 
leur tête coupée entre leurs mains sur des distances 
plus ou moins longues. Comme ceux d'Eusice dans sa 
cuisine ou sa boulangerie, ces miracles ne prolongent 
pas directement des données brutes de la mytholo-
gie celtique. Mais comme la mythologie arthurienne 
qui présente souvent des formes secondaires plus ou 
moins recomposées mais cohérentes, leurs origines 
puisent dans des sources celtiques.
	 Il n'existe pas de dragon dans le cycle mytho-
logique irlandais et même le cycle épique en offre peu 
d'exemples. Le siège de Druimm Damghaire évoque 
un dragon (draic) à l'occasion  d'un combat magi-
co-guerrier opposant deux druides (Cennmar et Lur-
ga) dans un gué. Et ici, il semble bien que le terme 
de dragon soit appliqué à la grande anguille de mer 
(sans doute une des formes de la Morrigan, la déesse 
guerrière). De même, dans les légendes concernant 
Tristan, particulièrement dans la version norroise 
(la Tristrams Saga), le combat contre le Morholt 
semble la préfiguration du combat contre le dragon. 
Et les dragons de Lludd et Llevelis, ainsi que ceux qui 
agitent la tour de Vortigern, sont assimilables à des 
armées symbolisant des peuples.  Il faut sans doute 
y voir la transformation, sous l'influence gréco-ro-
maine, de légendes de combats contre des envahis-
seurs mythiques, probablement dérivées d'anciens 
scénarios d'initiation si l'on songe à la prédilection 
de ces monstres pour les jeunes gens. Le danger de 
l'invasion expliquerait alors la localisation préféren-
tielle de ces épisodes près du littoral ou le long des 
grands fleuves. Ainsi en Normandie où  saint Germain 
l'Ecossais vient à bout du monstre de Diélette et saint 
Samson de celui de Pental, ou en Bretagne où des 
exploits semblables sont nombreux (ceux des saints 
Maudez, Efflam, Malo, Paul Aurélien...). La Loire en 
aval d'Orléans est aussi un lieu de prédilection pour 
ces exploits (saints Méen, à Saint-Florent-le-Vieil, 
Dié, Liphard, Mesmin...) sans compter saint Romain 
de Rouen ou saint Nicaise à Vaux sur la Seine ou, en-
core, sainte Marthe sur le bas Rhône à Tarascon... 
	 La céphalophorie non plus n'apparaît pas dans 
les textes mythologiques ou épiques insulaires.  En 
revanche, nous y avons observé le défi adressé à Cu-
chulainn par Curoi. Il possède son équivalent dans le 
roman arthurien où Gauvain joue le rôle de Cuchu-
lainn face au chevalier vert qui lui donne la réplique. 
L'invention céphalophorique, dans une des Vies de 
saint Denis, semble d'époque carolingienne. Aupara-
vant on ne connaît que des têtes portées par d'autres 

que le martyr décapité, comme dans le cas de saint 
Just d'Auxerre. A l'époque protohistorique, il y avait 
certainement des croyances et des mythes celtiques 
en rapport avec la tête coupée, lesquels sont d'ailleurs 
postulés par les témoignages des auteurs antiques et 
les découvertes des archéologues. La littérature irlan-
daise affirme par ailleurs qu'un guerrier n'est vraiment 
mort que lorsque sa tête est séparée de son corps, si-
non il suffit de lui insuffler du feu en le plongeant 
dans la mythique fontaine de Diancecht pour qu'il soit 
prêt à reprendre le combat le jour suivant. Le compa-
ratisme indo-européen fournit d'ailleurs des exemples 

Statue de saint Denis portant sa tête (Collégiale Saint-Mar-
tin de Champeaux, Seine-et-Marne). Cl. J.P. Nicol.



16

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

de tels mythes. G. Dumézil16  avait en effet classé 
dans une même série le combat d'Indra, parfois aidé 
des Trita Aptya contre le Tricéphale, celui de son col-
lègue iranien Thraetaona contre Azi Dahaka aux trois 
têtes et le mythe romain des Horaces et des Curiaces. 
Le mythe de Cuchulainn et Curoi, où le troisième de 
trois héros est épargné par son adversaire dont la tête 
repousse par trois fois, doit évidemment être replacé 
dans la même série. 
	 Il y a au moins trois raisons pour penser que 
les mythes de céphalophorie constituent une reva-
lorisation chrétienne de versions celtiques de cette 
mythologie guerrière. La première est la fréquence 
des groupes ternaires de martyres céphalophores, les 
plus célèbres étant les parisiens Denis, Rustique et 
Eleuthère mais on peut leur ajouter Nicaise, Scuvi-
cule et Quirinus en Vexin, Nicaise, Jocond et Florent 
à Reims, Fuscien, Gentien et Victoric en Amiénois, 
Andoche, Thyrse et Félix à Saulieu, Eman, Almar et 
Mauril dans la haute vallée du Loir. Avec le temps, 
la céphalophorie se libérera progressivement de cette 
nécessité ternaire et atteindra même, mais toujours 
tardivement, des personnages féminins17 , ce qui nous 
fournit un second argument en laissant penser que le 
mythe initial concernait essentiellement des hommes 
et peut-être même des hommes en armes, des guer-
riers. Le troisième a trait aux dates de culte car P. 
Saintyves avait déjà remarqué que le mois d'octobre 
était particulièrement riche en saints céphalophores. Il 
avait recensé 27 occurences dont 4 pour le 9 octobre, 
ce qu'il attribuait à l'influence de saint Denis qui avait 
été aux origines du motif céphalophorique. Mais saint 
Just d'Auxerre qui avait plus ou moins servi de modèle 
à Denis était lui-même fêté le 18 octobre. Or, Dumé-
zil a montré que le mythe des Horace et des Curiaces 
servait à justifier un rituel de purification à la fin de 
la saison guerrière qui se clôturait en octobre à Rome 
(1er octobre, Tigillum sororium, 15 octobre, Equus 
october). En milieu celtique, la saison guerrière doit 
plutôt se terminer vers la fin octobre/début novembre 
et elle s'accorde donc bien avec le maximum cultuel 
des saints céphalophores, ce qui permettrait de pen-
ser que l'hagiographie de ces derniers constitue une 
forme (très) dérivée de mythes celtiques reposant sur 
des soubassements indo-européens communs avec 
ceux de la Rome archaïque.
	 Par symétrie, il faut considérer l'hagiographie 
des sauroctones comme prolongeant le complexe 
mythico-rituel du début de la saison guerrière qui ap-
paraît de manière si lancinante dans le thème gallois 
du combat des calendes de mai et sans doute aussi 
16 Heur et malheur du guerrier, 19852, p. 25-43.
17 Gabet Ph., « Recherches sur les saintes céphalophores », My-
thologie française, 119, 1980, p. 131-149.

dans l'institution de processions destinées à protéger 
les récoltes, notamment de la guerre, celles des Roga-
tions de l'Ascension par un évêque gaulois de Vienne 
fêté le 11 mai : saint Mamert.  A cette occasion, on 
sortait souvent des églises un dragon processionnaire 
du type de la Gargouille de Rouen ou du Graoulli de 
Metz. Et la saison privilégiée des saints sauroctones 
va d'avril à août : saint Dié est fêté comme le sauroc-
tone oriental saint Georges le 24 avril, saint Germain 
l'Ecossais le 2 mai, saint Béat de Vendôme le 9 mai, 
saint Liphard de Meung-sur-Loire au début juin, saint 
Samson à fin juillet... Mais l'argument possède ici une 
plus faible valeur que pour la céphalophorie car si ce 
dernier exploit est censé se dérouler au moment de la 
mort du martyr, il n'en va pas de même pour la sau-
roctonie qui ne constitue qu'un moment dans la car-
rière du saint.

(à suivre)

Saint Georges et le dragon. Icône du monastère Saint-
Georges dans le Djebel Ansarieh (Syrie). Le dragon 
hagiographique est importé d'Orient, même s'il a colonisé 
l'hagiographie celtique. Cl. B. Robreau.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 6

17

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT 
TRAITé DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 1 LES MATéRIAUX

Chapitre 7 novembre 2018
Chapitre 8 janvier 2019
Chapitre 9 février 2019

PARTIE 2 LE BESTIAIRE à partir de juillet 2019

Saint Fiacre et sa bêche. Statue de la chapelle de Villevillon (Eure-
et-Loir). Cl. B. Robreau.


