PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATERIAUX

CHAPITRE 5 :
LA MATIERE DE BRETAGNE

Bernard ROBREAU

Le roi Arthur. Réplique d'une statue sortie de l'atelier des Vischer a
Nuremberg vers 1520.

Les clichés sont de Alice Lespinats et Bernard Robreau



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

CHAPITRE 5 - LA MATIERE
DE BRETAGNE

Centrée sur le personnage d’ Arthur, la matiere
de Bretagne a connu une étincelante floraison littéraire
qui s’est développée a partir du XII°® siécle, surtout
dans le sillage de I’Histoire des rois de Bretagne de
Geoffroy de Monmouth et de la cour des Plantagenéts.
Elle donna naissance a de trés nombreuses ceuvres
inspirées par le légendaire de Grande-Bretagne et
dont le succes fut immense en Europe occidentale.
La part de I’invention littéraire y est réelle quoique
souvent difficile a établir dans le détail, mais il est
hors de doute que I’héritage mythologique celtique
constitue une autre composante essentielle. Le nom
d’ Arthur possede d’ailleurs le méme sens (« I’ours »)
que celui du roi Math dans le Mabinogi.

Culhwch et Olwen'

Bien que n’ayant pas donné naissance a de
grandes ceuvres sur le continent, le récit gallois intitulé
Culhwch ac Olwen parait un des plus anciens récits
arthuriens, remontant sans doute a la fin du XI¢ siecle
et témoignant d’une tradition déja conséquente et
solidement établie. Son ambiance, purement celtique,
nous ramene a un monde archaique non encore
atteint par la notion de courtoisie, et méme de simple
émotion. La compassion et la morale y sont absentes
et on ne cherche, ni a justifier, ni a excuser la violence.
Le texte est structuré par deux longues listes qui, tout
en découpant trois parties (le sort jeté a Culhwch, la
recherche d’Olwen, la quéte préalable au mariage),
lui donnent un aspect encyclopédique tant d’un
point de vue strictement arthurien que de celui des
mythologies celtiques insulaires. Car sa composition
sous-entend vraisemblablement la connaissance des
récits mythologiques irlandais autant que celle des
Mabinogion.

Culhwch, le héros de I’histoire, est le cousin
du roi Arthur. Son nom qui signifie « bauge a truie »
provient de ce que sa mere Goleuddydd, « jour
brillant », accouche prés d’un troupeau de porcs.
Malade et pressentant sa mort, celle-ci demande a
son époux de ne pas se remarier avant d’avoir vu une
ronce a deux tétes sur le lieu de sa sépulture, ce qui
survient au bout de sept ans du fait de la négligence
de ’homme qu’elle avait chargé de nettoyer sa tombe.

1 Bromwich R. et Evans D.-S., Culhwch ac Olwen, éd. galloise
avec un glossaire, une longue introduction et d’abondantes notes
en anglais, 1992.

La belle-mere de Culhwch, enlevée de force, lui jette
un sort amoureux, jurant pour se venger qu’il n’aura
pas de femme, sinon Olwen, la fille d’Yspaddaden,
le chef des géants. Le jeune homme s’en va alors en
grand équipage réclamer la fille a la cour d’ Arthur : il
porte un manteau de pourpre a quatre angles avec une
pomme d’or a chacune des extrémités, deux javelots
d’argent, une lance puissante et une épée a poignée
d’or dont la garde était formée d’une croix ou était
logée une lanterne d’ivoire ; les sabots de ses lévriers
font voler quatre mottes de gazon comme quatre
hirondelles en I’air. Arrivé a la cour, il dialogue avec le
portier qui affirme qu’il ne laissera passer que les fils
de roi ou I’artiste qui apporte son art. Il menace alors
de pousser trois cris qui feront avorter les femmes
enceintes et finit par obtenir d’entrer. Il demande
qu’Arthur le peigne, se fait reconnaitre comme son
cousin et réclame qu’il lui fasse avoir Olwen. Il le
réclame d’ailleurs non seulement au roi, mais aussi
a tous ses guerriers et aussi aux femmes de cette ile
portant des colliers d’or, ce qui nous vaut une longue
liste du personnel arthurien de prés de deux cents
lignes dans le texte gallois, soit environ le sixieme de
I’ensemble du récit.

La recherche d’Olwen débute alors. Aprées
un retour négatif des messagers qu’il a envoyés dans
toutes les directions, Arthur charge Kei, Bedwyr, le
guide Kynddelic, ’'interpréte des langues Gwrhyr,
Gwalchmei, Menw qui pouvait jeter un enchantement
capable de rendre invisible, d’accompagner Kulhwch.
IIs trouvent le chiteau du chef des géants, qui a
jusqu’ici tué tous les prétendants a sa fille, et viennent
chez le berger Kustennin chez qui Olwen vient se
laver la téte. Ses cheveux étaient plus blonds que la
fleur du genét, ses doigts et ses mains plus blancs que
le rejeton du tréfle des eaux, ses joues plus rouges
que la plus rouge des roses, sa peau plus blanche que
I’écume de la vague, son sein plus blanc que celui du
cygne, et quatre trefles blancs naissaient sous ses pas
partout ou elle allait. Ils vont chez le pére et tuent les
neuf portiers des neuf portes. Yspaddaden fait élever
des fourches sous ses deux sourcils pour lui permettre
de voir son futur gendre. Puis il décoche une série de
trois javelots empoisonnés. Bedwyr saisit le premier
au passage et le renvoie instantanément si bien qu’il
traverse la rotule du genou du géant. C’est Menw qui
saisit le second et le réexpédie de telle facon qu’il
atteint le milieu de la poitrine et sort par la chute des
reins. Enfin, Culhwch se saisit lui-méme du troisiéme
et le propulse si violemment dans la prunelle de 1’ceil
du géant qu’il ressort par derricre la téte.

Yspaddaden accepte alors de discuter et
réclame pour donner sa fille en mariage a Culhwch



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 5

Les Cornouailles, lieu d'origine du roi Arthur. La cote vers le Cap Kenidjack

une longue liste d’anoethau, de taches impossibles,
qui occupe a nouveau prés de deux cents lignes de
texte. Les treize ou quatorze (les oiseaux de Rhiannon
qui doublent la harpe de Teirtiu est absente d’un des
manuscrits) premieres sont destinées a la préparation
du festin des noces : nourriture et boisson, lin pour la
guimpe d’Olwen, harpe magique qui joue toute seule
et oiseaux de Rhiannon qui chantent merveilleusement
pour charmer les invités... Puis une nouvelle série s’y
ajoute pour atteindre le chiffre total de quarante taches
avec pour but le lavage de la téte du géant et le rasage
de sa barbe, ce qui nécessite notamment les peignes
et ciseaux qui sont entre les oreilles d’un fabuleux
sanglier, le Twrch Trwyth, et le personnel habilité a sa
poursuite, notamment Arthur mais aussi Mabon, fils
de Modron, qui est retenu prisonnier et Gwynn, fils de
Nudd qui a la force des démons d’ Annwn.
Commence alors la quéte de mariage.
Culhwch, aidé d’Arthur et de ses hommes, se
procure d’abord 1I’épée de Gwrnach le géant. Puis
ils recherchent Mabon enlevé la troisiéme nuit de sa
naissance. Pour cela, ils interrogent les plus vieux
animaux du monde : le merle de Cilgwri qui les
renvoie au cerf de Redynure, lequel les dirige vers le
hibou de Cwm Kawlwyt qui se prétend moins vieux
que l’aigle de Gwern Abwy qui becquetait les astres
du sommet d’une roche qui n’a plus aujourd’hui
qu’une palme de hauteur. Mais lui non plus n’a pas

entendu parler de Mabon et il les adresse au saumon
de Llynn Llyw. Ce dernier amene Kei et Gwrhyr sur
son dos jusqu’aux murailles de Gloucester ou ils
entendent Mabon se lamenter. Il est délivré de sa
prison par les hommes d’ Arthur. L’intervention de ce
dernier dans la lutte entre Gwythyr et Gwynn, fils de
Nudd, au terme de laquelle il est décidé que les deux
hommes s’affronteraient chaque premier mai jusqu’au
jour du Jugement permet d’obtenir un cheval et une
laisse nécessaires a la chasse du Twrch Trwych et de
ses sept pourceaux qui débute bientdt apres quelques
autres ¢épisodes préparatoires. L’animal se trouve
alors en Irlande ou il vient de dévaster le tiers de 1’1le.
Aprées un combat de neuf nuits et neuf jours, Arthur ne
put tuer qu’un pourceau et les autres bétes passerent
au Pays de Galles en Dyvet. Le roi et ses gens
poursuivirent le sanglier d’abord jusqu’a Presseleu.
La béte tua plusieurs des champions d’Arthur sans
compter le chef de ses charpentiers. Mabon le suivit
jusqu’a la Havren (la riviére Severn) ou il lui enleva
le rasoir et Kyledyr Wyllt les ciseaux mais le Twrch
Trwyth parvint a s’échapper en Cornouailles. On eut
du mal a tirer de I’eau Kachwmri qui I’avait maintenu
sous ’eau pendant qu’ils s’emparaient du rasoir et
des ciseaux car il était entrainé dans 1’abime par deux
meules de moulin. Finalement, Arthur et ses hommes
réussirent a lui enlever le peigne en Cornouailles et a
le pousser a I’eau et on ne sut jamais ou il était allé.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Kulhwch put alors faire raser d’une oreille a 1’autre,
en lui enlevant chair et peau jusqu’a 1’os, le chef des
géants et épouser Olwen. Le géant fut décapité et on
plaga la téte sur un poteau dans la cour. Et cette nuit-1a
Culhwch coucha avec Olwen.

On a remarqué que plusieurs données du
récit renvoient au Lugh irlandais. Ainsi ’arrivée de
Culhwch a la cour d’Arthur et son dialogue avec le
portier font clairement référence avec la scéne de
I’arrivée du polytechnicien a la cour de Tara méme
si le motif de la reconnaissance de consanguinité li¢e
au peignage des cheveux® est substitu¢ a celui des
trois épreuves démontrant les capacités du nouvel
arrivant. Le motif de 1’ceil soulevé par les deux
fourches renvoie aussi au combat de Lugh et de Balar
dans la bataille de Mag Tured et assimile le chef des
géants au roi des démoniaques Fomoire. La balle
de fronde est remplacée par trois coups de javelots
ascendants (genou, milieu du corps, téte) expédiés
par trois personnages différents mais c’est Culhwch
qui atteint la prunelle de I’ceil du géant tout comme
la balle de fronde de Lugh au long bras traverse
I’ceil de Balar. On a parfois aussi rapproch¢ la liste
des anoethau de la quéte par les fils de Tuirenn des
objets compensatoires de la mort du pére du Lugh,
mais il faudrait peut-étre plutdt rappeler la longue
énumération ou Lugh demande a chaque combattant
la part qu’il prendra a la bataille. Or nous avons vu
que la liste des taches impossibles peut étre divisée en
deux séries : un premiers tiers incluant nommément
plusieurs dieux (Amaethon, Govannon) et constituée
de préparatifs au repas de mariage, deux autres tiers
plus explicitement liés au rasage d'Yspaddaden et a la
chasse au sanglier. Le tout donne I’impression de deux
listes un peu arbitrairement soudées, mais Amaethon,
« le divin laboureur » et Govannon, « le divin
forgeron » ont pour mission de charruer, ensemencer,
faire mirir et récolter en un jour un grain qui fournisse
a la fois la nourriture et la boisson du festin. Dans
cette action, Amaethon intervient logiquement pour
labourer. La place de Govannon pour débarrasser le
fer au bord des sillons semble moins logique. C’est
oublier que 1’équivalent irlandais de ce dernier est a
la fois le plus étroit des collaborateurs de Lugh lors de
I’affrontement décisif contre Balar et le divin brasseur
comme le rappelle la huitiéme tache impossible : 7/ y
a une chose que tu n’obtiendras pas : du miel qui soit
neuf fois plus doux que le miel du premier essaim, sans
scories, ni abeilles dedans, pour brasser la boisson
du banquet. La harpe de Teirtu, destinée a charmer

2 Selon Bromwich et Evans, op. cit., p. xxxi, cette signification
est confirmée par un passage de 1’Historia Britonnum (IX®
siécle).

le géant et ses invités évoque aussi 1’instrument de
I’épreuve musicale opposant Lugh et le Dagda a
I’occasion de la seconde bataille de Mag Tured.

La seconde partie de la liste parait avoir
connu un mécanisme d’accroissement progressif. Elle
comprend des doublets : deux sangliers (Y skithrwynn,
le chef des sangliers, dont il faut arracher la défense
alors qu’il est encore en vie pour pouvoir raser
Yspaddaden ; le Twrch Trywth qui porte entre ses
oreilles le rasoir, le peigne et les ciseaux nécessaires
a la coiffure et au rasage du géant), deux prisonniers
(Eiddoel et Mabon), voire des triplets (trois paires de
beeufs ; la laisse, le collier et la chaine nécessaires
pour tenir Drudwyn, un chien dont il faut disposer
pour chasser le Twrch Trwyth) qui ont sans doute
permis d'atteindre le nombre désiré de quarante
taches impossibles. On peut donc s’interroger sur
la place que tient la chasse au sanglier dans le récit.
D’un c6té, il peut apparaitre comme une métaphore
de Yspaddaden dont le nom signifie « broussailleux,
épineux » ce qui décrit assez bien la hure hérissée
d’un sanglier et dont le rasage d’une oreille a I’autre
rappelle que I’instrument nécessaire a cette opération
(ainsi que les objets connexes que sont les ciseaux et
le peigne) se trouvaient auparavant entre les oreilles
du Twrch Trwyth. Mais d’un autre coté, Culhwch
possede aussi par son nom d’indéniables liens avec
les suidés et se fait coiffer la chevelure par Arthur
au début du récit tout comme Yspaddaden se fait
raser a la fin. Le rapport de Culhwch a son beau-
pére et aux suidés semble finalement assez proche de
celui qui lie Lugh a son grand-peére maternel Balar.
Culhwch envoie un javelot dans I’ceil d’Yspaddaden
et est cause par son mariage de la décapitation de son
beau-pere de la méme maniere que Lugh envoie sa
balle de fronde dans I’ceil de Balar et que le folklore
irlandais prétend que, pour échapper a la prédiction
selon laquelle il sera tué par le fils de son unique
fille, Balar enferme cette derni¢re dans une ile, ce qui
ne I’empéchera pas d’étre engrossée par un frére de
Goibniu et de donner naissance a Lugh. Dans les deux
cas, la mort est liée a la fille, et le rapport de Culhwch
aux suidés a pour contrepartie le surnom, 1’épithéte,
de Moccus qui désigne le Mercure gaulois, alias
Lugh. Mais si le Twrch Trwyth dont on nous dit qu’il
fut un roi transformé en sanglier peut correspondre
aussi bien a Yspaddaden qu’a Balar, Culhwch est ici
davantage défini comme un chasseur de sangliers que
comme suidé.

Mais Culhwch renvoie aussi a Lleu,
I’équivalent gallois de Lugh, a commencer par le nom
de sa mere Goleudyt, « jour brillant », puisque Lleu
signifie « le lumineux ». Le serment de la belle-mére



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 5

Le roi Arthur aurait traversé la Manche pour affronter le géant Dinabuc au Mont-Saint-Michel. Peut-étre faut-il y voir
une léegende étiologique des deux grands rochers de la baie : le Mont (ci-dessus) et l'tlot de Tombelaine (ci-dessous).

qu’il n’aurait pas d’autre femme qu’Olwen évoque
aussi la malédiction lancée par Arianrhod a son fils
selon laquelle il n’aurait pas de femme du tout et que
Gwydyon contourne en lui fabriquant une femme-
fleur a partir des fleurs du chéne, du genét et de la
reine des prés.. Or la description d’Olwen que nous
avons citée plus haut (des cheveux plus blonds que la
fleur du genét, son sein plus blanc que celui du cygne)
la définit comme une femme de I’ Autre monde et
notamment une femme-fleur. Peut-étre faut-il, entre
autres, lui accorder aussi une apparence de biche a
cause des quatre tréfles blancs qui naissent sous ses
pas. On notera encore que le serment d’Aranrhod
a propos de I’épouse est associ¢ a deux autres
malédictions portant sur le nom et les armes. Or ces
deux derniéres sont résolues par une magie d’illusion
maritime transformant notamment des algues en cuir.
Or la peau d’Olwen est plus blanche que 1’écume de
la vague, ses doigts et ses mains plus blancs que le
rejeton du trefle des eaux. Plus, le sortilége sur le nom
est leveé par la main de Lleu qui fabrique des souliers
alors que le serment de la belle-mere de Culhwch
porte sur une femme dont le nom est li¢ a ses pieds
avec une opposition entre le bras masculin qui coud
et lance un coup (d’aiguille a un roitelet ou de javelot
au géant) et le pied féminin.

Le cri que Culhwch menace de pousser et
qui fait avorter rappelle aussi le théeme central de la

R

troisiéme branche du Mabinogi. Mais ni le héros du
conte arthurien, ni méme Lleu, ne sont sans doute
directement assimilables a Pryderi. Le role de ce
dernier est en fait tenu par Mabon qui a ét¢ comme lui
enlevé au moment de sa naissance et a été¢ longuement
retenu prisonnier dans 1’Autre monde, d’ou sans
doute I’inconsistance du personnage de Pryderi dans
la seconde branche et sa mort liée aux porcs de 1’autre
monde rapidement expédiée dans la quatrieme.
Mabon est par son nom un dieu-fils prisonnier et il est
I’équivalent de Oengus, « fils unique », appelé aussi
Mac ind Oc, « le fils jeune », qui est atteint d’une



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

maladie d’amour qui I’attire dans 1’Autre monde, et
qui s’empare du tertre d’Elcmar, c’est-a-dire d’un
acceés de cet Autre monde. Mabon, le prisonnier de
Gloucester, et le dieu-fils irlandais sont deux jeunes
et aussi deux prisonniers du temps. La conception et
la naissance du second se sont faites en un seul jour
car le temps n’a pas de prise sur ce pays de I’éternelle
jeunesse. Mabon est le Kronos celtique mais aussi et
surtout un équivalent du Baldr germanique, ce dieu
beau et jeune prisonnier aux enfers.

Culhwch ac Olwen représente certainement
un stade trés évolué de la mythologie celtique ou
la part de 1’¢laboration littéraire ne doit pas étre
négligée. Mais ceux qui I’ont progressivement enrichi
connaissaient certainement bien la tradition comme
on peut en juger a travers le theme des plus anciens
animaux du monde. En Irlande, Tuan vit tout au long
de I’histoire en empruntant des formes animales
successives (faon, sanglier, aigle, saumon). Au Pays
de Galles, Mabon est prisonnier depuis si longtemps
qu’il faut interroger les plus vieux animaux du
monde (merle, cerf, hibou, aigle, saumon) pour en
retrouver la trace. La liste animale posseéde de larges
convergences (cervidé, aigle, saumon) mais elle ne
parait pas représenter un emprunt direct a 1’Irlande :
le hibou qui précede 1’aigle renvoie au couple de
Lleu, métamorphosé¢ en aigle, et Bloddeuwedd,
transformée en hibou, les lieux associés aux animaux
(Cilgwri, Redynure, Cwm Kawlwyt, Guern Abwy,
Llynn Llyw) sont gallois. La principale divergence
concerne la forme du sanglier empruntée par Tuan,
mais est-ce un hasard si la libération de Mabon est
justement en rapport avec la chasse au Twrch Trwyth ?
Il reste a interpréter ces différences : sommes-nous en
présence d’une variante ancienne issue de la tradition
britonnique ou simplement d’un réaménagement
littéraire tardif particulier a Culhwch ac Olwen ?

Erec et Enide?

A la fin du XII¢ si¢cle, la matiere de Bretagne
connait un immense succes sur le continent, sans
doute parce qu’elle conflue avec des traditions locales
lointainement héritées de la littérature orale gauloise
par D'intermédiaires de poe¢mes, de généalogies, de
légendes ancrées dans le paysage ou explicatives
de fétes... Parmi les auteurs qui la réaccommodent

3 Les romans de Chrétien de Troyes ont été mis en frangais
moderne par R. Louis (Erec et Enide, 1970), C. Buridant et
J. Trotin (Le chevalier au lion, 1971), L. Foulet (Perceval
le Gallois, 1970) et J. Frappier (Le chevalier de la charrette,
1970). Les textes gallois correspondant aux trois premiers ont
été traduits en frangais par J. Loth dans le second tome de son
édition des Mabinogion de 1913 ainsi que par P.-Y. Lambert, op.
cit., 1993, p. 212-330).

6

a la sauce courtoise, Chrétien de Toyes se distingue
particuliérement, acquérant une renommeée qui ne
s’est guére démentie depuis le Moyen Age. Trois de
ses ceuvres majeures ont la particularité¢ de posséder
un équivalent en gallois ou on a parfois voulu voir,
soit la source ou il avait puisé son inspiration, soit,
inversement, des textes traduisant le succés des
ouvrages du clerc champenois et qui auraient donc été
influencés par lui. Il est probable d’ailleurs que les deux
propositions sont exactes. Chrétien avoue dans le Conte
du Graal qu’il utilise un livre que lui a donné Philippe
d’Alsace et qui devait probablement contenir un conte
d’aventure rédigé par un jongleur anglo-normand.
Mais il est tout aussi probable que les textes gallois
que nous connaissons sont postérieurs aux romans
de Chrétien et en tiennent compte. Néanmoins, les
meilleurs spécialistes, comme J. Frappier’, considérent
plutot que ces contes gallois et les romans de Chrétien
dépendent fondamentalement de sources communes
bien plus anciennes d’origine celtique.

Composé vers 1165, Erec et Enide fut le
premier roman frangais du cycle arthurien, et il
possede aussi une version galloise, Gereint et Enid.
L’action commence a Caerleon dans ce dernier texte,
a Cardigan dans celui de Chrétien qui situe méme
la sceéne finale du couronnement d’Erec et Enide a
Nantes. Néanmoins le parallélisme des deux textes
est étroit, surtout si I’on tient compte des spécificités
de I’art de I’écrivain champenois.

Le récit s’ordonne dans les deux cas en trois
parties, méme si la version galloise accorde moins de
place a la derniére. La premiére entrelace le motif de
la chasse au blanc cerf et celui de la joute de I’ épervier.
A la Pentecote, Arthur est parti chasser un cerf blanc
apparu dans sa forét de Dena. Durant cette chasse, la
reine Guenicvre, escortée d’Erec, est outragée par le
nain d’Yder, fils de Nut, qui fouette une suivante de
la reine puis Erec. Ce dernier, qui est sans armes, suit
Yder jusqu’a un lieu ou se prépare un tournoi dont le
prix est un épervier et ou chaque chevalier doit amener
la fille qu’il aime le plus. Il rencontre 1a un pauvre
vavasseur, qui lui fournit des armes, et sa fille dont il
se déclare le champion. Erec vainc Yder et I’envoie
a la cour d’Arthur se constituer prisonnier aupres de
la reine. Lui-méme s’y rend ensuite en compagnie
d’Enide et I’y épouse. Gueni¢vre donne une de ses
robes a la mariée et la version galloise précise méme
que ce fut dans la chambre ou se trouvait le lit d’ Arthur
et de la reine qu’on dressa celui ou Gereint et Enid
coucherent ensemble pour la premicre fois. La téte du
blanc cerf fut alors remise a Enide que, dit Chrétien,
le roi baisa en homme courtois, a la vue de tous ses

4 Chrétien de Troyes, 1971, p. 48-49.



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

barons, remettant en vigueur la coutume du cerf telle
qu’elle devait étre observée a la cour. Puis Erec s’en
retourna avec sa femme chez son pere, le roi Lac.

La seconde partie démarre sur le conflit entre
le gofit, noble et masculin, du tournoi et I’amour de
I’épouse qui I’en €loigne, selon un ressort qui sera aussi
utilisé par Chrétien (mais avec une issue différente)
dans I’histoire du chevalier au lion. Ici, ce n’est pas
I’époux qui s’en va en oubliant le terme posé par sa
femme, mais ’entourage qui blame Enide au sujet de
la recréance de son époux. Dans la version galloise,
c’est lorsqu’Enid laisse tomber d’abondantes larmes
sur la poitrine de Gereint alors qu’ils sont dans leur
chambre vitrée et que le soleil envoie ses rayons sur
le lit, que le héros décide de partir a I’aventure seul
avec Enid. Il ’oblige a prendre sa plus mauvaise robe
(mais sa plus belle pour le courtois Chrétien), d’aller
au-devant de lui et lui interdit de lui adresser la parole.
Mais, a plusieurs reprises, elle ne peut s’empécher
de I’avertir, quand elle apergoit des brigands qui
s’apprétent a les attaquer, un comte amoureux d’Enid
et qui médite de se débarrasser de I’époux, ou encore
la charge de Guivret le Petit. Mais a I’issue d’un
dernier combat ou il tue trois géants, ses blessures
antérieures se rouvrent et, au retour prés d’Enid, la
chaleur et le poids des armes 1’accablent tant qu’il
tombe de son cheval, comme s’il elit été mort. On le
porte jusqu’a Limors ou le comte expose le corps et,
séduit par la beauté d’Enid veut 1’épouser de force.
Face a sa résistance, il lui donne un soufflet et le cri
qu’elle pousse réveille le prétendu mort qui sort de
son évanouissement. Gereint tue le comte et s’empare
d’un unique cheval ou il fait placer Enid entre lui et
I’arcon de devant a moins que, selon Chrétien qui les
fait s’enfuir a vive allure a travers une nuit ou la lune
luisait claire, elle ne se hisse sur le cou du destrier.

La troisiéme partie peut alors débuter, toute
entiere occupée par une aventure appelée la Joie de
la Cour. Au chateau de Brandigan, Erec entre dans
un verger merveilleux clos de nuages ou une série de
pieux fichés en terre portent tous, sauf un, des tétes
coupées. La, il affronte le chevalier Mabonagrain qui
doit combattre tous les audacieux venus en ce lieu.
Erec le vainc et sonne d’un cor qui libére Mabonagrain
du sortilége qui le rendait prisonnier. La nuée disparut
et, dit le texte gallois, toutes les troupes se réunirent et
tout le monde fit la paix.

Le blanc cerf de la premiére partie
représente une forme évoluée du mythe printanier
de renouvellement royal observé en Irlande. Le
cerf qui meéne a la souveraineté se signale ici par sa
couleur blanche, sacrée, et le baiser qui transforme
la femme est donné par procuration par le roi Arthur.

Chapitre 5

Enide constitue d’ailleurs une sorte de dédoublement
de la reine Guenievre. La pauvre fille du vavasseur
se métamorphose totalement, endossant la robe de
Gueniévre, version faible fondée sur 1’habillement
plus que sur le délabrement du corps et la laideur de la
version irlandaise, et le couple Erec-Enide s’installe
pour sa premiére nuit dans la chambre royale. Le cas
de la joute de I’épervier peut paraitre moins évident,
mais son entrelacement avec le motif du blanc cerf
dénonce son lien organique avec ce dernier. Yder,
fils de Nut, constitue un équivalent au cerf tué¢ au
méme moment ou Erec, absent de la chasse, vainc
et occasionne des blessures presque mortelles au
chevalieral’épervier. De plus, dans la version galloise,
Yder porte le nom d’Edern. Sa qualité de fils de Nudd
(ou Nuz) dénonce son origine mythologique ancienne
puisque Nudd représente 1’aboutissement de Mars
Nodens, I’équivalent britonnique de Nuada, le dieu
roi irlandais. Le lien du chevalier gallois avec le cerf
est par ailleurs le caractere distinctif d’un saint Edern
armoricain homonyme : poursuivi par un seigneur
qui le chassait, un cerf serait venu se réfugier pres de
lui et resta jusqu’a sa mort son compagnon fidele ;
dans un autre épisode, ¢’est monté sur le dos d’un cerf
qu’il aurait nuitamment délimité son territoire, d’ou
I’habitude de le représenter monté sur le dos de cet
animal.

L’histoire de Mabonagrain rappelle aussi
I’histoire d’un dieu (le Mac ind Oc irlandais, le Mabon
gallois ou le Maponos gaulois) déja évoqué dans
Culhwch ac Olwen : celui d’un dieu-fils prisonnier
dans I’ Autre monde. I apparait ici comme un récepteur
des tétes coupées, le dieu de la Terre de jeunesse ou
les ames des guerriers morts héroiquement au combat
viennent se réincarner. Le théme du chevalier assujetti
a la défense d’un lieu se retrouvera dans Yvain avec le
chevalier noir de la fontaine condamné a répéter son
combat a chaque printemps jusqu’au Jugement ou a
son équivalent paien. La mention du cor qui met fin a
la coutume, celle de la bataille des calendes d’été pour
reprendre 1’expression de N. Stalmans, peut rappeler
celui d’Heimdallr qui annonce le début de la bataille
eschatologique germanique, méme s’il y aurait ici
inversion (le cor annonce la fin et non le début).

La partie intermédiaire parait plus énigmatique
et on pourrait croire qu’elle reléve de la seule initiative
du romancier frangais qui aurait inventé le theme du
chevalier recréant. Mais il faut bien remarquer ici
I’accord avec le motif de la rencontre de Pwyll et de
Rhiannon sortantde son tertre féérique dans lapremiére
branche du Mabinogi. Erec fait constamment placer
Enide devant lui, méme lorsqu’il ne dispose que d’un
seul cheval, et il lui interdit de parler. Cela rappelle



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

la cavaliere Rhiannon que Pwyll ne parvient pas a
rattraper et qui lui reproche a la derniére poursuite de
ne pas lui avoir parlé plus tot : « Il elit mieux valu
pour le cheval que tu eusses fait cette demande il y
a déja quelque temps ». Or, ce théme de la rencontre
de Pwyll et de Rhiannon se situe entre la rencontre
d’un cerf merveilleux par laquelle débute la branche
et le mariage de Pwyll et Rhiannon qui précede la
disparition de leur fils la nuit de sa naissance selon
un schéma parallele a celui de 1’histoire de Mabon,
enlevé lui aussi peu apres sa naissance. Il faut donc en
déduire que I’enchainement des trois parties d’Erec et
Enide n’est pas de I’invention de Chrétien de Troyes.
Nous avons aussi envisagé 1’hypothése selon laquelle
la position en avant traduirait le théme de 1’accord du
soleil et de la lune dans le calendrier et, a ce titre,
il faut peut-étre considérer le nombre des chevaux
qu’Erec fait conduire a Enide devant lui et qu’elle
tient en main toute la nuit sans fermer I’oeil (comme la
lune claire) : trois puis huit chez Chrétien, quatre, puis
sept, puis douze dans la version galloise. Mais apres
I’épisode de Limors, au final, Erec et Enide se sont
presque rejoints puisqu’ils filent tous les deux par une
nuit de lune claire sur le méme cheval. Si Enide reste
encore devant, le soleil a peut-étre fini par rattraper
la lune et le nombre des chevaux symbolise peut-étre
la dérive du mois solaire par rapport au mois lunaire.
En tout cas, le cheval est un animal qui accompagne
le voyageur, ou plutot I’dme voyageuse (a Limors, le
nom figure certainement une redondance significative
[li mors] et Erec est un pseudo-mort réveillé par le
cri d’Enide) vers 1I’Autre monde ou Mabonagrain
est prisonnier dans le Clos des nuages. Il ne faut
d’ailleurs pas oublier qu’en gallois, Enid signifie
« ame ». Revenons d’ailleurs au début de la séquence
intermédiaire qui est provoqué par les larmes d’Enide
dans une chambre vitrée ou pénetre le soleil. Cela
rappelle I’histoire irlandaise d’Etain dans la premicre
version de sa courtise, transformée en mouche et
poussée par un vent druidique. Fuamnach, experte en
sciences druidiques, métamorphosa sa rivale en une
flaque d’eau de laquelle la chaleur du feu et de ’air
firent naitre une grosse mouche pourpre, la plus belle
qu’on vit au monde, dont I’odeur et le parfum faisaient
passer toute faim et toute soif et dont les gouttelettes
qu’elle lancait de ses ailes guérissaient toute maladie.
Fuamnach, jalouse de ’attention que Midir accordait
a la mouche, suscita un vent de druidisme qui emporta
Etain si bien que pendant sept ans elle ne trouva
aucun lieu, sauf les rochers de la mer et les vagues de
I’océan, ou se poser avant de rester a nouveau pendant
sept ans flottant en I’air au-dessus de la poitrine du
Mac ind Oc, 1’équivalent irlandais de Mabon ou de

Mabonagrain (un nom probablement composé des
noms des Apollon Maponos et Grannos), au-dessus
du Brug-na-Boyne. Il la porta chez lui dans une picce
aux fenétres brillantes, remplie d’herbes odorantes au
merveilleux parfum, lui mit un manteau pourpre et
le Mac Oc dormait a coté d’elle (redondance de la
situation initiale). Cela déplut a nouveau a Fuamnach
qui envoya le méme vent druidique pour un nouveau
vol de sept ans a travers I’Irlande. Il y a fort a parier
que I’errance d’Enide en avant d’Erec et parvenant
jusqu’a I’enclos de Mabonagrain dans 1’ Autre monde
est celle d’une ame féminine ballottée par un vent
druidique au-dessus de 1’océan jusqu’a la Terre des
jeunes, alias le Clos des nuages, ou Mabon(agrain) est
retenu prisonnier.

Yvain, le chevalier au lion

YWain, ou Le chevalier au lion, est une autre des
ceuvres de Chrétien qui possede un parallele gallois :
Owein et Lunet ou La dame de la Fontaine. L’histoire
tourne autour de la célebre fontaine de Barenton au
sein de la forét de Brocéliande, dont Wace parlait déja
et dont il est sans doute vain de se demander si elle
doit étre située en Bretagne armoricaine ou au Pays
de Galles. Apres avoir été hébergé par un vavasseur,
un petit seigneur, puis renseigné par un affreux vilain
gardant des taureaux sauvages dans une clairiere,
le chevalier Calogrenant était arrivé a une fontaine
ombragée d’un pin ou il avait provoqué une énorme
tempéte en versant de I’eau sur un perron tout proche.
Le calme revenu, il avait d0 combattre un chevalier
qui ’accabla de reproches, avait été renversé de son
cheval, et était revenu a pied. Racontant I’aventure
a la cour d’Arthur, le chevalier échauffe 1’esprit
d’Yvain, son cousin, qui éprouve le désir d’aller voir
la merveille. Lui vient a bout du chevalier et, sauvé
par un anneau d’invisibilit¢ confié par Lunete, il
tombe amoureux de la jeune veuve, Laudine, la dame
de la fontaine, et parvient a 1I’épouser. Le mariage
est a peine célébré qu’Arthur et sa cour arrivent
a la fontaine ou le roi jette de 1’eau sur le perron,
provoquant le combat d”Yvain, nouveau défenseur de
la fontaine, et de Keu qui est vaincu. Yvain se fait
reconnaitre, mais Gauvain, le soleil de la chevalerie,
se fait bientot tentateur, entrainant Yvain de tournoi
en tournoi, au point que ce dernier dépasse méme le
délai d’un an promis a Laudine qui réclame 1I’anneau
de fidélité qu’elle a confié a son époux. Accablé, Yvain
s’enfuit et sombre dans la folie, vivant en homme
des bois jusqu’a ce qu’il soit guéri par la dame de
Noroison. Dans une forét, il sauve un lion attaqué
par un serpent, qui devient désormais pour lui un



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux Chapitre 5

Le miroir de Viviane a l'entrée du Val sans retour prés de Tréhorenteuc, en forét de Paimpont considérée comme la
Brocéliande mythique de Chrétien de Troyes.




Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

compagnon z€l€. Il prend alors la défense de femmes
persécutées, arrachant Lunete au bucher, libérant
trois cents ouvrieres au chateau de Pesme Aventure et
défendant la cause de la fille cadette du seigneur de la
Noire Epine en combat singulier, lequel se cl6t par un
match nul contre Gauvain. Le roman se termine par la
réconciliation d’Yvain et Laudine.

La version galloise varie peu, sinon dans le
détail (le perron d’émeraude est devenu de marbre, par
exemple) ou dans les noms de lieux ou de personnages
(Calogrenant se nomme Kynon). La derniére partie,
consacrée a la rencontre du lion et a la défense
d’héroines, notamment Lunet, contre des oppresseurs
masculins est sans doute plus rapidement contée et
avec un peu plus de différences, mais nous sommes
bien en présence de deux versions trés proches ou la
réconciliation finale voulue par Chrétien n’existe pas
dans le texte gallois dont 1’atmosphére est beaucoup
moins courtoise. Sa fin concerne 24 femmes qui
sont libérées du Noir Oppresseur (probablement
I’équivalent des 300 ouvriéres du chateau de Pesme
Aventure) et qui semblent correspondre aux 24
pucelles vues, probablement dans un Autre monde,
par Kynon au début du récit avant qu’il se rende a la
fontaine.

Le roman frangais comporte des éléments qui
viennent certainement de la mythologie celtique. La
fontaine merveilleuse de Brocéliande est a rapprocher
de celle de la troisieme branche du Mabinogi. La
premicre est au pied d’un pin auquel est attaché un
bassin d’or ou d’argent qui permet de susciter un
immense orage quand on verse de 1’eau sur le perron.
Prés de la seconde se trouvait une coupe d’or attachée
par des chaines qui descendaient du ciel et, quand il
fit nuit, un coup de tonnerre se fit entendre, suivi d’un
épais nuage et de la disparition de Rhiannon et de son
fils. Ces deux fontaines sont des points de contact
avec 1I’Autre monde ou se manifeste une divinité du
ciel et de I’orage qui provoque la disparition d’un fils
mais non d’Yvain, méme si ce dernier bénéficie un
temps d’un anneau d’invisibilité et sombre plus tard
dans la folie. Cette divinité du ciel et de 1’orage est
certainement en connexion avec ce hideux vilain, noir
et géant, qui garde une foule d’animaux sauvages,
cerfs, serpents et toutes sortes d’autres bétes dans le
texte gallois, des taureaux sauvages qu’il maitrise
par les cornes dans Yvain. Il agit comme un véritable
maitre des animaux de la forét, faisant bramer le cerf
en lui déchargeant un coup de sa massue de fer. Or les
Celtes ne différencient que faiblement les cervidés et
les bovidés qu’ils considérent comme des animaux de
méme catégorie : les bétes a cornes. Le cri du taureau
est la manifestation du dieu de 1’orage ; la massue

est sans doute celle qui tue par un bout et ressuscite
par 'autre et le cri du cerf la manifestation de la
résurrection printaniére du monde.

L’apparition d’un lion dans le récit pose un
autre probléme car ce n’est pas un animal habituel
de la mythologie celtique. Aussi a-t-on cherché une
influence de la littérature antique (le lion reconnaissant
d’Androcles évoqué par Aulu-Gelle ou celui auquel
Mentor de Syracuse avait retiré une épine du pied
d’apres Pline 1’ Ancien) ou chrétienne (une épitre de
Pierre Damien antérieure a 1072 rapporte le combat
d’un lion et d’un serpent), ce qui est possible mais
n’anéantit pas pour cela la symbolique celtique car
il est possible que le lion se soit substitué a 1’ours,
dont Arthur porte précisément le nom, comme roi
des animaux. Dans ce cas, il faudrait penser que le
Owein et Lunet gallois a subi I’influence de 1’ceuvre
de Chrétien de Troyes. Mais il n’est pas nécessaire
d’aller jusque la car les textes gallois, y compris
I’archaique Mabinogi, jouent fréquemment sur la
proximité sonore de Lleu (le nom du Lug gallois)
et llew (le lion). Le nom du plus grand dieu celtique
aurait été ainsi facilement suppléé ou symbolisé par
le nom du roi des animaux terrestres. Aprés tout
Lugdunum est bien devenu Lyon et il est certain que
I’étymologie pratiquée par les Celtes antiques ou
médiévaux utilisait davantage 1’analogie sonore que
les lois de la phonétique scientifique. P.-Y. Lambert
pense aussi que la véritable étymologie d’Yvain est
dérivée d’*Esugenus, « fils d’Esus (une épithete
du Mercure gaulois) » et non d’Eugenius comme
le voulait Vendryes). Notre chevalier au lion serait
donc a considérer comme un héros de Lug. Cela
correspondrait assez bien avec la piste zodiacale
car le signe du Lion s’étend du 22 juillet au 23 aoft,
temps ou se situe la grande féte irlandaise portant le
nom de Lugnasad dont la date moyenne est placée
au 1° aolt. Et la carte du ciel visible au mois d’aoft,
présente au nord le Bouvier, qui précéde la Grande
et la Petite Ourse, a I’ouest le Lion et le Serpent
devant le Bouvier. La présence d’un Bouvier pour
indiquer le chemin de Barenton, 1’ours arthurien, le
combat du lion et du serpent ont-ils été inscrits dans
le ciel comme autant de supports de la mémorisation
mythologique ? En tout cas, si la présence d’Yvain
et d’Arthur a la fontaine de Barenton est a placer au
solstice d’été, c’est a la mi-aolit qu'a lieu un autre
épisode important du récit : sa disjonction avec
Laudine et la folie qu’elle provoque chez le héros
et lui fait gagner le monde sauvage. Il faut encore
prendre garde au schéma de la guérison d’Owein, plus
archaique et révélateur que la description plus policée
de Chrétien. Il avait fait sa compagnie des animaux

10



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

sauvages mais s’affaiblit au point de ne pouvoir les
suivre. La comtesse de Noroison et ses suivantes le
virent alors qu’il était tout couvert de teignes et se
desséchait au soleil. La comtesse le fait oindre d’un
onguent bien que son aspect soit repoussant. Les poils
s’en allérent par touffes écailleuses. Cela dura trois
mois mais sa peau redevint plus blanche qu’elle ne
I’avait été. La séquence rappelle celle de la disjonction
de Lleu et de Blodeuwedd, a la différence que, dans
Wain, le traitre est ’homme et non la femme. Dans
le cas du Mabinogi, Lleu prend une forme animale,
celle d’un aigle, que I’on retrouve couvert de vermine
et d’écailles, aprés quoi il est confié a un médecin qui
lui rend sa forme humaine normale avant la fin de
I’année. Dans le second, Yvain s’approche lui aussi
d’une nature animale puisque des poils lui poussent et
on le retrouve couvert de teignes et perdant ses poils
par touffes écailleuses. La aussi, il faut un traitement
médical de quelques mois pour lui rendre son aspect
antérieur. Le Mabinogi présente une version plus forte
et plus archaique d’un mythe saisonnier durant lequel
un grand dieu pourvu d’affinités solaires connait une
éclipse de puissance alafin del’été avant qu’il retrouve
son aspect et sa force au printemps suivant. La version
d’Yvain serait plutot une version ours ou cerf (a cause
des poils) ou I’aspect solaire est moins visible mais
bien présent puisque Gauvain, le soleil de la chevalerie
mais aussi étymologiquement « le faucon de mai », ne
parvient pas a ’emporter sur Yvain dans le combat
singulier qui les oppose. Il arrive d’ailleurs aussi que
Gauvain soit pourvu dans la littérature médiévale,
tantot d’armes de pourpre a l’aigle bicéphale d’or,
tantot d’un écu au lion (Vengeance Raguidel). Mais
son rapport au lion semble plutét d’opposition que
de collaboration®. Yvain serait-il une version ours et
Gauvain une version aigle atténuée (le faucon serait-il
a mai ce que 1’aigle est a aolt ?) d’une méme figure
mythique connaissant une éclipse hivernale ? Ours,
lion et aigle partagent en tout cas un caractere royal et
Gauvain a conservé dans diverses ceuvres (Lancelot
propre, Continuation du Conte du Graal, La Mort le
Roi Artu) un motif attaché a un vieux mythe solaire
selon lequel sa force atteint son maximum a midi.

Perceval, Arthur et Merlin

Le troisieme roman de Chrétien a disposer
d’un parallele gallois est sans doute le plus connu.
Perceval ou Le conte du Graal a en effet enflammé les
imaginations médiévales et suscité toute une postérite,
particuliérement 1’ceuvre de Robert de Boron. Il est
de plus possible que Chrétien, alors arrivé au sommet

5 Voir Walter Ph., Gauvain, le chevalier solaire, 2013, p 105-106.

Chapitre 5

de son art et de sa renommée, y ait pris plus de
liberté avec la matiére dont il héritait. En tout cas,
la christianisation parait plus poussée, qu’elle reléve
purement de Chrétien ou qu’elle se trouve déja dans
le conte qui lui servit de modele. Car si Perceval n’a
jamais vu d’église, sa mere lui enseigne cependant de
ne pas oublier d’y entrer pour prier Notre Seigneur
quand il en rencontre une.

Perceval est le roman d’une éducation
christianisée quand Peredur reste sans doute plus
pres du modele d’une initiation. Le valet gallois plein
de naiveté va connaitre une multitude d’aventures.
Le Graal, devenu le vase de la Cene, figure le moyen
d’une rédemption. Mais qu’était-il avant cela ? La
réponse se trouve sans doute dans le texte. Perceval
aprés avoir emporté 1’anneau passé au doigt d’une
pucelle arrive a la cour d’Arthur au moment ou
le chevalier vermeil vient de réclamer sa terre, de
s’emparer de la coupe d’or royale, d’en jeter le vin
sur la reine et de s’enfuir dans le verger. La, il pose la
coupe sur un perron de pierre bise et attend celui qui
s’opposera a lui. Le valet survient, lui lance un javelot
dans I’ceil qui traverse le cerveau et sort par la nuque,
puis s’empare de sa lance et de ses armes. Le conte
de Peredur va plus vite en action et améne presque
tout de suite le héros au chateau du roi pécheur, un
boiteux qui se présente comme son oncle. La, on lui
donne une épée et il apprend a en jouer en frappant
un anneau de fer. Puis entrent dans la salle deux
hommes portant une énorme lance du col de laquelle
coulaient trois ruisseaux de sang puis deux pucelles
portant dans un grand plat une téte d’homme baignant
dans le sang. Chez Chrétien, ’arrivée au chateau du
roi pécheur est quelque peu retardée. Il passe chez le
prudhomme Gornemant de Goort qui lui apprend la
science des armes, notamment de 1’épée, et I’adoube
en lui chaussant 1I’éperon droit. Cela inverse le doigt
féminin auquel il a pris ’anneau en méme temps que
Gornemant lui apprend a se taire (regle de conduite
masculine pronée par Erec et qu’Enide, sa femme, est
incapable de tenir) et a ne plus évoquer sa mére. Puis
Perceval passe par le chateau de Blanchefleur avant
de parvenir a celui du roi pécheur.

Dans Peredur, 1’apparition du motif de
I’anneau introduit deux séquences redondantes.
La premiére est clairement une revendication de
souveraineté : le chevalier vermeil défie Arthur en
outrageant la reine et en s’emparant de la coupe
qu’il pose sur un perron en attendant qu’on la lui
dispute. La seconde lie le motif de I’anneau au don
d’une épée et la coupe de vin est remplacée par un
grand plat associ¢ a une lance extraordinaire. Les
deux séquences redondantes associent d’une part une

11



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Le chateau de Tintagel, fortification médiévale qui servit
de résidence aux rois de Cornouailles. Geoffroy de Mon-
mouth fut le premier a en faire le lieu de la conception du
roi Arthur.

coupe a une pierre dans un contexte de revendication
royale, d’autre part, une épée, une lance et un grand
plat.

Il est bien difficile de ne pas songer au theme
irlandais des quatre joyaux et, particulicrement,
pour le Graal, au chaudron du Dagda. Le Graal est
un grand plat, large et profond, qui passe et repasse
devant Perceval a chaque service de table. Un passage
explique qu’il ne contient ni brochet, ni lamproie, ni
saumon mais seulement une hostie et, pour Frappier®,
cela dénonce I’origine de la légende christianisée par
une signification nouvelle qui rejoint le fait que le roi
mutilé passe ses loisirs a pécher. Le roi méhaigné qui
donne une épée a Perceval est I’équivalent de Nuada
dont le joyau est 1’épée. Mais ce graal qui passe
chargé de victuailles qui pourraient, entre autres,
étre des poissons, rappelle beaucoup le chaudron
d’abondance du Dagda qui vient de Murias (de
muir, la mer). Sous les traits de Curoi, le Dagda est
aussi un rustaud qui propose a Cuchulainn qu’on lui
coupe la téte et qui revient intact le lendemain car le
chaudron d’abondance peut aussi étre un chaudron
de résurrection comme dans la seconde branche du
Mabinogi. Or le port du Graal d’or s’accompagne de
celui d’un tailloir d’argent’, un plateau a découper.
Le personnage apparait sans doute encore sous les
traits du chef des meuniers de I’'impératrice de la
grande Cristinobyl. Quand Peredur qui lui a par trois
fois emprunté de I’argent continue a se perdre dans
sa réverie au lieu d’aller au tournoi, il lui asséne un
violent coup du manche d’une cognée entre le cou et
les épaules.

6 Op. cit., p. 189.

7 Le sens astral de I’or et de I’argent ne doit pas étre ici oublié
car, selon Chrétien, quand le Graal apparait, une si grande clarté
se fait dans la salle que les cierges palirent, comme les étoiles ou
la lune quand le soleil se leve.

L’association de la lance et de I’épée au
chaudron est dans ce cadre parfaitement attendue,
puisque la seconde est le joyau appartenant a Nuada,
et la premic¢re ’embléme de Lug au long bras, le
grand dieu qui se substitue a Nuada au cours de la
seconde bataille de Mag Tured. Cette lance est en
Irlande caractérisée par le feu puisqu’elle vient de
la ville de Gorias (gor signifie feu). Un passage de
La destruction de I’Hotel de Da Derga évoque une
autre grande lance magique, celle de Celtchar :
quand elle est miire pour verser le sang d 'un ennemi,
un chaudron de venin est nécessaire. Faute de cela
sa poignée briile... Dans L’ivresse des Ulates, on
nous présente une lance qui jette un plein boisseau
d’étincelles par le fer et par la pointe quand |’ardeur
la saisit et il faut un chaudron noir rempli de sang de
chien pour I’apaiser. Dans ce cadre, le détour par le
chateau de Blanchefleur ne semble pas accidentel car
son nom ressemble trop a celui d’Olwen et surtout
de Bloddeuwed par qui Lleu est abattu d’un coup
de lance et se venge par le méme moyen. On devine
méme une sorte de trivalence dans le personnage de
Blanchefleur car c’est a elle que se relie la songerie
de Perceval qui associe les couleurs des trois gouttes
de sang et de I’oie blessée au cou sur la neige aux
vives couleurs de son amie. En effet, le plus archaique
Peredur indique que s’il y a trois gouttes, il y avait
aussi anciennement trois couleurs : Peredur voit un
corbeau qui s’est abattu sur la chair de ’oiseau ; la
noirceur du corbeau, la blancheur de la neige et la
rougeur du sang lui rappellent respectivement la
chevelure, la peau et les pommettes des joues de
la femme qu’il aimait le plus. Or le blanc, le rouge
et une couleur foncée (noir, vert ou bleu) semblent
avoir trés anciennement signifié les trois fonctions
indo-européennes du pouvoir magico-religieux, de
la guerre et de la fécondité et associées au mythéme
de la déesse trivalente comme I’a montré G. Dumézil
dans les Esquisses de mythologie®.

Il reste la pierre de Fal qui fait le roi en criant
sous lui. On a vu que Peredur ab Evrawc y faisait
une allusion quand le chevalier vermeil déposait la
coupe d’or dérobée a Arthur sur un perron. Mais
la tradition arthurienne connaissait assurément le
quatriéme talisman, méme si le motif y figure sous
une forme trés explicite’. A Noél, un bloc de pierre
contenant une enclume dans laquelle est fichée une
épée apparait sur la place de I’église de Logres. Sur
la lame de I’arme une inscription indique que celui
qui retirera I’épée de I’enclume deviendra le roi. Bien

8 Voir les esquisses 26 et 27 dut. 2, La Courtisane et les seigneurs
colorés, 1983, particulicrement pp. 13-14, 17 s.

9 Voir le roman en prose de Merlin de Robert de Boron, éd. et
traduction A. Micha, § 80-90.

12



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

stir, seul Arthur réussit 1’épreuve, et méme a plusieurs
reprises, lors des grandes fétes du calendrier. La pierre
ne crie pas, mais elle désigne un ¢élu dont la fonction
est de manier I’épée, symbole du dieu-roi dans la
mythologie irlandaise. Le destin royal mythique
d’Arthur est également signalé par un autre theme,
celui ou Merlin change les traits d’Uterpendragon
tombé amoureux d’Ygerne en ceux du mari légitime,
le duc de Tintagel, pour qu’Arthur soit concu. Cela
rappelle beaucoup le changement d’aspect par lequel
le roi Mongan est engendré par le dieu Manannan en
Irlande. Sa conception et sa désignation sont d’ailleurs
les points les plus prégnants de la mythologie
arthurienne avec sa qualité de figure centrale du cycle.
Pour le reste, a la maniére du roi pécheur de Perceval
ou du Nuada irlandais, Arthur est plutdt un roi passif.
Dans les romans arthuriens de Chrétien ou d’autres,
le roi apparait toujours en toile de fond mais laisse le
principal réle a des héros (Yvain, Gauvain, Lancelot,
Perceval, Erec) qui accomplissent les exploits en son
nom et ne lui laissent jamais qu’une place obligatoire
mais sans véritable relief.

Merlin, dont nous avons vu I’intervention
pour la naissance d’Arthur, posséde bien plus
d’originalité. Prophete et magicien, il commande
aux forces naturelles et aux animaux. Il apparait
comme un homme sauvage vivant dans les bois et
son scribe et confident est maitre Blaise, du nom d’un
saint fété au début février et dont la Vita Merlini de
Geoftfroy de Monmouth fait une sorte de maitre des
animaux. Conseiller du roi, constructeur (notamment
de nombreux mégalithes), disposant d’un immense
savoir, il a quelque chose du druide. Il peut prendre (ou
faire prendre si on se rappelle le cas d’Uterpendragon)
de nombreux aspects : enfant, blicheron, vieillard... et
est doué du pouvoir de métamorphose, notamment en
cerf et peut-Etre en oiseau. Il est probable qu’il faut y
voir un personnage dont les origines mythologiques
renverraient au type des grands anciens comme Fintan
ou de Tuan, fils de Cairell.

En ce qui concerne le personnage de Perceval
(ou Peredur), son type dériverait plutot d’une figure
d’un scénario d’initiation. Le valet sort du monde
féminin et ignore tout de celui de la chevalerie. Il doit
apprendre le maniement des armes mais aussi a se
taire ou a parler a bon escient. Il s’enfonce dans une
topographie mythique ou il rencontre des femmes a
défendre et a épouser, mais aussi d’horribles femmes
guerrieres qui sont des magiciennes comme les neuf
sorcieres de Gloucester. Il doit également affronter
des adversaires monstrueux que leur couleur noire
dénonce comme des créatures de 1’Autre monde : le
maitre de la clairicre, le géant borgne auquel le serpent

Chapitre 5

La grotte de Merlin, rendue célébre par un poeme de
Tennyson, est située en-dessous du chateau de Tintagel.

couché sur un anneau a arraché un ceil, les géants des
maisons noires. Il doit les vaincre et aussi s’emparer
de la pierre magique gardée par un serpent. L’épisode
des enfants du roi des souffrances, que 1’addanc du
lac tue chaque jour et qu’un onguent ressucite ensuite,
rappelle le théme initiatique des différentes tentes des
maladies visitées en vision par certains candidats a
I’initiation chamanique en contexte ouralo-altaique.
Mais en contexte celtique, il évoque aussi la massue
du Dagda qui tue par un bout et ressucite par 1’autre,
ce que ne dément pas I’épisode déja présenté du chef
des meuniers de Cristinobyl ot un tournoi se tient au
milieu d’une plaine semée d’une multitude de moulins
et de tentes.

Lancelot

Chrétien de Troyes écrivit aussi un Lancelot
ou Le chevalier de la charrette qu’il ne termina pas
lui-méme puisque ce fut Godefroi de Lagny qui en
rédigea le dernier millier de vers. Mais cette fois, on
ne connait pas de texte gallois correspondant. Chrétien
n’invente pourtant pas, indiquant qu’il en tient la
maticre de la comtesse de Champagne. Le personnage
de Lancelot lui était d’ailleurs connu antérieurement
puisque dans Erec et Enide, il lui accordait le troisieme
rang apres Gauvain et Erec dans la liste des chevaliers
de la Table ronde. Il a certainement contribué¢ a
développer sa popularité, mais d’ou sort-il ? Peut-
étre pas de la Grande-Bretagne mais seulement de la
Petite. Déja Erec était une forme armoricaine altérée
de Guerec (Weroc) nom porté par un personnage
historique connu de Grégoire de Tours et Brocéliande
et sa fontaine merveilleuse ont été aussi localisés
en Bretagne armoricaine, voire en Normandie.
L’Armorique a été peuplée de Bretons insulaires au

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Bas-Empire et au haut Moyen Age et ceux-ci ont
certainement apporté avec eux, en sus de leur langue,
bien des ¢léments de leurs traditions, lesquelles ont
d’ailleurs pu se superposer a des résidus de mythologie
gauloise présents dans 1’ouest de la France. On a
localisé la naissance de Lancelot en Anjou et il a été
mis en relation avec la Brocéliande armoricaine. Plus
récemment et a la suite de R. Bansard, Ch.-J. Payen a
cherché les origines de Lancelot du Lac aux confins
du Maine et de la Normandie a partir du saint ermite
Fraimbault (« lance hardie » ?) de Lassay (Laceio).
En tout cas le personnage a connu un immense succes
au XIII° siecle avec les continuateurs du Perceval et
les rédacteurs du Lancelot en prose. 1l joue aussi un
role important dans La Mort le Roi Artu qui raconte la
destruction de la Table Ronde et clot véritablement, et
les aventures d’ Arthur, et celles de Lancelot.

Cette mythologie celtique n’est sans doute pas
des plus pures, d’une part parce qu’elle a peut-étre
souffert d’'un mélange d’¢éléments issus de la maticre
de Bretagne (insulaire) et de traditions d’origine
continentale, lointainement héritées de la civilisation
gauloise, mais aussi parce que la part d’imagination
créatrice des auteurs commence a devenir essentielle.
Méme chez Chrétien, le motif des trois pas dans Le
chevalier de la charette parait déja bien dégradé sionle
compare a son correspondant de la Vie de saint Moling
ou a ses parall¢les indien, iranien ou germanique. Si
le motif est toujours pourvu d’une grande importance
dans 1’économie du récit au point d’expliquer le titre
(c’est en tardant de deux pas et donc en montant
dans la charrette du troisieme que Lancelot méritera
son surnom), il n’est plus qu’un ressort courtois (le
conflit entre I’amour et I’honneur chevaleresque) au
service de la conjointure. La charrette elle-méme
parait mal comprise. Est-elle celle des morts, celle de
I’Ankou ? Chrétien la qualifie seulement de charette
d’infamie. Sa fonction, qui consiste a parcourir
I’espace (surtout si elle est réellement celle des morts
qui permet le passage dans I’Autre monde) lui fait
certes lointainement rejoindre le motif de la dilatation
de I’espace et de la conquéte des trois mondes. Mais
il faut avouer que le motif apparait trés ¢loigné de
sa signification ancienne. Néanmoins, le bond donné
par I’¢lan de I’amour par lequel Lancelot rejoint la
charrette et surtout la présence du nain qui conduit
la charrette renvoient au stratagéme employé¢ en Inde
par Visnu et laissent peu de doute sur 1’origine reculée
du motif. Mais ce dernier est-il moins abatardi que
dans la Vie de saint Cadoc ? Ce moine avait pri¢ Dieu
de lui dévoiler ou il devait batir son couvent dans une
vallée marécageuse ou il n’existait pas de terre ferme,
a I’exception d’un bosquet ol un cygne venait chaque

année nicher et sous lequel un sanglier blanc avait
sa bauge. Un ange apparut bientot pour lui dire de
construire son oratoire au nom de la Sainte Trinité la
ou un sanglier s’arréterait la premiere fois, un dortoir
a sa seconde station et le réfectoire a la troisieme. Les
trois mondes sont ici plus explicites (la bauge, la terre
ferme du bosquet, le nid du cygne) et, a défaut de
nain, le sanglier est un des avatars majeurs de Visnu.
La christianisation a ici fait autant de dégats que la
courtoisie de Chrétien !

La reconnaissance du motif, tout démembré
qu’il est d’un mythe bien plus étendu et significatif,
a cependant pour mérite d’orienter le regard. La Mort
le Roi Artu répeéte les mémes motifs de base (les
relations amoureuses de Lancelot et de Gueniévre que
I’age laisse intactes, la trahison de Mordret tentant de
s’emparer de Gueniévre qui répéte 1’enlévement de
la reine par Méléagant), mais il y ajoute la grande
bataille finale de Salesbiéres qui est a la mythologie
arthurienne ce que le Ragnardk est a la mythologie
germanique.

Mordret, le fils incestueux, est donc
I’équivalent de M¢éléagant dont Frappier a bien
remarqué qu’il était identique au Maheloas de la
liste d’Erec et Enide et au M(a)elv(v)as, roi du pays
de 1’été qui avait ravi Guennuvar (Guenievre) pour
la conduire a Glastonbury (Urbs Vitrea, « la ville
de Verre ») selon la Vita sancti Gildae de Caradoc
de Llancarvan. Maelwas signifie « le prince de la
jeunesse » et il est donc I’équivalent du Mac Oc
irlandais, le fils adultére du Dagda qui s’envole sous
forme d’un cygne pour I’autre monde, Tir na nOg
(« la terre des jeunes ») et du Mabon gallois retenu
prisonnier en un lieu inconnu. Ce fils, enlevé la nuit
de la naissance, est probablement 1’équivalent du
Baldr germanique qu’un jeu malencontreux orchestré
par Loki, le décepteur, relegue aux Enfers. Ce drame
est le premier épisode qui va mener a la grande
bataille eschatologique du Ragnardk™. Or c’est Keu,
le décepteur gallois équivalent de Loki, qui est cause
de I’enlévement de Guenievre, lequel provoque
I’apparition de Lancelot (longtemps non nommé)
dans Le chevalier de la Charrette.

La bataille de Salesbicres représente bien une
forme celtique, certes trés tardive mais authentique, de
la bataille eschatologique. Arthur y meurt et la Table
ronde, c’est-a-dire tout I’état-major (non plus divin
mais chevaleresque) des bons, y est décimée en méme
temps que les mauvais. Le pére, Arthur, occit le fils,
Mordret, et ce dernier occasionne une blessure mortelle
a son pere. Nous avons bien 1I’équivalent du Ragnardk
germanique ou dieux et monstres s’affrontent et se
10 Dumézil G., Mythe et épopée, t. 1, 1968, p. 222-237.

14



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

détruisent réciproquement, tout comme archanges
et archidémons dans la bataille finale zoroastrienne
en Iran. La grande épopée indienne du Mahabharata
ajoute un détail, celui du grand-oncle Bhisma qui
meurt le dernier et posséde ce caractére en commun
avec Heimdallr dans la mythologie germanique. Or
dans La Mort le Roi Artu, c’est Lancelot qui est le
dernier a mourir quelques années apres Guenievre
et dix jours avant les calendes de mai''. La version
scandinave met I’accent sur une chaussure, celle de
Vidarr dont la matiere a été rassemblée a travers tous
les temps avec le cuir que les hommes coupent a
I’endroit du talon et des orteils et qui doit &tre jeté pour
aider les dieux en cette occasion. En milieu gallois,
ce sont Lleu et Manawyddan qui sont en relation
avec le cuir et les chaussures, et ce pourrait étre un
argument pour relier Lancelot qui tarde a accomplir
trois pas et Lleu, le Lug gallois, un autre étant le
nom qui suggere la méme hypothese, la lance étant
I’attribut du grand dieu panceltique. La dérivation du
personnage romanesque a partir de traits empruntés a
la mythologie du dieu s’accorderait aussi assez bien
avec deux autres traits : les liens de Lancelot et sa
relation a Gueniévre'>. La Mort le Roi Artu rapporte
aussi que ce chevalier venu de France était le seul a
pouvoir soulever 1’épée d’Arthur, ce qui rejoint la
capacité de Lugh a succéder a Nuada en Irlande et la
relation unissant Lludd et Llevelys au Pays de Galles.

Tristan et Yseut

Chrétien de Troyes avait aussi écrit sur
Tristan et Yseut mais son ceuvre est perdue. Connue
par divers autres auteurs, la légende a été mise par
écrit dans la seconde moitié du XII¢ siécle, surtout
sur le continent ou Wagner s’en inspirera bien plus
tard pour son célébre opéra. Mais la encore la maticre
est celtique. Tristan est le fils de Blanchefleur et le
neveu de Marc, le roi de Cornouailles, et ’action
déborde jusqu’a I’Irlande ou la premiere Yseut

11 Nous avons déja vu que la mythologie galloise plagait aux
calendes de mai un combat rituel. Culhwch ac Olwen évoque
ainsi le combat de Gwyn, fils de Nudd, et Gwythyr qui se
battront chaque premier mai pour obtenir la fille de Lludd a
la main d’argent et ce jusqu’au jour du Jugement (c’est-a-dire
jusqu’a celui du combat eschatologique final).

12 Heimdallr est dit le fils d’une et de huit vagues et I’indien
Bhisma est le neuviéme et le seul survivant de neuf fils destinés
a étre noyés dans les flots de sa mére, la déesse-fleuve Ganga. En
milieu gallois, c’est Lleu qui en semble 1’équivalent (Dumézil
G., op. cit.,, 1968, p. 188-190) et la propriétaire des neuf vagues
est appelée Gwenhudwy (« Blanche magicienne ») a rapprocher
de Gwenhyfar (« Blanc fantome »), la correspondante galloise
de Guenicevre. Cela fournirait un argument pour expliquer que
Lancelot ait été ¢levé et éduqué par une fée des eaux.

Chapitre 5

est reine. Les ancrages géographiques désignent
d’ailleurs la Cornouailles britannique comme le lieu
de cristallisation d’anciennes traditions orales car il y
existe une stele du VI© siecle portant le nom de Tristan
(Drustanus) et, des le X© siecle, on y connait un gué
d’Yseut (Hryt Eselt). Béroul évoquait aussi une pierre
nommée le Saut de Tristan et il savait qu’Yseut avait
déposé une magnifique chasuble sur I’autel de 1’église
de Saint-Samson de Lantien et qu’elle était encore
conservee a son €poque.

Ph. Walter a pointé® les éléments qui
rapprochent le mythe des amants maudits de
Cornouailles du Diarmaid et Grainne irlandais.
Cette histoire ou un vieux s’efforce de conserver sa
jeune femme tentée par un jeune amant est de tous
les lieux et toutes les époques, pourrait-on croire. Et
pourtant bien des détails précis rapprochent les deux
jeunes couples. De méme que Tristan vis-a-vis de
son oncle, Diarmaid, le jeune guerrier, refuse d’aimer
Grainne pour rester fidéle a son chef, le vieux Finn ;
et tant Yseut que Grainne les obligent a vivre avec
elles misérablement dans la forét. Chaque fois que
Diarmaid dort avec Grainne, il place entre eux une
pierre, ce qu’il faut rapprocher de 1’épisode ou, dans
la forét du Morrois, le roi Marc voit 1’épée qui sépare
son neveu et la reine dans le 7ristan de Béroul. Un jour
Grainne rec¢oit une éclaboussure d’eau sur la cuisse
et c’est une incitation a la séduction. Un épisode
voisin surgit dans le Tristan de Thomas : Yseut aux
blanches mains négligée par Tristan se rend avec lui
et Kaherdin a une féte ; voulant piquer des éperons
son palefroi, elle doit entrouvrir les cuisses alors que
le sabot du cheval fait gicler une flaque d’eau jusqu’a
ses cuisses : ’eau glacée la fait frissonner et elle rit
avant de révéler a Kaherdin que 1’eau est montée plus
haut sur ses cuisses que unques main d’ome ne fist.
Ph. Walter cite encore le saut prodigieux par lequel
Diarmaid ou Tristan échappent a leurs ennemis. On
pourrait encore ajouter la rencontre de Mudhann qui
fait monter Diarmaid et Grainne sur son dos pour
leur faire passer ’eau, ce qui rappelle 1’épisode de
Tristan et Yseut au Malpas. Ou encore la méthode
de la contrainte magique car au vin herbé, ce philtre
d’amour confié¢ a Brangien et absorbé le jour de la
Saint-Jean d’été par Yseut et Tristan, correspond le
vin enchanté que Grainne fait donner a boire a Finn
par sa servante au soir du festin de noces pour le
plonger dans le sommeil tandis qu’elle jette un sort
druidique a Diarmaid pour I’obliger a I’enlever.

La reprise des motifs d’un récit a un autre est
d’ailleurs source de multiples duplications. Ainsi J.

13 Introduction de Tristan et Yseut, les poemes francais, la saga
norroise, coll. Lettres gothiques, Le livre de poche, p. 13.

15



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

. - < g
s re 5
e g = s L
o - L - oY
B3 =LME ¥ & %&

TR

Cul-de-lampe dit de Tristan et Yseult ou le visage du roi Marc, caché dans le feuillage de l'arbre, se refléte dans l'eau de
la vasque cubique figurant la fontaine (Bourges, palais Jacques Coeur, salle du Trésor).

Frappier a noté le parallélisme qui fait reprendre les
motifs du Tristan et Yseut pour peindre les amours
tragiques de Lancelot et Guenicvre et la découverte
de leur adultére dans La Mort le Roi Artu : 1’échec
de la premicre dénonciation empruntée a Thomas,
la seconde par les trois félons, la condamnation au
bilicher, le sauvetage par I’amant, méme si I’épisode
des lépreux est remplacé par un combat de chevaliers.
Mais on voit bien I’épuisement progressif du sens
quand le motif passe du stade oral mythologique au
stade littéraire et romanesque.

Il n’est pas impossible en revanche qu’une
version tardive ne puisse conserver une forme
archaique. La question pourrait en effet se poser pour
une version galloise quelque peu aberrante connue
par deux manuscrits gallois du XVI°¢ siecle. Selon
elle, Tristan aurait enlevé Esyllt (Yseut), 1’épouse
de Marc’h qui s’en plaignit au roi Arthur. Ce dernier
envoya Gauvain raisonner Tristan qui accepta un
compromis : 1’'un des rivaux aurait Yseut lorsque les
arbres porteraient des feuilles et 1’autre lorsqu’ils
seraient dénudés. En tant que mari, Marc put choisir
en premier et décida d’avoir son épouse durant la
saison sans feuilles parce qu’en hiver les nuits sont
plus longues. Toutefois, certains arbres (les coniferes)

sont couverts toute I’année et c’est ainsi qu’il perdit
sa femme. Il y aurait donc ici la traduction d’un vieux
mythe saisonnier.

Tristan est aussi un tueur de dragon qui ne
put ramener Yseut a Marc’h qu’aprés avoir occis
ce monstre qui ravageait I’Irlande. Il est aussi
particulierement li¢ a saint Samson, un saint celtique
sauroctone : Béroul rapporte que c’est dans I’ile
Saint-Samson et le jour de la Saint-Samson (le 28
juillet) que Tristan tua le Morholt venu réclamer un
tribut en jeunes gens au moment des calendes de mai
et aussi que c’est a I’église Saint-Samson qu’eut lieu
la réconciliation entre Marc et Yseut apres 1’exil dans
le Morrois. Ph. Walter" en fait un guerrier héritant
d’une tradition indo-européenne trés ancienne qui
comprend un don de fureur héroique, mais se traduit
aussi par des souillures qui sont a la base de la tristesse
et de la mélancolie du héros.

(a suivre)

14 Le gant de verre, 1990, pp. 64-68.

16



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux Chapitre 5

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT
TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 1 LES MATERIAUX

Chapitre 6 octobre 2018
Chapitre 7 novembre 2018
Chapitre 8 janvier 2019
Chapitre 9 février 2019

PARTIE 2 LE BESTIAIRE en 2019.

L'Estoire de Merlin associe des le XIII siecle la Dent du Chat et le lac du Bourget a la légende d'Arthur et du Chapalu.

17



