
PETIT TRAITÉ DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATÉRIAUX

CHAPITRE 5 :
 LA MATIÈRE DE BRETAGNE

Bernard ROBREAU

Les clichés sont de Alice Lespinats et Bernard Robreau

Le roi Arthur. Réplique d'une statue sortie de l'atelier des Vischer à 
Nuremberg vers 1520.



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

CHAPITRE 5 - LA MATIÈRE
DE BRETAGNE

	 Centrée sur le personnage d’Arthur, la matière 
de Bretagne a connu une étincelante floraison littéraire 
qui s’est développée à partir du XIIe siècle, surtout 
dans le sillage de l’Histoire des rois de Bretagne de 
Geoffroy de Monmouth et de la cour des Plantagenêts. 
Elle donna naissance à de très nombreuses œuvres 
inspirées par le légendaire de Grande-Bretagne et 
dont le succès fut immense en Europe occidentale. 
La part de l’invention littéraire y est réelle quoique 
souvent difficile à établir dans le détail, mais il est 
hors de doute que l’héritage mythologique celtique 
constitue une autre composante essentielle. Le nom 
d’Arthur possède d’ailleurs le même sens (« l’ours ») 
que celui du roi Math dans le Mabinogi. 

Culhwch et Olwen1

	 Bien que n’ayant pas donné naissance à de 
grandes œuvres sur le continent, le récit gallois intitulé 
Culhwch ac Olwen paraît un des plus anciens récits 
arthuriens, remontant sans doute à la fin du XIe siècle 
et témoignant d’une tradition déjà conséquente et 
solidement établie. Son ambiance, purement celtique, 
nous ramène à un monde archaïque non encore 
atteint par la notion de courtoisie, et même de simple 
émotion. La compassion et la morale y sont absentes 
et on ne cherche, ni à justifier, ni à excuser la violence. 
Le texte est structuré par deux longues listes qui, tout 
en découpant trois parties (le sort jeté à Culhwch, la 
recherche d’Olwen, la quête préalable au mariage), 
lui donnent un aspect encyclopédique tant d’un 
point de vue strictement arthurien que de celui des 
mythologies celtiques insulaires. Car sa composition 
sous-entend vraisemblablement la connaissance des 
récits mythologiques irlandais autant que celle des 
Mabinogion.
	 Culhwch, le héros de l’histoire, est le cousin 
du roi Arthur. Son nom  qui signifie « bauge à truie » 
provient de ce que sa mère Goleuddydd, « jour 
brillant  », accouche près d’un troupeau de porcs. 
Malade et pressentant sa mort, celle-ci demande à 
son époux de ne pas se remarier avant d’avoir vu une 
ronce à deux têtes sur le lieu de sa sépulture, ce qui 
survient au bout de sept ans du fait de la négligence 
de l’homme qu’elle avait chargé de nettoyer sa tombe. 
1 Bromwich R. et Evans  D.-S., Culhwch ac Olwen, éd. galloise 
avec un glossaire, une longue introduction et d’abondantes notes 
en anglais, 1992.

La belle-mère de Culhwch, enlevée de force, lui jette 
un sort amoureux, jurant pour se venger qu’il n’aura 
pas de femme, sinon Olwen, la fille d’Yspaddaden, 
le chef des géants. Le jeune homme s’en va alors en 
grand équipage réclamer la fille à la cour d’Arthur : il 
porte un manteau de pourpre à quatre angles avec une 
pomme d’or à chacune des extrémités, deux javelots 
d’argent, une lance puissante et une épée à poignée 
d’or dont la garde était formée d’une croix où était 
logée une lanterne d’ivoire ; les sabots de ses lévriers 
font voler quatre mottes de gazon comme quatre 
hirondelles en l’air. Arrivé à la cour, il dialogue avec le 
portier qui affirme qu’il ne laissera passer que les fils 
de roi ou l’artiste qui apporte son art. Il menace alors 
de pousser trois cris qui feront avorter les femmes 
enceintes et finit par obtenir d’entrer. Il demande 
qu’Arthur le peigne, se fait reconnaître comme son 
cousin et réclame qu’il lui fasse avoir Olwen. Il le 
réclame d’ailleurs non seulement au roi, mais aussi 
à tous ses guerriers et aussi aux femmes de cette île 
portant des colliers d’or, ce qui nous vaut une longue 
liste du personnel arthurien de près de deux cents 
lignes dans le texte gallois, soit environ le sixième de 
l’ensemble du récit.
	 La recherche d’Olwen débute alors. Après 
un retour négatif des messagers qu’il a envoyés dans 
toutes les directions, Arthur charge Kei, Bedwyr, le 
guide Kynddelic, l’interprète des langues Gwrhyr, 
Gwalchmei, Menw qui pouvait jeter un enchantement 
capable de rendre invisible, d’accompagner  Kulhwch. 
Ils trouvent le château du chef des géants, qui a 
jusqu’ici tué tous les prétendants à sa fille, et viennent 
chez le berger Kustennin chez qui Olwen vient se 
laver la tête. Ses cheveux étaient plus blonds que la 
fleur du genêt, ses doigts et ses mains plus blancs que 
le rejeton du trèfle des eaux, ses joues plus rouges 
que la plus rouge des roses, sa peau plus blanche que  
l’écume de la vague, son sein plus blanc que celui du 
cygne, et quatre trèfles blancs naissaient sous ses pas 
partout où elle allait. Ils vont chez le père et tuent les 
neuf portiers des neuf portes. Yspaddaden fait élever 
des fourches sous ses deux sourcils pour lui permettre 
de voir son futur gendre. Puis il décoche une série de 
trois javelots empoisonnés. Bedwyr saisit le premier 
au passage et le renvoie instantanément si bien qu’il 
traverse la rotule du genou du géant. C’est Menw qui 
saisit le second et le réexpédie de telle façon qu’il 
atteint le milieu de la poitrine et sort par la chute des 
reins. Enfin, Culhwch se saisit lui-même du troisième 
et le propulse si violemment dans la prunelle de l’œil 
du géant qu’il ressort par derrière la tête.
	  Yspaddaden accepte alors de discuter et 
réclame pour donner sa fille en mariage à Culhwch 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 5

3

une longue liste d’anoethau, de tâches impossibles, 
qui occupe à nouveau près de deux cents lignes de 
texte. Les treize ou quatorze (les oiseaux de Rhiannon 
qui doublent la harpe de Teirtiu est absente d’un des 
manuscrits) premières sont destinées à la préparation 
du festin des noces : nourriture et boisson, lin pour la 
guimpe d’Olwen, harpe magique qui joue toute seule 
et oiseaux de Rhiannon qui chantent merveilleusement 
pour charmer les invités... Puis une nouvelle série s’y 
ajoute pour atteindre le chiffre total de quarante tâches 
avec pour but le lavage de la tête du géant et le rasage 
de sa barbe, ce qui nécessite notamment les peignes 
et ciseaux qui sont entre les oreilles d’un fabuleux 
sanglier, le Twrch Trwyth, et le personnel habilité à sa 
poursuite, notamment Arthur mais aussi Mabon, fils 
de Modron, qui est retenu prisonnier et Gwynn, fils de 
Nudd qui a la force des démons d’Annwn.
	 Commence alors la quête de mariage. 
Culhwch, aidé d’Arthur et de ses hommes, se 
procure d’abord l’épée de Gwrnach le géant. Puis 
ils recherchent Mabon enlevé la troisième nuit de sa 
naissance. Pour cela, ils interrogent les plus vieux 
animaux du monde : le merle de Cilgwri qui les 
renvoie au cerf de Redynure, lequel les dirige vers le 
hibou de Cwm Kawlwyt qui se prétend moins vieux 
que l’aigle de Gwern Abwy qui becquetait les astres 
du sommet d’une roche qui n’a plus aujourd’hui 
qu’une palme de hauteur. Mais lui non plus n’a pas 

entendu parler de Mabon et il les adresse au saumon 
de Llynn Llyw. Ce dernier amène Kei et Gwrhyr sur 
son dos jusqu’aux murailles de Gloucester où ils 
entendent Mabon  se lamenter. Il est délivré de sa 
prison par les hommes d’Arthur. L’intervention de ce 
dernier dans la lutte entre Gwythyr et Gwynn, fils de 
Nudd, au terme de laquelle il est décidé que les deux 
hommes s’affronteraient chaque premier mai jusqu’au 
jour du Jugement permet d’obtenir un cheval et une 
laisse nécessaires à la chasse du Twrch Trwych et de 
ses sept pourceaux qui débute bientôt après quelques 
autres épisodes préparatoires. L’animal se trouve 
alors en Irlande où il vient de dévaster le tiers de l’île. 
Après un combat de neuf nuits et neuf jours, Arthur ne 
put tuer qu’un pourceau et les autres bêtes passèrent 
au Pays de Galles en Dyvet. Le roi et ses gens 
poursuivirent le sanglier d’abord jusqu’à Presseleu. 
La bête tua plusieurs des champions d’Arthur sans 
compter le chef de ses charpentiers. Mabon le suivit 
jusqu’à la Havren (la rivière Severn) où il lui enleva 
le rasoir et Kyledyr Wyllt les ciseaux mais le Twrch 
Trwyth parvint à s’échapper en Cornouailles. On eut 
du mal à tirer de l’eau Kachwmri qui l’avait maintenu 
sous l’eau pendant qu’ils s’emparaient du rasoir et 
des ciseaux car il était entraîné dans l’abîme par deux 
meules de moulin. Finalement, Arthur et ses hommes 
réussirent à lui enlever le peigne en Cornouailles et à 
le pousser à l’eau et on ne sut jamais où il était allé. 

Les Cornouailles, lieu d'origine du roi Arthur. La côte vers le Cap Kenidjack



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Kulhwch put alors faire raser d’une oreille à l’autre, 
en lui enlevant chair et peau jusqu’à l’os, le chef des 
géants et épouser Olwen. Le géant fut décapité et on 
plaça la tête sur un poteau dans la cour. Et cette nuit-là 
Culhwch coucha avec Olwen.
	 On a remarqué que plusieurs données du 
récit renvoient au Lugh irlandais. Ainsi l’arrivée de 
Culhwch à la cour d’Arthur et son dialogue avec le 
portier font clairement référence avec la scène de 
l’arrivée du polytechnicien à la cour de Tara même 
si le motif de la reconnaissance de consanguinité liée 
au peignage des cheveux2 est substitué à celui des 
trois épreuves démontrant les capacités du nouvel 
arrivant. Le motif de l’œil soulevé par les deux 
fourches renvoie aussi au combat de Lugh et de Balar 
dans la bataille de Mag Tured et assimile le chef des 
géants au roi des démoniaques Fomoire. La balle 
de fronde est remplacée par trois coups de javelots 
ascendants (genou, milieu du corps, tête) expédiés 
par trois personnages différents mais c’est Culhwch 
qui atteint la prunelle de l’œil du géant tout comme 
la balle de fronde de Lugh au long bras traverse 
l’œil de Balar. On a parfois aussi rapproché la liste 
des anoethau de la quête par les fils de Tuirenn des 
objets compensatoires de la mort du père du Lugh, 
mais il faudrait peut-être plutôt rappeler la longue 
énumération où Lugh demande à chaque combattant 
la part qu’il prendra à la bataille. Or nous avons vu 
que la liste des tâches impossibles peut être divisée en 
deux séries : un premiers tiers incluant nommément 
plusieurs dieux (Amaethon, Govannon) et constituée 
de préparatifs au repas de mariage, deux autres tiers 
plus explicitement liés au rasage d'Yspaddaden et à la 
chasse au sanglier. Le tout donne l’impression de deux 
listes un peu arbitrairement soudées, mais Amaethon, 
« le divin laboureur » et Govannon, « le divin 
forgeron » ont pour mission de charruer, ensemencer, 
faire mûrir et récolter en un jour un grain qui fournisse 
à la fois la nourriture et la boisson du festin. Dans 
cette action, Amaethon intervient logiquement pour 
labourer. La place de Govannon pour débarrasser le 
fer au bord des sillons semble moins logique. C’est 
oublier que l’équivalent irlandais de ce dernier est à 
la fois le plus étroit des collaborateurs de Lugh lors de 
l’affrontement décisif contre Balar et le divin brasseur 
comme le rappelle la huitième tâche impossible : Il y 
a une chose que tu n’obtiendras pas : du miel qui soit 
neuf fois plus doux que le miel du premier essaim, sans 
scories, ni abeilles dedans, pour brasser la boisson 
du banquet. La harpe de Teirtu, destinée à charmer 

2 Selon Bromwich et Evans, op. cit., p. xxxi, cette signification 
est confirmée par un passage de l’Historia Britonnum (IXe 
siècle).

le géant et ses invités évoque aussi l’instrument de 
l’épreuve musicale opposant Lugh et le Dagda à 
l’occasion de la seconde bataille de Mag Tured.
	 La seconde partie de la liste paraît avoir 
connu un mécanisme d’accroissement progressif. Elle 
comprend  des doublets : deux sangliers (Yskithrwynn, 
le chef des sangliers, dont il faut arracher la défense 
alors qu’il est encore en vie pour pouvoir raser  
Yspaddaden ; le Twrch Trywth qui porte entre ses 
oreilles le rasoir, le peigne et les ciseaux nécessaires 
à la coiffure et au rasage du géant), deux prisonniers 
(Eiddoel et Mabon), voire des triplets (trois paires de 
bœufs ; la laisse, le collier et la chaîne nécessaires 
pour tenir Drudwyn, un chien dont il faut disposer 
pour chasser le Twrch Trwyth) qui ont sans doute 
permis d'atteindre le nombre désiré de quarante 
tâches impossibles. On peut donc s’interroger sur 
la place que tient la chasse au sanglier dans le récit. 
D’un côté, il peut apparaître comme une métaphore 
de Yspaddaden dont le nom signifie « broussailleux, 
épineux » ce qui décrit assez bien la hure hérissée 
d’un sanglier et dont le rasage d’une oreille à l’autre 
rappelle que  l’instrument nécessaire à cette opération 
(ainsi que les objets connexes que sont les ciseaux et 
le peigne) se trouvaient auparavant entre les oreilles 
du Twrch Trwyth. Mais d’un autre côté, Culhwch 
possède aussi par son nom d’indéniables liens avec 
les suidés et se fait coiffer la chevelure par Arthur 
au début du récit tout comme Yspaddaden se fait 
raser à la fin. Le rapport de Culhwch à son beau-
père et aux suidés semble finalement assez proche de 
celui qui lie Lugh à son grand-père maternel Balar. 
Culhwch envoie un javelot dans l’œil d’Yspaddaden 
et est cause par son mariage de la décapitation de son 
beau-père de la même manière que Lugh envoie sa 
balle de fronde dans l’œil de Balar et que le folklore 
irlandais prétend que, pour échapper à la prédiction 
selon laquelle il sera tué par le fils de son unique 
fille, Balar enferme cette dernière dans une île, ce qui 
ne l’empêchera pas d’être engrossée par un frère de 
Goibniu et de donner naissance à Lugh. Dans les deux 
cas, la mort est liée à la fille, et le rapport de Culhwch 
aux suidés a pour contrepartie le surnom, l’épithète, 
de Moccus qui désigne le Mercure gaulois, alias 
Lugh. Mais si le Twrch Trwyth dont on nous dit qu’il 
fut un roi transformé en sanglier peut correspondre 
aussi bien à  Yspaddaden qu’à Balar, Culhwch est ici 
davantage défini comme un chasseur de sangliers que 
comme suidé.
	 Mais Culhwch renvoie aussi à Lleu, 
l’équivalent gallois de Lugh, à commencer par le nom 
de sa mère Goleudyt, « jour brillant », puisque Lleu 
signifie « le lumineux ». Le serment de la belle-mère 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 5

5

qu’il n’aurait pas d’autre femme qu’Olwen évoque 
aussi la malédiction lancée par Arianrhod à son fils 
selon laquelle il n’aurait pas de femme du tout et que 
Gwydyon contourne en lui fabriquant une femme-
fleur à partir des fleurs du chêne, du genêt et de la 
reine des prés.. Or la description d’Olwen que nous 
avons citée plus haut (des cheveux plus blonds que la 
fleur du genêt, son sein plus blanc que celui du cygne) 
la définit comme une femme de l’Autre monde et 
notamment une femme-fleur. Peut-être faut-il, entre 
autres, lui accorder aussi une apparence de biche à 
cause des quatre trèfles blancs qui naissent sous ses 
pas. On notera encore que le serment d’Aranrhod 
à propos de l’épouse est associé à deux autres 
malédictions portant sur le nom et les armes. Or ces 
deux dernières sont résolues par une magie d’illusion 
maritime transformant notamment des algues en cuir. 
Or la peau d’Olwen est plus blanche que l’écume de 
la vague, ses doigts et ses mains plus blancs que le 
rejeton du trèfle des eaux. Plus, le sortilège sur le nom 
est levé par la main de Lleu qui fabrique des souliers 
alors que le serment de la belle-mère de Culhwch 
porte sur une femme dont le nom est lié à ses pieds 
avec une opposition entre le bras masculin qui coud 
et lance un coup (d’aiguille à un roitelet ou de javelot 
au géant) et le pied féminin. 
	 Le cri que Culhwch menace de pousser et 
qui fait avorter rappelle aussi le thème central de la 

troisième branche du Mabinogi. Mais ni le héros du 
conte arthurien, ni même Lleu, ne sont sans doute 
directement assimilables à Pryderi. Le rôle de ce 
dernier est en fait tenu par Mabon qui a été comme lui 
enlevé au moment de sa naissance et a été longuement 
retenu prisonnier dans l’Autre monde, d’où sans 
doute l’inconsistance du personnage de Pryderi dans 
la seconde branche et sa mort liée aux porcs de l’autre 
monde rapidement expédiée dans la quatrième. 
Mabon est par son nom un dieu-fils prisonnier et il est 
l’équivalent de Oengus, « fils unique », appelé aussi 
Mac ind Oc, « le fils jeune », qui est atteint d’une 

Le roi Arthur aurait traversé la Manche pour affronter le géant Dinabuc au Mont-Saint-Michel. Peut-être faut-il y voir 
une légende étiologique des deux grands rochers de la baie : le Mont (ci-dessus) et l'îlôt de Tombelaine (ci-dessous).



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

maladie d’amour qui l’attire dans l’Autre monde, et 
qui s’empare du tertre d’Elcmar, c’est-à-dire d’un 
accès de cet Autre monde. Mabon, le prisonnier de 
Gloucester, et le dieu-fils irlandais sont deux jeunes 
et aussi deux prisonniers du temps. La conception et 
la naissance du second se sont faites en un seul jour 
car le temps n’a pas de prise sur ce pays de l’éternelle 
jeunesse. Mabon est le Kronos celtique mais aussi et 
surtout un équivalent du Baldr germanique, ce dieu 
beau et jeune prisonnier aux enfers.
	 Culhwch ac Olwen représente certainement 
un stade très évolué de la mythologie celtique où 
la part de l’élaboration littéraire ne doit pas être 
négligée. Mais ceux qui l’ont progressivement enrichi 
connaissaient certainement bien la tradition comme 
on peut en juger à travers le thème des plus anciens 
animaux du monde. En Irlande, Tuan vit tout au long 
de l’histoire en empruntant des formes animales 
successives (faon, sanglier, aigle, saumon). Au Pays 
de Galles, Mabon est prisonnier depuis si longtemps 
qu’il faut interroger les plus vieux animaux du 
monde (merle, cerf, hibou, aigle, saumon) pour en 
retrouver la trace. La liste animale possède de larges 
convergences (cervidé, aigle, saumon) mais elle ne 
paraît pas représenter un emprunt direct à l’Irlande : 
le hibou qui précède l’aigle renvoie au couple de 
Lleu, métamorphosé en aigle, et Bloddeuwedd, 
transformée en hibou, les lieux associés aux animaux 
(Cilgwri, Redynure, Cwm Kawlwyt, Guern Abwy, 
Llynn Llyw) sont gallois. La principale divergence 
concerne la forme du sanglier empruntée par Tuan, 
mais est-ce un hasard si la libération de Mabon est 
justement en rapport avec la chasse au Twrch Trwyth ? 
Il reste à interpréter ces différences : sommes-nous en 
présence d’une variante ancienne issue de la tradition 
britonnique ou simplement d’un réaménagement 
littéraire tardif particulier à  Culhwch ac Olwen ?

Erec et Enide3

	
	 A la fin du XIIe siècle, la matière de Bretagne 
connaît un immense succès sur le continent, sans 
doute parce qu’elle conflue avec des traditions locales 
lointainement héritées de la littérature orale gauloise 
par l’intermédiaires de poèmes, de généalogies, de 
légendes ancrées dans le paysage ou explicatives 
de fêtes... Parmi les auteurs qui la réaccommodent 
3 Les romans de Chrétien de Troyes ont été mis en français 
moderne par R. Louis (Erec et Enide, 1970), C. Buridant et 
J. Trotin (Le chevalier au lion, 1971),  L. Foulet (Perceval 
le Gallois, 1970) et J. Frappier (Le chevalier de la charrette, 
1970). Les textes gallois correspondant aux trois premiers ont 
été traduits en français par J. Loth dans le second tome de son 
édition des Mabinogion de 1913 ainsi que par P.-Y. Lambert, op. 
cit., 1993, p. 212-330).

à la sauce courtoise, Chrétien de Toyes se distingue 
particulièrement, acquérant une renommée qui ne 
s’est guère démentie depuis le Moyen Âge. Trois de 
ses œuvres majeures ont la particularité de posséder 
un équivalent en gallois où on a parfois voulu voir, 
soit la source où il avait puisé son inspiration, soit, 
inversement, des textes traduisant le succès des 
ouvrages du clerc champenois et qui auraient donc été 
influencés par lui. Il est probable d’ailleurs que les deux 
propositions sont exactes. Chrétien avoue dans le Conte 
du Graal qu’il utilise un livre que lui a donné Philippe 
d’Alsace et qui devait probablement contenir un conte 
d’aventure rédigé par un jongleur anglo-normand. 
Mais il est tout aussi probable que les textes gallois 
que nous connaissons sont postérieurs aux romans 
de Chrétien et en tiennent compte. Néanmoins, les 
meilleurs spécialistes, comme J. Frappier4, considèrent 
plutôt que ces contes gallois et les romans de Chrétien 
dépendent fondamentalement de sources communes 
bien plus anciennes d’origine celtique.
	 Composé vers 1165, Erec et Enide fut le 
premier roman français du cycle arthurien, et il 
possède aussi une version galloise, Gereint et Enid. 
L’action commence à Caerleon dans ce dernier texte, 
à Cardigan dans celui de Chrétien qui situe même 
la scène finale du couronnement d’Erec et Enide à 
Nantes. Néanmoins le parallélisme des deux textes 
est étroit, surtout si l’on tient compte des spécificités 
de l’art de l’écrivain champenois.
	 Le récit s’ordonne dans les deux cas en trois 
parties, même si la version galloise accorde moins de 
place à la dernière. La première entrelace le motif de 
la chasse au blanc cerf et celui de la joute de l’épervier. 
A la Pentecôte, Arthur est parti chasser un cerf blanc 
apparu dans sa forêt de Dena. Durant cette chasse, la 
reine Guenièvre, escortée d’Erec, est outragée par le 
nain d’Yder, fils de Nut, qui fouette une suivante de 
la reine puis Erec. Ce dernier, qui est sans armes, suit 
Yder jusqu’à un lieu où se prépare un tournoi dont le 
prix est un épervier et où chaque chevalier doit amener 
la fille qu’il aime le plus. Il rencontre là un pauvre 
vavasseur, qui lui fournit des armes, et sa fille dont il 
se déclare le champion. Erec vainc Yder et l’envoie 
à la cour d’Arthur se constituer prisonnier auprès de 
la reine. Lui-même s’y rend ensuite en compagnie 
d’Enide et l’y épouse. Guenièvre donne une de ses 
robes à la mariée et la version galloise précise même 
que ce fut dans la chambre où se trouvait le lit d’Arthur 
et de la reine qu’on dressa celui où Gereint et Enid 
couchèrent ensemble pour la première fois. La tête du 
blanc cerf fut alors remise à Enide que, dit Chrétien, 
le roi baisa en homme courtois, à la vue de tous ses 

4 Chrétien de Troyes, 1971, p. 48-49.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 5

7

barons, remettant en vigueur la coutume du cerf telle 
qu’elle devait être observée à la cour. Puis Erec s’en 
retourna avec sa femme chez son père, le roi Lac.
	 La seconde partie démarre sur le conflit entre 
le goût, noble et masculin, du tournoi et l’amour de 
l’épouse qui l’en éloigne, selon un ressort qui sera aussi 
utilisé par Chrétien (mais avec une issue différente) 
dans l’histoire du chevalier au lion. Ici, ce n’est pas 
l’époux qui s’en va en oubliant le terme posé par sa 
femme, mais l’entourage qui blâme Enide au sujet de 
la recréance de son époux. Dans la version galloise, 
c’est lorsqu’Enid laisse tomber d’abondantes larmes 
sur la poitrine de Gereint alors qu’ils sont dans leur 
chambre vitrée et que le soleil envoie ses rayons sur 
le lit, que le héros décide de partir à l’aventure seul 
avec Enid. Il l’oblige à prendre sa plus mauvaise robe 
(mais sa plus belle pour le courtois Chrétien), d’aller 
au-devant de lui et lui interdit de lui adresser la parole. 
Mais, à plusieurs reprises, elle ne peut s’empêcher 
de l’avertir, quand elle aperçoit des brigands qui 
s’apprêtent à les attaquer, un comte amoureux d’Enid 
et qui médite de se débarrasser de l’époux, ou encore 
la charge de Guivret le Petit. Mais à l’issue d’un 
dernier combat où il tue trois géants, ses blessures 
antérieures se rouvrent et, au retour près d’Enid, la 
chaleur et le poids des armes l’accablent tant qu’il 
tombe de son cheval, comme s’il eût été mort. On le 
porte jusqu’à Limors où le comte expose le corps et, 
séduit par la beauté d’Enid veut l’épouser de force. 
Face à sa résistance, il lui donne un soufflet et le cri 
qu’elle pousse réveille le prétendu mort qui sort de 
son évanouissement. Gereint tue le comte et s’empare 
d’un unique cheval où il fait placer Enid entre lui et 
l’arçon de devant à moins que, selon Chrétien qui les 
fait s’enfuir à vive allure à travers une nuit où la lune 
luisait claire, elle ne se hisse sur le cou du destrier.
	 La troisième partie peut alors débuter, toute 
entière occupée par une aventure appelée la Joie de 
la Cour. Au château de Brandigan, Erec entre dans 
un verger merveilleux clos de nuages où une série de 
pieux fichés en terre portent tous, sauf un, des têtes 
coupées. Là, il affronte le chevalier Mabonagrain qui 
doit combattre tous les audacieux venus en ce lieu. 
Erec le vainc et sonne d’un cor qui libère Mabonagrain 
du sortilège qui le rendait prisonnier. La nuée disparut 
et, dit le texte gallois, toutes les troupes se réunirent et 
tout le monde fit la paix.
	 Le blanc cerf de la première partie 
représente une forme évoluée du mythe printanier 
de renouvellement royal observé en Irlande. Le 
cerf qui mène à la souveraineté se signale ici par sa 
couleur blanche, sacrée, et le baiser qui transforme 
la femme est donné par procuration par le roi Arthur. 

Enide constitue d’ailleurs une sorte de dédoublement 
de la reine Guenièvre. La pauvre fille du vavasseur 
se métamorphose totalement, endossant la robe de 
Guenièvre, version faible fondée sur l’habillement 
plus que sur le délabrement du corps et la laideur de la 
version irlandaise, et le couple Erec-Enide s’installe 
pour sa première nuit dans la chambre royale. Le cas 
de la joute de l’épervier peut paraître moins évident, 
mais son entrelacement avec le motif du blanc cerf 
dénonce son lien organique avec ce dernier. Yder, 
fils de Nut, constitue un équivalent au cerf tué au 
même moment où Erec, absent de la chasse, vainc 
et occasionne des blessures presque mortelles au 
chevalier à l’épervier. De plus, dans la version galloise, 
Yder porte le nom d’Edern. Sa qualité de fils de Nudd 
(ou Nuz) dénonce son origine mythologique ancienne 
puisque Nudd représente l’aboutissement de Mars 
Nodens, l’équivalent britonnique de Nuada, le dieu 
roi irlandais. Le lien du chevalier gallois avec le cerf 
est par ailleurs le caractère distinctif d’un saint Edern 
armoricain homonyme : poursuivi par un seigneur 
qui le chassait, un cerf serait venu se réfugier près de 
lui et resta jusqu’à sa mort son compagnon fidèle  ; 
dans un autre épisode, c’est monté sur le dos d’un cerf 
qu’il aurait nuitamment délimité son territoire, d’où 
l’habitude de le représenter monté sur le dos de cet 
animal.
	 L’histoire de Mabonagrain rappelle aussi 
l’histoire d’un dieu (le Mac ind Oc irlandais, le Mabon 
gallois ou le Maponos gaulois) déjà évoqué dans 
Culhwch ac Olwen : celui d’un dieu-fils prisonnier 
dans l’Autre monde. Il apparaît ici comme un récepteur 
des têtes coupées, le dieu de la Terre de jeunesse où 
les âmes des guerriers morts héroïquement au combat 
viennent se réincarner. Le thème du chevalier assujetti 
à la défense d’un lieu se retrouvera dans Yvain avec le 
chevalier noir de la fontaine condamné à répéter son 
combat à chaque printemps jusqu’au Jugement ou à 
son équivalent païen. La mention du cor qui met fin à 
la coutume, celle de la bataille des calendes d’été pour 
reprendre l’expression de N. Stalmans, peut rappeler 
celui d’Heimdallr qui annonce le début de la bataille 
eschatologique germanique, même s’il y aurait ici 
inversion (le cor annonce la fin et non le début).
	 La partie intermédiaire paraît plus énigmatique 
et on pourrait croire qu’elle relève de la seule initiative 
du romancier français qui aurait inventé le thème du 
chevalier recréant. Mais il faut bien remarquer ici 
l’accord avec le motif de la rencontre de Pwyll et de 
Rhiannon sortant de son tertre féérique dans la première 
branche du Mabinogi. Erec fait constamment placer 
Enide devant lui, même lorsqu’il ne dispose que d’un 
seul cheval, et il lui interdit de parler. Cela rappelle 



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

la cavalière Rhiannon que Pwyll ne parvient pas à 
rattraper et qui lui reproche à la dernière poursuite de 
ne pas lui avoir parlé plus tôt : « Il eût mieux valu 
pour le cheval que tu eusses fait cette demande il y 
a déjà quelque temps ». Or, ce thème de la rencontre 
de Pwyll et de Rhiannon se situe entre la rencontre 
d’un cerf merveilleux par laquelle débute la branche 
et le mariage de Pwyll et Rhiannon qui précède la 
disparition de leur fils la nuit de sa naissance selon 
un schéma parallèle à celui de l’histoire de Mabon, 
enlevé lui aussi peu après sa naissance. Il faut donc en 
déduire que l’enchaînement des trois parties d’Erec et 
Enide n’est pas de l’invention de Chrétien de Troyes. 
Nous avons aussi envisagé l’hypothèse selon laquelle 
la position en avant traduirait le thème de l’accord du 
soleil et de la lune dans le calendrier et, à ce titre, 
il faut peut-être considérer le nombre des chevaux 
qu’Erec fait conduire à Enide devant lui et qu’elle 
tient en main toute la nuit sans fermer l’oeil (comme la 
lune claire) : trois puis huit chez Chrétien, quatre, puis 
sept, puis douze dans la version galloise. Mais après 
l’épisode de Limors, au final, Erec et Enide se sont 
presque rejoints puisqu’ils filent tous les deux par une  
nuit de lune claire sur le même cheval. Si Enide reste 
encore devant, le soleil a peut-être fini par rattraper 
la lune et le nombre des chevaux symbolise peut-être 
la dérive du mois solaire par rapport au mois lunaire. 
En tout cas, le cheval est un animal qui accompagne 
le voyageur, ou plutôt l’âme voyageuse (à Limors, le 
nom figure certainement une redondance significative 
[li mors] et Erec est un pseudo-mort réveillé par le 
cri d’Enide) vers l’Autre monde où Mabonagrain 
est prisonnier dans le Clos des nuages. Il ne faut 
d’ailleurs pas oublier qu’en gallois, Enid signifie 
« âme ». Revenons d’ailleurs au début de la séquence 
intermédiaire qui est provoqué par les larmes d’Enide 
dans une chambre vitrée où pénètre le soleil. Cela 
rappelle l’histoire irlandaise d’Etain dans la première 
version de sa courtise, transformée en mouche et 
poussée par un vent druidique. Fuamnach, experte en 
sciences druidiques, métamorphosa sa rivale en une 
flaque d’eau de laquelle la chaleur du feu et de l’air 
firent naître une grosse mouche pourpre, la plus belle 
qu’on vit au monde, dont l’odeur et le parfum faisaient 
passer toute faim et toute soif et dont les gouttelettes 
qu’elle lançait de ses ailes guérissaient toute maladie. 
Fuamnach, jalouse de l’attention que Midir accordait 
à la mouche, suscita un vent de druidisme qui emporta 
Etain si bien que pendant sept ans elle ne trouva 
aucun lieu, sauf les rochers de la mer et les vagues de 
l’océan, où se poser avant de rester à nouveau pendant 
sept ans flottant en l’air au-dessus de la poitrine du 
Mac ind Oc, l’équivalent irlandais de Mabon ou de 

Mabonagrain (un nom probablement composé des 
noms des Apollon Maponos et Grannos), au-dessus 
du Brug-na-Boyne. Il la porta chez lui dans une pièce 
aux fenêtres brillantes, remplie d’herbes odorantes au 
merveilleux parfum, lui mit un manteau pourpre et 
le Mac Oc dormait à côté d’elle (redondance de la 
situation initiale). Cela déplut à nouveau à Fuamnach 
qui envoya le même vent druidique pour un nouveau 
vol de sept ans à travers l’Irlande. Il y a fort à parier 
que l’errance d’Enide en avant d’Erec et parvenant 
jusqu’à l’enclos de Mabonagrain dans l’Autre monde 
est celle d’une âme féminine ballottée par un vent 
druidique au-dessus de l’océan jusqu’à la Terre des 
jeunes, alias le Clos des nuages, où Mabon(agrain) est 
retenu prisonnier.

Yvain, le chevalier au lion

	 Yvain, ou Le chevalier au lion, est une autre des 
œuvres de Chrétien qui possède un parallèle gallois : 
Owein et Lunet ou La dame de la Fontaine. L’histoire 
tourne autour de la célèbre fontaine de Barenton au 
sein de la forêt de Brocéliande, dont Wace parlait déjà 
et dont il est sans doute vain de se demander si elle 
doit être située en Bretagne armoricaine ou au Pays 
de Galles. Après avoir été hébergé par un vavasseur, 
un petit seigneur, puis renseigné par un affreux vilain 
gardant des taureaux sauvages dans une clairière, 
le chevalier Calogrenant était arrivé à une fontaine 
ombragée d’un pin où il avait provoqué une énorme 
tempête en versant de l’eau sur un perron tout proche. 
Le calme revenu, il avait dû combattre un chevalier 
qui l’accabla de reproches, avait été renversé de son 
cheval, et était revenu à pied. Racontant l’aventure 
à la cour d’Arthur, le chevalier échauffe l’esprit 
d’Yvain, son cousin, qui éprouve le désir d’aller voir 
la merveille. Lui vient à bout du chevalier et, sauvé 
par un anneau d’invisibilité confié par Lunete, il 
tombe amoureux de la jeune veuve, Laudine, la dame 
de la fontaine, et parvient à l’épouser. Le mariage 
est à peine célébré qu’Arthur et sa cour arrivent 
à la fontaine où le roi jette de l’eau sur le perron, 
provoquant le combat d’Yvain, nouveau défenseur de 
la fontaine, et de Keu qui est vaincu. Yvain se fait 
reconnaître, mais Gauvain, le soleil de la chevalerie, 
se fait bientôt tentateur, entraînant Yvain de tournoi 
en tournoi, au point que ce dernier dépasse même le 
délai d’un an promis à Laudine qui réclame l’anneau 
de fidélité qu’elle a confié à son époux. Accablé, Yvain 
s’enfuit et sombre dans la folie, vivant en homme 
des bois jusqu’à ce qu’il soit guéri par la dame de 
Noroison. Dans une forêt, il sauve un lion attaqué 
par un serpent, qui devient désormais pour lui un 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 5

9

Le miroir de Viviane à l'entrée du Val sans retour près de Tréhorenteuc, en forêt de Paimpont considérée comme la 
Brocéliande mythique de Chrétien de Troyes.



10

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

compagnon zélé. Il prend alors la défense de femmes 
persécutées, arrachant Lunete au bûcher, libérant 
trois cents ouvrières au château de Pesme Aventure et 
défendant la cause de la fille cadette du seigneur de la 
Noire Épine en combat singulier, lequel se clôt par un 
match nul contre Gauvain. Le roman se termine par la 
réconciliation d’Yvain et Laudine.
	 La version galloise varie peu, sinon dans le 
détail (le perron d’émeraude est devenu de marbre, par 
exemple) ou dans les noms de lieux ou de personnages 
(Calogrenant se nomme Kynon). La dernière partie, 
consacrée à la rencontre du lion et à la défense 
d’héroïnes, notamment Lunet, contre des oppresseurs 
masculins est sans doute plus rapidement contée et 
avec un peu plus de différences, mais nous sommes 
bien en présence de deux versions très proches où la 
réconciliation finale voulue par Chrétien n’existe pas 
dans le texte gallois dont l’atmosphère est beaucoup 
moins courtoise. Sa fin concerne 24 femmes qui 
sont libérées du Noir Oppresseur (probablement 
l’équivalent des 300 ouvrières du château de Pesme 
Aventure) et qui semblent correspondre aux 24 
pucelles vues, probablement dans un Autre monde, 
par Kynon au début du récit avant qu’il se rende à la 
fontaine.
	 Le roman français comporte des éléments qui 
viennent certainement de la mythologie celtique. La 
fontaine merveilleuse de Brocéliande est à rapprocher 
de celle de la troisième branche du Mabinogi. La 
première est au pied d’un pin auquel est attaché un 
bassin d’or ou d’argent qui permet de susciter un 
immense orage quand on verse de l’eau sur le perron. 
Près de la seconde se trouvait une coupe d’or attachée 
par des chaînes qui descendaient du ciel et, quand il 
fit nuit, un coup de tonnerre se fit entendre, suivi d’un 
épais nuage et de la disparition de Rhiannon et de son 
fils. Ces deux fontaines sont des points de contact 
avec l’Autre monde où se manifeste une divinité du 
ciel et de l’orage qui provoque la disparition d’un fils 
mais non d’Yvain, même si ce dernier bénéficie un 
temps d’un anneau d’invisibilité et sombre plus tard 
dans la folie. Cette divinité du ciel et de l’orage est 
certainement en connexion avec ce hideux vilain, noir 
et géant, qui garde une foule d’animaux sauvages, 
cerfs, serpents et toutes sortes d’autres bêtes dans le 
texte gallois, des taureaux sauvages qu’il maîtrise 
par les cornes dans Yvain. Il agit comme un véritable 
maître des animaux de la forêt, faisant bramer le cerf 
en lui déchargeant un coup de sa massue de fer. Or les 
Celtes ne différencient que faiblement les cervidés et 
les bovidés qu’ils considèrent comme des animaux de 
même catégorie : les bêtes à cornes. Le cri du taureau 
est la manifestation du dieu de l’orage ; la massue 

est sans doute celle qui tue par un bout et ressuscite 
par l’autre et le cri du cerf la manifestation de la 
résurrection printanière du monde.
	 L’apparition d’un lion dans le récit pose un 
autre problème car ce n’est pas un animal habituel 
de la mythologie celtique. Aussi a-t-on cherché une 
influence de la littérature antique (le lion reconnaissant 
d’Androclès évoqué par Aulu-Gelle ou celui auquel 
Mentor de Syracuse avait retiré une épine du pied 
d’après Pline l’Ancien) ou chrétienne (une épître de 
Pierre Damien antérieure à 1072 rapporte le combat 
d’un lion et d’un serpent), ce qui est possible mais 
n’anéantit pas pour cela la symbolique celtique car 
il est possible que le lion se soit substitué à l’ours, 
dont Arthur porte précisément le nom, comme roi 
des animaux. Dans ce cas, il faudrait penser que le 
Owein et Lunet gallois a subi l’influence de l’œuvre 
de Chrétien de Troyes. Mais il n’est pas nécessaire 
d’aller jusque là car les textes gallois, y compris 
l’archaïque Mabinogi, jouent fréquemment sur la 
proximité sonore de Lleu (le nom du Lug gallois) 
et llew (le lion). Le nom du plus grand dieu celtique 
aurait été ainsi facilement suppléé ou symbolisé par 
le nom du roi des animaux terrestres. Après tout 
Lugdunum est bien devenu Lyon et il est certain que 
l’étymologie pratiquée par les Celtes antiques ou 
médiévaux utilisait davantage l’analogie sonore que 
les lois de la phonétique scientifique. P.-Y. Lambert 
pense aussi que la véritable étymologie d’Yvain est 
dérivée d’*Esugenus, « fils d’Esus (une épithète 
du Mercure gaulois) » et non d’Eugenius comme 
le voulait Vendryès). Notre chevalier au lion serait 
donc à considérer comme un héros de Lug. Cela 
correspondrait assez bien avec la piste zodiacale 
car le signe du Lion s’étend du 22 juillet au 23 août, 
temps où se situe la grande fête irlandaise portant le 
nom de Lugnasad dont la date moyenne est placée 
au 1er août. Et la carte du ciel visible au mois d’août, 
présente au nord le Bouvier, qui précède la Grande 
et la Petite Ourse, à l’ouest le Lion et le Serpent 
devant le Bouvier. La présence d’un Bouvier pour 
indiquer le chemin de Barenton, l’ours arthurien, le 
combat du lion et du serpent ont-ils été inscrits dans 
le ciel comme autant de supports de la mémorisation 
mythologique ? En tout cas, si la présence d’Yvain 
et d’Arthur à la fontaine de Barenton est à placer au 
solstice d’été, c’est à la mi-août qu'a lieu un autre 
épisode important du récit : sa disjonction avec 
Laudine et la folie qu’elle provoque chez le héros 
et lui fait gagner le monde sauvage. Il faut encore 
prendre garde au schéma de la guérison d’Owein, plus 
archaïque et révélateur que la description plus policée 
de Chrétien. Il avait fait sa compagnie des animaux 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 5

11

sauvages mais s’affaiblit au point de ne pouvoir les 
suivre. La comtesse de Noroison et ses suivantes le 
virent alors qu’il était tout couvert de teignes et se 
desséchait au soleil.  La comtesse le fait oindre d’un 
onguent bien que son aspect soit repoussant. Les poils 
s’en allèrent par touffes écailleuses. Cela dura trois 
mois mais sa peau redevint plus blanche qu’elle ne 
l’avait été. La séquence rappelle celle de la disjonction 
de Lleu et de Blodeuwedd, à la différence que, dans 
Yvain, le traître est l’homme et non la femme. Dans 
le cas du Mabinogi, Lleu prend une forme animale, 
celle d’un aigle, que l’on retrouve couvert de vermine 
et d’écailles, après quoi il est confié à un médecin qui 
lui rend sa forme humaine normale avant la fin de 
l’année. Dans le second, Yvain s’approche lui aussi 
d’une nature animale puisque des poils lui poussent et 
on le retrouve couvert de teignes et perdant ses poils 
par touffes écailleuses. Là aussi, il faut un traitement 
médical de quelques mois pour lui rendre son aspect 
antérieur. Le Mabinogi présente une version plus forte 
et plus archaïque d’un mythe saisonnier durant lequel 
un grand dieu pourvu d’affinités solaires connaît une 
éclipse de puissance à la fin de l’été avant qu’il retrouve 
son aspect et sa force au printemps suivant. La version 
d’Yvain serait plutôt une version ours ou cerf (à cause 
des poils) où l’aspect solaire est moins visible mais 
bien présent puisque Gauvain, le soleil de la chevalerie 
mais aussi étymologiquement « le faucon de mai », ne 
parvient pas à l’emporter sur Yvain dans le combat 
singulier qui les oppose. Il arrive d’ailleurs aussi que 
Gauvain soit pourvu dans la littérature médiévale, 
tantôt d’armes de pourpre à l’aigle bicéphale d’or, 
tantôt d’un écu au lion (Vengeance Raguidel). Mais 
son rapport au lion semble plutôt d’opposition que 
de collaboration5. Yvain serait-il une version ours et 
Gauvain une version aigle atténuée (le faucon serait-il 
à mai ce que l’aigle est à août ?) d’une même figure 
mythique connaissant une éclipse hivernale ? Ours, 
lion et aigle partagent en tout cas un caractère royal et 
Gauvain a conservé dans diverses œuvres (Lancelot 
propre, Continuation du Conte du Graal, La Mort le 
Roi Artu) un motif attaché à un vieux mythe solaire 
selon lequel sa force atteint son maximum à midi.

Perceval, Arthur et Merlin

	 Le troisième roman de Chrétien à disposer 
d’un parallèle gallois est sans doute le plus connu. 
Perceval ou Le conte du Graal a en effet enflammé les 
imaginations médiévales et suscité toute une postérité, 
particulièrement l’œuvre de Robert de Boron. Il est 
de plus possible que Chrétien, alors arrivé au sommet 

5 Voir Walter Ph.,  Gauvain, le chevalier solaire, 2013, p 105-106.

de son art et de sa renommée, y ait pris plus de 
liberté avec la matière dont il héritait. En tout cas, 
la christianisation paraît plus poussée, qu’elle relève 
purement de Chrétien ou qu’elle se trouve déjà dans 
le conte qui lui servit de modèle. Car si Perceval n’a 
jamais vu d’église, sa mère lui enseigne cependant de 
ne pas oublier d’y entrer pour prier Notre Seigneur 
quand il en rencontre une.
	 Perceval est le roman d’une éducation 
christianisée quand Peredur reste sans doute plus 
près du modèle d’une initiation. Le valet gallois plein 
de naïveté va connaître une multitude d’aventures. 
Le Graal, devenu le vase de la Cène, figure le moyen 
d’une rédemption. Mais qu’était-il avant cela ? La 
réponse se trouve sans doute dans le texte. Perceval 
après avoir emporté l’anneau passé au doigt d’une 
pucelle arrive à la cour d’Arthur au moment où 
le chevalier vermeil vient de réclamer sa terre, de 
s’emparer de la coupe d’or royale, d’en jeter le vin 
sur la reine et de s’enfuir dans le verger. Là, il pose la 
coupe sur un perron de pierre bise et attend  celui qui 
s’opposera à lui. Le valet survient, lui lance un javelot 
dans l’œil qui traverse le cerveau et sort par la nuque, 
puis s’empare de sa lance et de ses armes. Le conte 
de Peredur va plus vite en action et amène presque 
tout de suite le héros au château du roi pêcheur, un 
boiteux qui se présente comme son oncle. Là, on lui 
donne une épée et il apprend à en jouer en frappant 
un anneau de fer. Puis entrent dans la salle deux 
hommes portant une énorme lance du col de laquelle 
coulaient trois ruisseaux de sang puis deux pucelles 
portant dans un grand plat une tête d’homme baignant 
dans le sang. Chez Chrétien, l’arrivée au château du 
roi pêcheur est quelque peu retardée. Il passe chez le 
prudhomme Gornemant de Goort qui lui apprend la 
science des armes, notamment de l’épée, et l’adoube 
en lui chaussant l’éperon droit. Cela inverse le doigt 
féminin auquel il a pris l’anneau en même temps que 
Gornemant lui apprend à se taire (règle de conduite 
masculine prônée par Erec et qu’Enide, sa femme, est 
incapable de tenir) et à ne plus évoquer sa mère. Puis 
Perceval passe par le château de Blanchefleur avant 
de parvenir à celui du roi pêcheur.
	 Dans Peredur, l’apparition du motif de 
l’anneau introduit deux séquences redondantes. 
La première est clairement une revendication de 
souveraineté : le chevalier vermeil défie Arthur en 
outrageant la reine et en s’emparant de la coupe 
qu’il pose sur un perron en attendant qu’on la lui 
dispute. La seconde lie le motif de l’anneau au don 
d’une épée et la coupe de vin est remplacée par un 
grand plat associé à une lance extraordinaire. Les 
deux séquences redondantes associent d’une part une 



12

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

coupe à une pierre dans un contexte de revendication 
royale, d’autre part, une épée, une lance et un grand 
plat. 
	 Il est bien difficile de ne pas songer au thème 
irlandais des quatre joyaux et, particulièrement, 
pour le Graal, au chaudron du Dagda. Le Graal est 
un grand plat, large et profond, qui passe et repasse 
devant Perceval à chaque service de table. Un passage 
explique qu’il ne contient ni brochet, ni lamproie, ni 
saumon mais seulement une hostie et, pour Frappier6, 
cela dénonce l’origine de la légende christianisée par 
une signification nouvelle qui rejoint le fait que le roi 
mutilé passe ses loisirs à pêcher. Le roi méhaigné qui 
donne une épée à Perceval est l’équivalent de Nuada 
dont le joyau est l’épée. Mais ce graal qui passe 
chargé de victuailles qui pourraient, entre autres, 
être des poissons, rappelle beaucoup le chaudron 
d’abondance du Dagda qui vient de Murias (de 
muir, la mer). Sous les traits de Curoi, le Dagda est 
aussi un rustaud qui propose à Cuchulainn qu’on lui 
coupe la tête et qui revient intact le lendemain car le 
chaudron d’abondance peut aussi être un chaudron 
de résurrection comme dans la seconde branche du 
Mabinogi. Or le port du Graal d’or s’accompagne de 
celui d’un tailloir d’argent7, un plateau à découper. 
Le personnage apparaît sans doute encore sous les 
traits du chef des meuniers de l’impératrice de la 
grande Cristinobyl. Quand Peredur qui lui a par trois 
fois emprunté de l’argent continue à se perdre dans 
sa rêverie au lieu d’aller au tournoi, il lui assène un 
violent coup du manche d’une cognée entre le cou et 
les épaules.

6 Op. cit., p. 189.
7 Le sens astral de l’or et de l’argent ne doit pas être ici oublié 
car, selon Chrétien, quand le Graal apparaît, une si grande clarté 
se fait dans la salle que les cierges pâlirent, comme les étoiles ou 
la lune quand le soleil se lève.

	 L’association de la lance et de l’épée au 
chaudron est dans ce cadre parfaitement attendue, 
puisque la seconde est le joyau appartenant à Nuada, 
et la première l’emblème de Lug au long bras, le 
grand dieu qui se substitue à Nuada au cours de la 
seconde bataille de Mag Tured. Cette lance est en 
Irlande caractérisée par le feu puisqu’elle vient de 
la ville de Gorias (gor signifie feu). Un passage de 
La destruction de l’Hôtel de Da Derga évoque une 
autre grande lance magique, celle de Celtchar  : 
quand elle est mûre pour verser le sang d’un ennemi, 
un chaudron de venin est nécessaire. Faute de cela 
sa poignée brûle... Dans L’ivresse des Ulates, on 
nous présente une lance qui jette un plein boisseau 
d’étincelles par le fer et par la pointe quand l’ardeur 
la saisit et il faut un chaudron noir rempli de sang de 
chien pour l’apaiser. Dans ce cadre, le détour par le 
château de Blanchefleur ne semble pas accidentel car 
son nom ressemble trop à celui d’Olwen et surtout 
de Bloddeuwed par qui Lleu est abattu d’un coup 
de lance et se venge par le même moyen. On devine 
même une sorte de trivalence dans le personnage de 
Blanchefleur car c’est à elle que se relie la songerie 
de Perceval qui associe les couleurs des trois gouttes 
de sang et de l’oie blessée au cou sur la neige aux 
vives couleurs de son amie. En effet, le plus archaïque 
Peredur indique que s’il y a trois gouttes, il y avait 
aussi anciennement trois couleurs : Peredur voit un 
corbeau qui s’est abattu sur la chair de l’oiseau  ; la 
noirceur du corbeau, la blancheur de la neige et la 
rougeur du sang lui rappellent respectivement la 
chevelure, la peau et les pommettes des joues de 
la femme qu’il aimait le plus. Or le blanc, le rouge 
et une couleur foncée (noir, vert ou bleu) semblent 
avoir très anciennement signifié les trois fonctions 
indo-européennes du pouvoir magico-religieux, de 
la guerre et de la fécondité et associées au mythème 
de la déesse trivalente comme l’a montré G. Dumézil 
dans les Esquisses de mythologie8.
	 Il reste la pierre de Fal qui fait le roi en criant 
sous lui. On a vu que Peredur ab Evrawc y faisait 
une allusion quand le chevalier vermeil déposait la 
coupe d’or dérobée à Arthur sur un perron. Mais 
la tradition arthurienne connaissait assurément le 
quatrième talisman, même si le motif y figure sous 
une forme très explicite9. A Noël, un bloc de pierre 
contenant une enclume dans laquelle est fichée une 
épée apparaît sur la place de l’église de Logres. Sur 
la lame de l’arme une inscription indique que celui 
qui retirera l’épée de l’enclume deviendra le roi. Bien 

8 Voir les esquisses 26 et 27 du t. 2, La Courtisane et les seigneurs 
colorés, 1983, particulièrement pp. 13-14, 17 s.
9 Voir le roman en prose de Merlin de Robert de Boron,  éd. et 
traduction A. Micha, § 80-90.

Le château de Tintagel, fortification médiévale qui servit 
de résidence aux rois de Cornouailles. Geoffroy de Mon-
mouth fut le premier à en faire le lieu de la conception du 
roi Arthur.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 5

13

sûr, seul Arthur réussit l’épreuve, et même à plusieurs 
reprises, lors des grandes fêtes du calendrier. La pierre 
ne crie pas, mais elle désigne un élu dont la fonction 
est de manier l’épée, symbole du dieu-roi dans la 
mythologie irlandaise. Le destin royal mythique 
d’Arthur est également signalé par un autre thème, 
celui où Merlin change les traits d’Uterpendragon 
tombé amoureux d’Ygerne en ceux du mari légitime, 
le duc de Tintagel, pour qu’Arthur soit conçu. Cela 
rappelle beaucoup le changement d’aspect par lequel 
le roi Mongan est engendré par le dieu Manannan en 
Irlande. Sa conception et sa désignation sont d’ailleurs 
les points les plus prégnants de la mythologie 
arthurienne avec sa qualité de figure centrale du cycle. 
Pour le reste, à la manière du roi pêcheur de Perceval 
ou du Nuada irlandais, Arthur est plutôt un roi passif. 
Dans les romans arthuriens de Chrétien ou d’autres, 
le roi apparaît toujours en toile de fond mais laisse le 
principal rôle à des héros (Yvain, Gauvain, Lancelot, 
Perceval, Erec) qui accomplissent les exploits en son 
nom et ne lui laissent jamais qu’une place obligatoire 
mais sans véritable relief.
	 Merlin, dont nous avons vu l’intervention 
pour la naissance d’Arthur, possède bien plus 
d’originalité. Prophète et magicien, il commande 
aux forces naturelles et aux animaux. Il apparaît 
comme un homme sauvage vivant dans les bois et 
son scribe et confident est maître Blaise, du nom d’un 
saint fêté au début février et dont la Vita Merlini de 
Geoffroy de Monmouth fait une sorte de maître des 
animaux. Conseiller du roi, constructeur (notamment 
de nombreux mégalithes), disposant d’un immense 
savoir, il a quelque chose du druide. Il peut prendre (ou 
faire prendre si on se rappelle le cas d’Uterpendragon) 
de nombreux aspects : enfant, bûcheron, vieillard... et 
est doué du pouvoir de métamorphose, notamment en 
cerf et peut-être en oiseau. Il est probable qu’il faut y 
voir un personnage dont les origines mythologiques 
renverraient au type des grands anciens comme Fintan 
ou de Tuan, fils de Cairell.
	 En ce qui concerne le personnage de Perceval 
(ou Peredur), son type dériverait plutôt d’une figure 
d’un scénario d’initiation. Le valet sort du monde 
féminin et ignore tout de celui de la chevalerie. Il doit 
apprendre le maniement des armes mais aussi à se 
taire ou à parler à bon escient. Il s’enfonce dans une 
topographie mythique où il rencontre des femmes à 
défendre et à épouser, mais aussi d’horribles femmes 
guerrières qui sont des magiciennes comme les neuf 
sorcières de Gloucester. Il doit également affronter 
des adversaires monstrueux que leur couleur noire 
dénonce comme des créatures de l’Autre monde :  le 
maître de la clairière, le géant borgne auquel le serpent 

couché sur un anneau a arraché un œil, les géants des 
maisons noires. Il doit les vaincre et aussi s’emparer 
de la pierre magique gardée par un serpent. L’épisode 
des enfants du  roi des souffrances, que l’addanc du 
lac tue chaque jour et qu’un onguent ressucite ensuite, 
rappelle le thème initiatique des différentes tentes des 
maladies visitées en vision par certains candidats à 
l’initiation chamanique en contexte ouralo-altaïque. 
Mais en contexte celtique, il évoque aussi la massue 
du Dagda qui tue par un bout et ressucite par l’autre, 
ce que ne dément pas l’épisode déjà présenté du chef 
des meuniers de Cristinobyl où un tournoi se tient au 
milieu d’une plaine semée d’une multitude de moulins 
et de tentes. 
	  
Lancelot

	 Chrétien de Troyes écrivit aussi un Lancelot 
ou Le chevalier de la charrette qu’il ne termina pas 
lui-même puisque ce fut Godefroi de Lagny qui en 
rédigea le dernier millier de vers. Mais cette fois, on 
ne connaît pas de texte gallois correspondant. Chrétien 
n’invente pourtant pas, indiquant qu’il en tient la 
matière de la comtesse de Champagne. Le personnage 
de Lancelot lui était d’ailleurs connu antérieurement 
puisque dans Erec et Enide, il lui accordait le troisième 
rang après Gauvain et Erec dans la liste des chevaliers 
de la Table ronde. Il a certainement contribué à 
développer sa popularité, mais d’où sort-il ? Peut-
être pas de la Grande-Bretagne mais seulement de la 
Petite. Déjà Erec était une forme armoricaine altérée 
de Guerec (Weroc) nom porté par un personnage 
historique connu de Grégoire de Tours et Brocéliande 
et sa fontaine merveilleuse ont été aussi localisés 
en Bretagne armoricaine, voire en Normandie. 
L’Armorique a été peuplée de Bretons insulaires au 

La grotte de Merlin, rendue célèbre par un poème de 
Tennyson, est située en-dessous du château de Tintagel.



14

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Bas-Empire et au haut Moyen Âge et ceux-ci ont 
certainement apporté avec eux, en sus de leur langue, 
bien des éléments de leurs traditions, lesquelles ont 
d’ailleurs pu se superposer à des résidus de mythologie 
gauloise présents dans l’ouest de la France. On a 
localisé la naissance de Lancelot en Anjou et il a été 
mis en relation avec la Brocéliande armoricaine. Plus 
récemment et à la suite de R. Bansard, Ch.-J. Payen a 
cherché les origines de Lancelot du Lac aux confins 
du Maine et de la Normandie à partir du saint ermite 
Fraimbault (« lance hardie » ?) de Lassay (Laceio). 
En tout cas le personnage a connu un immense succès 
au XIIIe siècle avec les continuateurs du Perceval et 
les rédacteurs du Lancelot en prose. Il joue aussi un 
rôle important dans La Mort le Roi Artu qui raconte la 
destruction de la Table Ronde et clôt véritablement, et 
les aventures d’Arthur, et celles de Lancelot.
	 Cette mythologie celtique n’est sans doute pas 
des plus pures, d’une part parce qu’elle a peut-être 
souffert d’un mélange d’éléments issus de la matière 
de Bretagne (insulaire) et de traditions d’origine 
continentale, lointainement héritées de la civilisation 
gauloise, mais aussi parce que la part d’imagination 
créatrice des auteurs commence à devenir essentielle. 
Même chez Chrétien, le motif des trois pas dans Le 
chevalier de la charette paraît déjà bien dégradé si on le 
compare à son correspondant de la Vie de saint Moling 
ou à ses parallèles indien, iranien ou germanique. Si 
le motif est toujours pourvu d’une grande importance 
dans l’économie du récit au point d’expliquer le titre 
(c’est en tardant de deux pas et donc en montant 
dans la charrette du troisième que Lancelot méritera 
son surnom), il n’est plus qu’un ressort courtois (le 
conflit entre l’amour et l’honneur chevaleresque) au 
service de la conjointure. La charrette elle-même 
paraît mal comprise. Est-elle celle des morts, celle de 
l’Ankou ? Chrétien la qualifie seulement de charette 
d’infamie. Sa fonction, qui consiste à parcourir 
l’espace (surtout si elle est réellement celle des morts 
qui permet le passage dans l’Autre monde) lui fait 
certes lointainement rejoindre le motif de la dilatation 
de l’espace et de la conquête des trois mondes. Mais 
il faut avouer que le motif apparaît très éloigné de 
sa signification ancienne. Néanmoins, le bond donné 
par l’élan de l’amour par lequel Lancelot rejoint la 
charrette et surtout la présence du nain qui conduit 
la charrette renvoient au stratagème employé en Inde 
par Visnu et laissent peu de doute sur l’origine reculée 
du motif. Mais ce dernier est-il moins abâtardi que 
dans la Vie de saint Cadoc ? Ce moine avait prié Dieu 
de lui dévoiler où il devait bâtir son couvent dans une 
vallée marécageuse où il n’existait pas de terre ferme, 
à l’exception d’un bosquet où un cygne venait chaque 

année nicher et sous lequel un sanglier blanc avait 
sa bauge. Un ange apparut bientôt pour lui dire de 
construire son oratoire au nom de la Sainte Trinité là 
où un sanglier s’arrêterait la première fois, un dortoir 
à sa seconde station et le réfectoire à la troisième. Les 
trois mondes sont ici plus explicites (la bauge, la terre 
ferme du bosquet, le nid du cygne) et, à défaut de 
nain, le sanglier est un des avatars majeurs de Visnu. 
La christianisation a ici fait autant de dégâts que la 
courtoisie de Chrétien !
	 La reconnaissance du motif, tout démembré 
qu’il est d’un mythe bien plus étendu et significatif, 
a cependant pour mérite d’orienter le regard. La Mort 
le Roi Artu répète les mêmes motifs de base (les 
relations amoureuses de Lancelot et de Guenièvre que 
l’âge laisse intactes, la trahison de Mordret tentant de 
s’emparer de Guenièvre qui répète l’enlèvement de 
la reine par Méléagant), mais il y ajoute la grande 
bataille finale de Salesbières qui est à la mythologie 
arthurienne ce que le Ragnarök est à la mythologie 
germanique.
	 Mordret, le fils incestueux, est donc 
l’équivalent de Méléagant dont Frappier a bien 
remarqué qu’il était identique au Maheloas de la 
liste d’Erec et Enide et au M(a)elv(v)as, roi du pays 
de l’été qui avait ravi Guennuvar (Guenièvre) pour 
la conduire à Glastonbury (Urbs Vitrea, « la ville 
de Verre ») selon la Vita sancti Gildae de Caradoc 
de Llancarvan. Maelwas signifie « le prince de la 
jeunesse » et il est donc l’équivalent du Mac Oc 
irlandais, le fils adultère du Dagda qui s’envole sous 
forme d’un cygne pour l’autre monde, Tir na nOg 
(« la terre des jeunes ») et du Mabon gallois retenu 
prisonnier en un lieu inconnu. Ce fils, enlevé la nuit 
de la naissance, est probablement l’équivalent du 
Baldr germanique qu’un jeu malencontreux orchestré 
par Loki, le décepteur, relègue aux Enfers. Ce drame 
est le premier épisode qui va mener à la grande 
bataille eschatologique du Ragnarök10. Or c’est Keu, 
le décepteur gallois équivalent de Loki, qui est cause 
de l’enlèvement de Guenièvre, lequel provoque 
l’apparition de Lancelot (longtemps non nommé) 
dans Le chevalier de la Charrette. 
	 La bataille de Salesbières représente bien une 
forme celtique, certes très tardive mais authentique, de 
la bataille eschatologique. Arthur y meurt et la Table 
ronde, c’est-à-dire tout l’état-major (non plus divin 
mais chevaleresque) des bons, y est décimée en même 
temps que les mauvais. Le père, Arthur, occit le fils, 
Mordret, et ce dernier occasionne une blessure mortelle 
à son père. Nous avons bien l’équivalent du Ragnarök 
germanique où dieux et monstres s’affrontent et se 
10 Dumézil G., Mythe et épopée, t. 1, 1968, p. 222-237.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 5

15

détruisent réciproquement, tout comme archanges 
et archidémons dans la bataille finale zoroastrienne 
en Iran. La grande épopée indienne du Mahabharata 
ajoute un détail, celui du grand-oncle Bhisma qui 
meurt le dernier et possède ce caractère en commun 
avec Heimdallr dans la mythologie germanique. Or 
dans La Mort le Roi Artu, c’est Lancelot qui est le 
dernier à mourir quelques années après Guenièvre 
et dix jours avant les calendes de mai11. La version 
scandinave met l’accent sur une chaussure, celle de 
Vidarr dont la matière a été rassemblée à travers tous 
les temps avec le cuir que les hommes coupent à 
l’endroit du talon et des orteils et qui doit être jeté pour 
aider les dieux en cette occasion. En milieu gallois, 
ce sont Lleu et Manawyddan qui sont en relation 
avec le cuir et les chaussures, et ce pourrait être un 
argument pour relier Lancelot qui tarde à accomplir 
trois pas et Lleu, le Lug gallois, un autre étant le 
nom qui suggère la même hypothèse, la lance étant 
l’attribut du grand dieu panceltique. La dérivation du 
personnage romanesque à partir de traits empruntés à 
la mythologie du dieu s’accorderait aussi assez bien 
avec deux autres traits : les liens de Lancelot et sa 
relation à Guenièvre12. La Mort le Roi Artu rapporte 
aussi que ce chevalier venu de France était le seul à 
pouvoir soulever l’épée d’Arthur, ce qui rejoint la 
capacité de Lugh à succéder à Nuada en Irlande et la 
relation unissant Lludd et Llevelys au Pays de Galles.

Tristan et Yseut

	 Chrétien de Troyes avait aussi écrit sur 
Tristan et Yseut mais son œuvre est perdue. Connue 
par divers autres auteurs, la légende a été mise par 
écrit dans la seconde moitié du XIIe siècle, surtout 
sur le continent où Wagner s’en inspirera bien plus 
tard pour son célèbre opéra. Mais là encore la matière 
est celtique. Tristan est le fils de Blanchefleur et le 
neveu de Marc, le roi de Cornouailles, et l’action 
déborde jusqu’à l’Irlande où la première Yseut 
11 Nous avons déjà vu que la mythologie galloise plaçait aux 
calendes de mai un combat rituel. Culhwch ac Olwen évoque 
ainsi le combat de Gwyn, fils de Nudd, et Gwythyr qui se 
battront chaque premier mai pour obtenir la fille de Lludd à 
la main d’argent et ce jusqu’au jour du Jugement (c’est-à-dire 
jusqu’à celui du combat eschatologique final).
12 Heimdallr est dit le fils d’une et de huit vagues et l’indien 
Bhisma est le neuvième et le seul survivant de neuf fils destinés 
à être noyés dans les flots de sa mère, la déesse-fleuve Ganga. En  
milieu gallois, c’est Lleu qui en semble l’équivalent (Dumézil 
G., op. cit., 1968, p. 188-190) et la propriétaire des neuf vagues 
est appelée Gwenhudwy («  Blanche  magicienne ») à rapprocher 
de Gwenhyfar (« Blanc fantôme »), la correspondante galloise 
de Guenièvre. Cela fournirait un argument pour expliquer que 
Lancelot ait été élevé et éduqué par une fée des eaux.

est reine. Les ancrages géographiques désignent 
d’ailleurs la Cornouailles britannique comme le lieu 
de cristallisation d’anciennes traditions orales car il y 
existe une stèle du VIe siècle portant le nom de Tristan 
(Drustanus) et, dès le Xe siècle, on y connaît un gué 
d’Yseut (Hryt Eselt). Béroul évoquait aussi une pierre 
nommée le Saut de Tristan et il savait qu’Yseut avait 
déposé une magnifique chasuble sur l’autel de l’église 
de Saint-Samson de Lantien et qu’elle était encore 
conservée à son époque.
	 Ph. Walter a pointé13 les éléments qui 
rapprochent le mythe des amants maudits de 
Cornouailles du Diarmaid et Grainne irlandais. 
Cette histoire où un vieux s’efforce de conserver sa 
jeune femme tentée par un jeune amant est de tous 
les lieux et toutes les époques, pourrait-on croire. Et 
pourtant bien des détails précis rapprochent les deux 
jeunes couples. De même que Tristan vis-à-vis de 
son oncle, Diarmaid, le jeune guerrier, refuse d’aimer 
Grainne pour rester fidèle à son chef, le vieux Finn ; 
et tant Yseut que Grainne les obligent à vivre avec 
elles misérablement dans la forêt. Chaque fois que 
Diarmaid dort avec Grainne, il place entre eux une 
pierre, ce qu’il faut rapprocher de l’épisode où, dans 
la forêt du Morrois, le roi Marc voit l’épée qui sépare 
son neveu et la reine dans le Tristan de Béroul. Un jour 
Grainne reçoit une éclaboussure d’eau sur la cuisse 
et c’est une incitation à la séduction. Un épisode 
voisin surgit dans le Tristan de Thomas : Yseut aux 
blanches mains négligée par Tristan se rend avec lui 
et Kaherdin à une fête ; voulant piquer des éperons 
son palefroi, elle doit entrouvrir les cuisses alors que 
le sabot du cheval fait gicler une flaque d’eau jusqu’à 
ses cuisses : l’eau glacée la fait frissonner et elle rit 
avant de révéler à Kaherdin que l’eau est montée plus 
haut sur ses cuisses que unques main d’ome ne fist. 
Ph. Walter cite encore le saut prodigieux par lequel 
Diarmaid ou Tristan échappent à leurs ennemis. On 
pourrait encore ajouter la rencontre de Mudhann qui 
fait monter Diarmaid et Grainne sur son dos pour 
leur faire passer l’eau, ce qui rappelle l’épisode de 
Tristan et Yseut au Malpas. Ou encore la méthode 
de la contrainte magique car au vin herbé, ce philtre 
d’amour confié à Brangien et absorbé le jour de la 
Saint-Jean d’été par Yseut et Tristan, correspond le 
vin enchanté que Grainne fait donner à boire à Finn 
par sa servante au soir du festin de noces pour le 
plonger dans le sommeil tandis qu’elle jette un sort 
druidique à Diarmaid pour l’obliger à l’enlever.
	 La reprise des motifs d’un récit à un autre est 
d’ailleurs source de multiples duplications. Ainsi J. 
13 Introduction de Tristan et Yseut, les poèmes français, la saga 
norroise, coll. Lettres gothiques, Le livre de poche, p. 13.



16

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Frappier a noté le parallélisme qui fait reprendre les 
motifs du Tristan et Yseut pour peindre les amours 
tragiques de Lancelot et Guenièvre et la découverte 
de leur adultère dans La Mort le Roi Artu : l’échec 
de la première dénonciation empruntée à Thomas, 
la seconde par les trois félons, la condamnation au 
bûcher, le sauvetage par l’amant, même si l’épisode 
des lépreux est remplacé par un combat de chevaliers. 
Mais on voit bien l’épuisement progressif du sens 
quand le motif passe du stade oral mythologique au 
stade littéraire et romanesque.
	 Il n’est pas impossible en revanche qu’une 
version tardive ne puisse conserver une forme 
archaïque. La question pourrait en effet se poser pour 
une version galloise quelque peu aberrante connue 
par deux manuscrits gallois du XVIe siècle. Selon 
elle, Tristan aurait enlevé Esyllt (Yseut), l’épouse 
de Marc’h qui s’en plaignit au roi Arthur. Ce dernier 
envoya Gauvain raisonner Tristan qui accepta un 
compromis : l’un des rivaux aurait Yseut lorsque les 
arbres porteraient des feuilles et l’autre lorsqu’ils 
seraient dénudés.  En tant que mari, Marc put choisir 
en premier et décida d’avoir son épouse durant la 
saison sans feuilles parce qu’en hiver les nuits sont 
plus longues. Toutefois, certains arbres (les conifères) 

sont couverts toute l’année et c’est ainsi qu’il perdit 
sa femme. Il y aurait donc ici la traduction d’un vieux 
mythe saisonnier.
	 Tristan est aussi un tueur de dragon qui ne 
put ramener Yseut à Marc’h qu’après avoir occis 
ce monstre qui ravageait l’Irlande. Il est aussi 
particulièrement lié à saint Samson, un saint celtique 
sauroctone : Béroul rapporte que c’est dans l’île 
Saint-Samson et le jour de la Saint-Samson (le 28 
juillet) que Tristan tua le Morholt venu réclamer un 
tribut en jeunes gens au moment des calendes de mai 
et aussi que c’est à l’église Saint-Samson qu’eut lieu 
la réconciliation entre Marc et Yseut après l’exil dans 
le Morrois. Ph. Walter14 en fait un guerrier héritant 
d’une tradition indo-européenne très ancienne qui 
comprend un don de fureur héroïque, mais se traduit 
aussi par des souillures qui sont à la base de la tristesse 
et de la mélancolie du héros. 

(à suivre)

14 Le gant de verre, 1990, pp. 64-68.

Cul-de-lampe dit de Tristan et Yseult où le visage du roi Marc, caché dans le feuillage de l'arbre, se reflète dans l'eau de 
la vasque cubique figurant la fontaine (Bourges, palais Jacques Coeur, salle du Trésor).



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 5

17

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT 
TRAITÉ DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 1 LES MATÉRIAUX

Chapitre 6 octobre 2018
Chapitre 7 novembre 2018
Chapitre 8 janvier 2019
Chapitre 9 février 2019

PARTIE 2 LE BESTIAIRE en 2019.

L'Estoire de Merlin associe dès le XIIIe siècle la Dent du Chat et le lac du Bourget à la légende d'Arthur et du Chapalu.


