PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATERIAUX

CHAPITRE 4 :
LE CYCLE MYTHOLOGIQUE GALLOIS

Bernard ROBREAU

Conwy

Les clichés sont de Alice Lespinats



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

CHAPITRE 4 - LE CYCLE
MYTHOLOGIQUE GALLOIS

Le Pays de Galles posséde aussi une littérature
médiévale importante qui sent le mythe. Les textes les
plus importants ne remontent qu’au bas Moyen Age
et ils sont souvent qualifiés de contes, ce qui est sans
doute exagéré car leur rapport au mythe est indéniable.
Ils présentent souvent des correspondances avec les
témoignages irlandais, méme s’ils sont rarement
immédiatement comparables. Il n’est pas sir que
ces documents le doivent uniquement a un état
plus avancé de décomposition. En effet, 1’histoire
préchrétienne de I’ile de Bretagne (la Grande-
Bretagne) postule a priori une différenciation déja
ancienne car les Bretons antiques appartenaient déja a
un rameau linguistique nettement séparée de celui des
Goidels. Et la conquéte romaine a fort probablement
accentu¢ le fossé. Aussi, ce sont les points de contact
et les différences entre traditions irlandaise et galloise
qu’il nous faut ici explorer. Et au sein de la littérature
galloise, il faut d’abord mettre 1’accent sur les quatre
branches du Mabinogi’ avant d’examiner quelques
autres textes.

La premiére branche : Pwyll

Le récit est centré sur un tertre, celui
d’Arberth en Dyvet, qui a sans doute servi de support
a la mémorisation et il se décline en trois épisodes
d’importance assez voisine si 1’on prend comme
critere le volume du contenu.

La premiére partie se tient a Arberth d’ou
Pwyll, le prince de Dyvet, part pour une chasse au
cerf durant laquelle il rencontre a Glyn Cuch une
autre meute avec des chiens blancs a oreilles rouges
dont le maitre est Arawn, roi d’Annwn (le monde
inférieur), portant un habit de laine grise et monté sur
un grand cheval de couleur gris-fer. Arawn lui propose
d’échanger sa figure et son aspect avec lui pendant un
an afin qu’il le débarrasse d’un ennemi, Hafgan, et
devienne le seul roi d’Annwn. Cela se réalise ainsi
et a son retour, Arawn s’apercoit aussi que pendant
toute la durée de I’échange Pwyll a respecté sa femme
et qu’il dispose d’une véritable amiti¢. Inversement
Pwyll constate que ses domaines n’ont jamais été si
bien administrés que durant son absence.

1 Les quatre branches du Mabinogi et autres contes gallois du
Moyen Age, édités par P.-Y. Lambert, 1993. La vieille traduction
frangaise de J. Loth, Les Mabinogion, 1913, trés riche en notes,
mérite encore d’étre consultée.

La seconde partie se déroule a Arberth ou,
assis sur un tertre, il voit une cavaliére montée sur un
grand cheval blanc pale venir le long de la route qui
part du tertre. Il donne I’ordre d’aller a sa rencontre et
de la lui ramener mais elle accélére. Il enjoint alors au
valet de prendre son cheval le plus rapide mais cela ne
sert a rien. L’aventure se reproduit le lendemain avec
le méme résultat. Le troisieme jour, il a la présence
d’esprit de crier a la cavaliére de I’attendre et ils ont
ensemble une conversation. Elle s’appelle Rhiannon,
c’est-a-dire « la divine grande reine », et elle lui
demande de 1I’épouser. Mais un an plus tard, a leur
festin de mariage, Pwyll fait une réponse imprudente
promettant d’accorder la requéte d’un solliciteur. Or
celui-ci est Gwawl, I’ancien fiancé de Rhiannon, qui la
réclame. Pwyll doit la laisser partir mais Rhiannon lui
explique comment la récupérer. Déguisé en mendiant,
il vient I’année suivante chez Gwawl et demande
qu’on lui remplisse un sac de nourriture, mais celui-
ci se révele impossible a combler et il annonce a
Gwawl qu’il le restera tant que ce dernier n’y sera pas
entré pour en tasser le contenu. Pwyll réussit ainsi a
enfermer Gwawl dans le sac et a récupérer sa femme
aprés avoir soumis le malheureux au jeu du blaireau
qui consiste a rouer de coups le sac et son contenu.

La troisiéme partie débute trois ans plus tard
a Arberth par la naissance du fils de Rhiannon et de
Pwyll. Mais I’enfant disparait la nuit de sa naissance
et les femmes qui veillaient sur I’enfant et sa meére
accusent cette derniére de 1’avoir tué. On lui impose
comme pénitence de porter les visiteurs sur son dos
pendant sept ans. A cette époque, le seigneur Teyrnon
possédait une jument de toute beauté qui mettait bas
un poulain chaque année dans la nuit des calendes
de mai, mais le poulain disparaissait réguliérement.
Aussi, cette nuit-1a, il décide de monter la garde. Il
entend un grand bruit et voit une griffe pénétrer par
la fenétre et s’emparer du poulain nouvellement né.
Tirant son épée, il coupe le bras a partir du coude
et sauve le poulain. Un tumulte se fait entendre et
Teyrnon découvre aussi un enfant emmailloté a la
porte de I’écurie. Lui et sa femme éleverent I’enfant
qui avait des cheveux d’or. Il grandit vite et au bout
d’un an, il était aussi développé qu’un enfant de trois
ans. A quatre ans, il commenga a s’intéresser aux
chevaux et on lui donna le cheval né la méme nuit
que lui. L’histoire de Rhiannon et de son fils parvint
aux oreilles de Teyrnon et il trouva que I’enfant
ressemblait beaucoup a Pwyll. Il ’amena a la cour
d’ Arberth, faisant cesser la punition de Rhiannon, et
I’enfant fut rebaptisé Pryderi (« souci »).

Nous avons suffisamment exposé d’¢éléments
de mythologie irlandaise pour comprendre la structure



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 4

Conwy

de cette premiére branche. Ainsi, méme si ce n’est
précisé que pour le dernier épisode, la naissance de
Pryderi, il est clair que nous sommes en présence
d’un mythe de Beltaine ou plutdt, pour parler en
termes gallois, d’un mythe des calendes de mai.
La chasse au cerf qui ouvre le récit a été expliquée
plus haut, a propos de sainte Brigide, comme un
mythéme qui prépare la rencontre de la reine de mai.
Et si nous ne sommes pas en présence de plusieurs
fréres concurrents et d’une vieille sorciére, le nom
de Rhiannon parait assez clair puisqu’il signifie la
« grande reine divine ». Celle-ci n’est rejointe que
de sa propre volonté par Pwyll parce que, a I’égal
de Macha qui court plus vite que les chevaux du roi
Conchobar, son cheval est plus rapide qu’aucun autre.
Il s’agit bien d’une rencontre d’un homme avec la
souveraineté au moment des calendes de mai. Nous
sommes ici dans une variante inverse de celle de la
destruction de I’auberge de Da Derga ou les cavaliers
rouges ne sont pas rejoints et arrétés par le valet de
Conaire, ce qui détermine la fin de sa royauté.

La royauté celtique est toujours liée a la
prospérité, et la aussi le motif revient de maniere
redondante : durant le gouvernement d’Arawn,

les domaines de Pwyll n’ont jamais été aussi bien
administrés ; Rhiannon confie & Pwyll un sac
inépuisable ; Rhiannon fait des cadeaux aux nobles
de Pwyll, collier, anneau ou pierre précieuse et les
années suivantes s’averent prosperes et fécondes
puisque Rhiannon, comme le demandent les vassaux
de Pwyll, donne naissance a un fils. La disparition
de ce dernier doit donc étre considérée comme une
remise en cause de la prospérité et de la royauté.
Cette derniere est également liée au cheval et
ce n’est pas un fait strictement celtique mais indo-
européen si 1’on se rappelle les rituels royaux indiens
duvajapeya et de 1 'asvamedha et leurs correspondants
romains des FEquirria et du Cheval d’Octobre’.
Rhiannon, la reine, apparait ici en cavaliére a Pwyll et
elle est condamnée a porter sur son dos les visiteurs.
Dans la troisiéme branche du Mabinogi, elle portera
méme les licous des anes. Pas plus que Macha qui
court plus vite que les chevaux du roi, il ne faut
I’imaginer hippomorphe, seulement en lien avec un
symbolisme équin et des rituels liés a ces animaux.
Sa description en cavaliere évoque |I’Epona regina

2 Voir Dumézil G., Fétes romaines d’été et d’automne, 1975,
pp. 115-219.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

gallo-romaine et prouve son caractere divin. Il faut
y ajouter les naissances concomitantes de Pryderi et
d’un poulain, ce qui est confirmé par I’Irlande ou la
naissance du grand héros guerrier Cuchulainn, fils
de Lugh et de Dechtire, la sceur du roi Conchobar,
concorde aussi avec la présence de deux poulains qui
accompagneront ses exploits et retourneront dans
I’ Autre monde a sa mort.

Les calendes de mai paraissent ici liées a
un rituel agonistique censé se dérouler dans 1’Autre
monde. Le point de départ est une dispute pour un
cerf, dans laquelle les chiens blancs a oreilles rouges
viennent certainement de 1’Au-dela®, et le combat
entre Pwyll et Hafgan se déroule explicitement en
Annwn. Rhiannon se manifeste prés d’un tertre et elle
rappelle la reine cavaliére que Maelduin rencontre
dans I’ Autre monde. La lutte dont elle est I’objet entre
Pwyll et Gwawl semble complémentaire de celle
qui opposait Pwyll et Hafgan. Elle a pour enjeu une
femme et un héritier (Pryderi) et, pour instrument,
un sac qui procure I’abondance (ce sac impossible
a remplir remis par Rhiannon pourrait constituer la
contrepartie galloise du chaudron du Dagda) avant
de se muer en simulacre de combat (les coups du jeu
du blaireau). La lutte de Teyrnon contre le monstre
griffu fait, elle, songer au bras perdu au combat a
Mag Tured par le dieu-roi Nuada, mais elle rappelle
aussi la technique employée par Maelduin pour se
libérer de ’emprise de la reine cavaliere de 1’ Autre
monde. Pour I’empécher de partir au bout de trois
mois d’hiver qui avaient paru durer trois années, la
reine arrive a cheval et jette un cable qui s’attache
a la main de Maelduin et, a I’aide de ce cable, elle
tracte son navire et le rameéne au port. Aprés avoir
passé avec elle trois nouveaux mois, les voyageurs
effectuent une nouvelle tentative de fuite et la reine
jette a nouveau son cable qui s’attache a la main d’un
homme de 1’équipage, mais selon les instructions de
Maelduin, Diuran le poéte tranche le bras qui tombe
avec le cable. En Irlande, I’aventure survient au bout
de six mois d’hiver, donc a Beltaine, et concerne une
déesse-reine qui est cause d’un bras coupé. Dans le
Mabinogi gallois, le bras coupé est synchronis¢ a la
naissance a Beltaine du fils de la déesse-reine. En
Irlande, c’est le dieu-roi Nuada qui a le bras coupé,
au Pays de Galles, c’est Teyrnon dont le nom signifie
« grand roi » qui coupe le bras griffu. Le bras coupé,
d’une part, signale la disjonction de Nuada ou de
Maelduin par rapport a la déesse-reine, d’autre part,
assure la réapparition en ce monde de ’enfant de
Rhiannon de méme que le bras tranché par Diuran
permet a Maelduin de revenir de 1’ Autre monde.

3 Stalmans N., Les affrontements des calendes d’été dans les
légendes celtiques, 1995, p. 7.

Les Mabinogion sont étymologiquement
parlant des récits concernant le fils (mab). Pryderi est
le seul personnage présent dans les quatre branches
et la premiére est celle qui raconte sa naissance.
Comme d’autres héros celtiques, il nait d’un parent
divin. Mais a I’inverse de Mongan ou de Cuchulainn
en Irlande, le parent divin n’est pas ici le pére mais
la meére, Rhiannon. Le mythéme de 1’échange de
personnalité n’est pas original et il a déja été rapproché
de I’histoire de la conception de Mongan par Ch.-J.
Guyonvarc’h'. La conception est dans les deux cas la
contrepartie d’un secours militaire (contre les Saxons
pour Mongan, contre Hafgan pour Pryderi). Mais
la conception de Mongan résultait directement de
I’échange d’apparence alors que celle de Pryderi n’en
résulte qu’indirectement puisque Pwyll ne couche pas
avec la femme d’Arawn, méme s’il n’est pas interdit
de penser que celle-ci est en fait Rhiannon et qu'elle
se manifeste dans ce monde pour le récompenser du
respect dont il a fait preuve. De méme, le théme de la
perte de 1’épouse-déesse réclamée par un solliciteur
est décalé du pere (Pwyll et non Pryderi qui est le
fils de la déesse) vers le fils (Mongan dont le pére est
divin). Dans une version de la légende de Mongan,
le roi de Leinster obtient en effet, au nom d’une
amitié sans refus, d’échanger Dubhlacha aux mains
blanches, 1’épouse de Mongan et la plus belle femme
d’Irlande, contre cinquante vaches blanches a oreilles
rouges (ce qui les désigne comme venant de 1’ Autre
monde), avec chacune un veau, qui constituent le
plus beau troupeau d’Irlande. La phrase de Mongan,
qui déclare avoir perdu son €pouse par son manque
d’intelligence et vouloir la récupérer par sa propre
intelligence, éclaire sans doute le nom de Pwyll,
lequel signifie « sagesse » bien que le prince de Dyvet
paraisse avoir fait preuve de beaucoup de naiveté.

Le pere divin de Mongan est Manannan, dieu
de la mer et de 1I’Autre monde, et ce dernier a été
aussi rapproché de Teyrnon dont le nom complet est
Teyrnon Twrf Lliant (« Grand roi, bruit des flots»). De
plus, c’est le méme Manannan (ou plutét en gallois
Manawyddan) qui épouse Rhiannon en secondes
noces dans la troisieme branche du Mabinogi.
Néanmoins la naissance de Pryderi rappelle plus celle
de Cuchulainn, fils de Lugh. Comme pour Cuchulainn
(et non Mongan), sa naissance est associée a celle
d’un poulain (plus exactement un pour Pryderi et
deux pour Cuchulainn, mais les héros de I’épopée
ulate combattent dans un char tiré par deux chevaux,
ce qui n’est plus le cas du guerrier gallois médiéval),
et surtout le fils manifeste une précocité (la précocité
des exploits d’enfance de Cuchulainn rappelle celle

4 Textes mythologiques irlandais, vol. 1, 1980, p. 232.



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

de Pryderi qui, 2 un an, en paraissait trois). Lug
est un dieu jeune et solaire (Pryderi a les cheveux
jaunes) et lorsque Maelduin apres avoir tranché le
cable poursuit sa navigation, il rencontre un aigle
qui renouvelle sa jeunesse. Teyrnon n’est que le pere
nourricier de Pryderi, Pwyll n’est peut-&tre qu’un pere
putatif. Comme pour Cuchulainn, le vrai pére divin
serait-il le correspondant gallois de Lugh ? En tout
cas, ce dernier serait facilement assimilable a Hafgan
car celui-ci peut étre tué au premier coup de lance et
ressuscite au second, ce qui rappelle ce qui survient a
Lleu, le Lug gallois, lorsque, tu¢ d’un coup de lance,
il se transforme en aigle avant d’étre remis sous forme
humaine.

Il reste un personnage que nous avons laissé
de coté : Arawn, ’ennemi d’Hafgan et ’ami de
Pwyll. Il est vétu d’un manteau gris et pourvu d’un
cheval gris, ce qui nous ramene a Curoi et au Dagda.
Ce dernier posséde une massue qui tue d’un bout
et ressuscite par l’autre, ce qui est exactement la
situation d’Hafgan qui meurt lorsqu’il est atteint par
un coup d’Arawn mais ressuscite lorsque ce dernier
lui en administre un second. Il faut aussi prendre
garde a la maniere dont I’irlandais Mongan récupere
son épouse en faisant appel a une certaine Cuimne,
la vieille femme du moulin, aussi grande qu’un
métier de tisserand, avec une chaine de chien trainant
jusqu’a la meule et une corde tressée autour de son
cou, et a ses cOtés une petite jument avec une vieille
selle, apportant du blé¢ et de la farine au moulin. Il
transforme la vieille en une belle jeune fille, le chien
en le plus beau des chiens blancs avec une chaine
d’argent autour du cou (comme les fées-oiseaux de
I’ Autre monde) et une clochette d’or, la jument en un
beau palefroi blanc brillant a la criniére pourpre et la
vieille selle en une belle selle dorée avec toutes les
couleurs de I’or et des pierres précieuses (celles de
I’ Autre monde). Le roi de Leinster ceéde au mirage et
son amour passe de Dubhlacha, la femme de Mongan,
a Cuimne. Il rend Dubhlacha mais le lendemain matin
I’enchantement s’évanouit et il ne reste plus que la
vieille sorciére grise dans le lit du roi, la petite jument
et la vieille selle. On aura relevé que Cuimne est une
vieille sorciere grise qui se transforme en une belle et
jeune reine de mai et qu’elle est la femme du moulin.
Elle parait donc étre I’envers féminin du Dagda, qui
apparait avec un manteau gris et sous 1’apparence
d’un meunier querelleur. La partie divine parait
donc se jouer autour d’un couple héroique masculin
(Pwyll et son fils Pryderi) entre Rhiannon, la déesse
reine cavaliere, Arawn correspondant gallois du
Dagda, Hafgan qui tient le role de Lugh, et Teyrnon-
Manawyddan qui tient peut-&tre la chandelle. En tout

Chapitre 4

Les falaises vers Holyhead

cas, le bras coupé griffu renvoie a la disjonction de
la déesse-reine et de son époux au profit d’Arawn et
de Pwyll, son protégé. En définitive, il s’agit d’une
version mythique galloise trés proche de I’histoire de
Curoi (alias le Dagda) trompé¢ par sa femme Blathnat,
au profit de Cuchulainn, fils de Lugh.

La seconde branche : Branwen

Bran le Béni, un géant qui est roi de Londres,
accepte de marier sa sceur Branwen au roi d’Irlande
Matholwch. Son demi-frére Evnissyen qu’il n’a pas
consulté, défigure les chevaux de Matholwch pendant
la nuit de noces. Bran offre de I’indemniser pour
ses chevaux et, en sus, il lui donne un chaudron qui
ressuscite les morts qu’on jette a 1’intérieur, et qu’il
tenait d’un couple de géants irlandais qui s’étaient
échappés de la maison de fer lorsqu’on I’avait chauftée
a blanc sur eux. Matholwch retourna alors en Irlande
et dans I’année qui suivit, Branwen lui donna un fils
qui fut appelé Gwern.

La seconde année, le bruit de 1’outrage que
Evnissyen lui avait infligé se répandit en Irlande et,
pour s’en venger, il fut décidé d’envoyer Branwen
cuire les aliments et que chaque jour le boucher lui
donnerait un soufflet. Branwen éleva un étourneau
pour qu’il apporte une lettre exposant ses tourments a



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

son frére. Prévenu, ce dernier décida d’une expédition
en Irlande. Comme Bran était un géant, il marcha sur
le fond de la mer, qui a cette époque se réduisait a deux
riviéres appelées Lli et Archan, en portant sur son
dos tout ce qu’il y avait de musiciens. Les Irlandais
se retirérent au-dela de la Llinon (le Shannon) apres
avoir rompu le pont, mais Bran se coucha par-dessus
la riviére, on jeta des claies sur lui et toutes les troupes
passe€rent sur son corps devenu pont. Matholwch
propose alors de céder son royaume a Gwern mais Bran
semble ne pas vouloir s’en contenter. Ses conseillers
lui proposent alors de construire une maison haute et
vaste capable de contenir le géant qu’est Bran et qui
serve de pieége car la maison comportait cent colonnes
qui servirent de support a deux cents sacs de peau
dans chacun desquels un homme armé était dissimulé.
Evnissyen demanda ce qu’il y avait dans les sacs et
les Irlandais répondirent que c’était de la farine. Il les
tata jusqu’a ce qu’il trouve la téte et, aprés avoir tué
les deux cents hommes, chanta un poéme disant qu’il
y a dans ce sac farine particulieére. Bretons et Irlandais
¢tant alors réunis, les seconds offrirent la royauté au
fils de Branwen qui vint prés de Manawyddan, le
frére de Bran. Mais Evnissyen saisit I’enfant par les
pieds et le jeta la téte la premicre dans le feu ardent.
Chacun se jeta sur ses armes et les Irlandais se mirent
a allumer le feu sous le chaudron de résurrection, ou
ils jetaient leurs morts, ce qui leur conféra un avantage
certain. Mais pour réparer son meurtre, Evnissyen
s’introduisit au milieu des cadavres des Irlandais et
on le jeta dans le chaudron. Il se distendit lui-méme
a I’intérieur du chaudron de telle maniere qu’il le fit
éclater en quatre morceaux et que sa poitrine a lui se
brisa.

Seuls sept Bretons purent s’échapper dont
Pryderi, Manawyddan, Taliesin. Bran, qui avait été
bless¢ au pied d’un coup de lance empoisonnée,
ordonna qu’on lui coupat la téte et qu’on ’enterrat a
Londres, le visage tourné vers la France pour éviter
qu’aucun fléau ne puisse venir dans 1’ile tant que
la téte resterait cachée la. Avant ils passeront sept
ans a table a Hardlech ou les oiseaux de Rhiannon
chanteront pour eux, puis quatre-vingts ans en Galles
a Penvro jusqu’au moment ou ils ouvriront la porte
qui donne sur les Cornouailles. Le cceur de Branwen
se brisa avant d’arriver a Hardlech et on I’enterra
a Aber Alaw et, quand ils ouvrirent la porte sur le
canal de Bristol et les Cornouailles, la mémoire leur
revint de tout le mal qui leur était arrivé. Il ne resta en
Irlande que cinq femmes enceintes dans une grotte.
Elles eurent cinq fils qui couchérent chacun avec la
mere de I’autre et peuplerent le pays qu’ils divisérent
en cing provinces.

A premicre vue, I’on pourrait croire que ce
récit se rapporte a une expédition militaire menée
par les Bretons en Irlande. Mais la fin (les oiseaux de
Rhiannon, le festin de Hardlech et les quatre-vingts
ans ou il faut attendre I’ouverture de la porte) montre
clairement que 1’Irlande n’est 1a que comme substitut
de I’Autre monde. Il n’empéche que le rédacteur
connait certaines traditions irlandaises comme le
mythe de la division du pays en cinq provinces et
celui de la maison de fer contenu dans L ivresse des
Ulates et que nous avons déja eu I’occasion d’évoquer
a plusieurs reprises.

Les Bretons sont dirigés par un état-major
que I’on peut considérer comme divin si I’on en
juge par le nom de Manawyddan, le roi de 1’Autre
monde. Le chef parait en étre Bran le Béni, le frére
de Manawyddan, dit aussi fils de Llyr (« la mer »),
tout comme sa soeur Branwen est dite fille de Llyr.
L’¢lément le plus original de cette famille divine est
constitué¢ par un couple de demi-fréres, Nissyen et
Evnissyen, qui rappelle beaucoup celui constitué dans
I’épopée ulate par Sencha, le pacificateur capable
d’apaiser toute discorde, et Bricriu a la langue
empoisonnée. Nissyen, en effet, était bon et mettait
la paix au milieu de la famille quand on était le plus
irrite ; Evnissyen, en revanche, mettait aux prises ses
deux freres quand ils s ’aimaient le plus.

Branwen (« la corneille blanche ») qui
¢léve un étourneau rappelle les femmes-oiseaux
de I’Autre monde. Elle évoque quelque peu Fand,
(« I’hirondelle »), la femme de son frére (Manannan
en irlandais ou Manawyddan en gallois) qui vient
appeler Cuchulainn dans 1’ Autre monde, mais avec
une inversion puisque c’est Matholwch qui vient
chercher Branwen en Grande-Bretagne pour I’amener
en Irlande. Bran (« le corbeau ») rappelle beaucoup le
personnage de Curoi, alias le Dagda, dont le sens du
nom (« le chien du champ de bataille ») décrit bien
I’activité du Gallois dans le Mabinogi. Le chateau de
Curoi se trouvait d’ailleurs prés de Srub Brain, « le
bec du corbeau » nommé ainsi parce que Cuchulainn y
coupa la téte d’un oiseau noir venu de la mer, allusion
probable a Curoi et nous avons aussi observé que c’est
de cette zone du Munster qu’était parti saint Brandan
(«le petit corbeau »). Nul doute donc que Curoi puisse
¢galement étre un corbeau. Bran est comme ce dernier
doté d’une carrure de géant capable de traverser la
mer et, comme lui, il posséde un chaudron. Curoi
avait acquis ce chaudron aux dépens de Cuchulainn,
fils de Lugh, en compagnie des trois vaches d’Iuchna
et des oiseaux qui se tenaient sur leurs oreilles qu’il
faut certainement rapprocher des fameux oiseaux de
Rhiannon. Le chaudron était d’ailleurs le veau de ces



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

précieuses vaches de I’ Autre monde, ce qui signifie
malgré notre texte gallois qu’il était a 1’origine un
chaudron d’abondance. Bran a obtenu ce chaudron
d’un homme qui avait résisté¢ a la maison de fer et
dans lequel il faut certainement reconnaitre un émule
de Cuchulainn auquel Curoi avait arraché¢ le chaudron
et les oiseaux mais aussi Blathnat. Il y a en revanche
un apparent contresens dans la caractérisation du
chaudron du Mabinogi. Ce dernier est en effet un
chaudron de résurrection et non d’abondance. Il
possede des pouvoirs qui appartiennent en Irlande,
soit a la source briilante de Diancecht qui ressuscite
les guerriers lors des batailles de Mag Tured, soit a
la massue du Dagda qui tue par un bout et ressuscite
par I’autre. Et ici, c’est plutdt cette seconde version
qui se dégage du texte si I’on se rappelle la manicre
dont Evnissyen parvient a le détruire en distendant
son corps. En effet, ’on se rappellera que, lors de
I’épreuve de la téte coupée avant que le rustaud
Curoi n’abatte sa hache, Cuchulainn distend son cou
sur le billot. L’extension renforce donc la proximité
de Bran et du Dagda et le symbole de I’abondance
est passé, comme dans la premiere branche ou il est
inépuisable, du chaudron, devenu de résurrection et
qui remplace la massue du Dagda, au sac rempli de
prétendue farine. Rappelons encore que passant en
Irlande, Bran porte sur son dos tout ce qu’il y avait
de musiciens et que, lors de I’arrivée de Lugh a
Tara, c’est par une épreuve musicale que ce dernier
se confronte au Dagda. Au retour, la porte qui met
longtemps a s’ouvrir est a rapprocher du sort lancé
par Curoi sur son chateau tournoyant dont on ne peut
trouver I’entrée de nuit autant que de 1’le tournante
entourée d’un rempart de feu avec une porte ouverte
sur I’extérieur par laquelle Maelduin entrevoit des
hommes festoyant. Et s’il n’y a explicitement ni
moulin, ni meunier, I’épisode d’Evnissyen moulant
comme farine les tétes des guerriers irlandais dans les
sacs parait trés démonstratif. En définitive, la haute et
grande maison construite spécialement pour Bran est
bien une sorte de moulin.

Comme Curoi, Bran est aussiun géant décapité.
Ici, il demande lui-méme qu’on lui coupe la téte, ce
qui rappelle Curoi se la faisant couper préalablement
par Cuchulainn et ses deux concurrents dans 1’épisode
du Festin de Bricriu®. Mais on s’attend peu a la mort
finale de Bran, méme si sa téte semble conserver un

5 Bran demande qu’on enterre sa téte sur une colline de Londres
comme un talisman protecteur vis-a-vis d’un danger militaire
venu du continent. Ce second élément évoque d’ailleurs la
légende de la téte humaine découverte sur la colline du Capitole,
la résidence du Jupiter romain, laquelle promettait 1’empire
a Rome (Tite Live, 5, 54,7). Or on identifie classiquement le
Dagda comme le Jupiter celtique.

Chapitre 4

réel pouvoir apres sa disparition. Le faible nombre
des survivants (sept hommes de Bretagne seulement,
dont Pryderi et Manannan, reviendront vivants
de I’expédition en sus de la té€te de Bran), semble
renvoyer a une de ces grandes crises ou conquétes
évoquées par la mythologie des prises de 1’Irlande.
Du coté irlandais, il ne reste que cinq femmes
enceintes, ce qui rappelle le partage en cinq de I’1le.
I1 faut aussi préter attention au nom des deux rivieres
mythiques Lli et Archan qui auraient alors séparé¢ la
Grande-Bretagne de I’Irlande. Elles évoquent trop les
apocalyptiques batailles de L’Archant ou Larchamp
de I’épopée frangaise pour que ce soit un hasard.

Le personnage clef semble étre ici Evnissyen
qui apparait comme le principal ressort de 1’intrigue.
C’est lui qui déclenche les hostilités en mutilant
les chevaux de Matholwch, outrage qui explique
les tourments de Branwen. C’est lui encore qui
est a I'origine du massacre final en jetant I’enfant
Gwern dans le feu et en faisant éclater le chaudron
de résurrection pour rétablir 1’équilibre. Or nous
avons vu que Evnissyen est le visage gallois du
décepteur sceptique, I’équivalent des irlandais Bricriu
ou Conann, semeurs de discorde et de malheurs
apparemment gratuits, et surtout d’une figure
scandinave mieux connue : Lokié. Or, ce dernier est
particuliérement en lien avec un cheval monstrueux :
Sleipnir. L’Edda de Snorri rapporte en effet que, sur
le conseil de Loki, les dieux Ases avaient promis a
un maitre constructeur d’obtenir Freyja en salaire
s’il édifiait leur chateau avant le premier jour de
I’été. L’homme ne demanda pour autre condition
qu’on lui permit de recevoir 1’aide de son cheval
Svadilfari. Mais ce dernier faisait beaucoup plus de
travail que son maitre et le chateau menagait d’étre
prét a temps. Aussi, Loki accepta de faire ce qu’il
fallait pour éviter que Freyja ne flit mariée a ce maitre
ouvrier. Il se transforma en jument et attira le cheval
merveilleux dans la forét, empéchant le constructeur
de terminer son travail a temps. Mais peu de temps
aprés, Loki mit bas un poulain gris a huit jambes.
On voit que I’argument est identique : empécher le
mariage d’une déesse (Branwen ou Freyja), et faire
en sorte que I'empéchement est obtenu dans les deux
cas au moyen de chevaux monstrueux. De méme,
le jet de I’enfant dans le feu renvoie a un élément si
fondamental de la mythologie de Loki que ’on a, il y
a maintenant un bon siécle, assimilé ce dieu au feu :
ainsi Loki affronte dans une épreuve de gloutonnerie
un presque homonyme Logi (« le feu, la flamme ») :
I’incendie qu’il allume d’un mot et embrase la salle
d’Aegir a la fin de la Lokasenna (la Canicule se dit

6 Pour tout ce qui concerne Loki, voir le livre-dossier constitué
par G. Dumézil, Loki, 1986 (3¢ éd.).



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Lokabrenna en islandais)... Loki est aussi assimilé au
feu du foyer dans le sud de la Norvege et de la Suede
et, surtout, il est le responsable de la mort de Baldr, le
fils d’Odhinn, et un proverbe islandais qui dit : Toutes
les choses pleurent pour faire sortir Baldr de chez Hel
[la déesse des enfers], sauf le charbon, assimile Loki
au charbon. En jetant Gwern dans le feu, Evnissyen
accomplit donc un geste comparable a celui de Loki,
le feu du foyer, obtenant la mort de Baldr en lui faisant
jeter un rameau de gui par ’aveugle Hodr.

Le rapprochement d’Evnissyen et de Baldr
n’est donc pas artificiel ; il intervient au contraire
dans les deux faits décisifs qui structurent la seconde
branche du Mabinogi : le mariage de Branwen
compromis par la mutilation des chevaux et le jet
de Gwern dans le feu du foyer. Et comme le meurtre
de Baldr débouchera sur la bataille apocalyptique
de la fin des temps ou dieux et démons scandinaves
s’affronteront, on peut en déduire que la seconde
branche du Mabinogi se souvient encore de son
équivalent celtique : une grande bataille mythique qui
se tenait a la fin du monde ou tout au moins a une
de ces crises de fin de cycle qui closent chacune des
conquétes de I’Irlande.

La troisiéme branche : Manawyddan

Si la seconde branche parait presque un corps
étranger en discordance avec la premicre, la troisiéme
semble constituer un prolongement naturel de la
premicre : Pwyll est mort, Pryderi lui a succédé et il
remarie sa mere, Rhiannon, avec Manawyddan, qui
est comme lui un des rares survivants de I’expédition
irlandaise de Bran. Le récit en revient donc a se nouer
autour de la cour, ou plutot du tertre, d’ Arberth.

Comme Pryderi, Manawyddan et leurs deux
épouses y €taient assis, probablement un jour de féte,
puisqu’il y est question de festin et de cérémonie ; un
grand coup de tonnerre se fait entendre ; un épais nuage
suivit et, quand il se dissipe, tout a disparu : maisons,
bétail, fumée, hommes... Il ne reste que les maisons de
la cour, vides, et eux quatre. Dans les deux années qui
suivent, ils commencent a se nourrir de chasse, de péche
et de la récolte du miel sauvage. Ils décident donc de se
rendre en Angleterre, a Hereford, ou ils se font selliers.
Ils réussissent magnifiquement et les autres selliers,
jaloux, conviennent de les tuer. Avertis, ils quittent la
ville et s’installent dans une autre comme fabricants
de boucliers. L’histoire se répete : ils travaillent vite
et bien, réussissent exceptionnellement et les autres
artisans du métier s’entendent pour les tuer. Ils partent
et se font cordonniers dans une troisi¢me ville avec le
méme résultat.

Ils décident donc de rentrer a Arberth et y
vivent une année. Un matin, alors qu’ils sont partis
a la chasse, leurs chiens débusquent un sanglier d’un
blanc éclatant qui va se réfugier, les chiens a sa suite,
dans un chateau nouvellement bati en un lieu ou
Pryderi et Manawyddan n’avaient jamais vu de pierre
ou de construction. Du haut du tertre, ils observent
mais n’entendent rien et ne voient aucune trace de
leurs chiens. En dépit des conseils de son compagnon,
Pryderi entre, voit une fontaine entourée de marbre,
une coupe d’or posée sur une dalle de marbre et
attachée par des chaines qui pendent du ciel et dont on
ne voit pas I’extrémité. Quand il saisit la coupe, ses
deux mains s’y attachent ainsi que ses deux pieds a la
dalle de marbre, et il se trouve incapable de prononcer
une parole. Manawyddan informe Rhiannon qui vient
au chateau, touche la coupe et subit le méme sort que
son fils. Un coup de tonnerre éclate, un nuage épais
apparait et tous deux s’évanouissent en méme temps
que le chateau merveilleux.

Manawyddan et la femme de Pryderi se
rendent a nouveau en Angleterre. Il se fait a nouveau
cordonnier avec le méme résultat que précédemment.
Aussi rentre-t-il a Arberth en emportant avec lui
une charge de froment qu’il séme en trois clos apres
avoir labouré, tout en continuant a vivre de gibier et
de poisson. A I’automne, il s’apercoit que le premier
clos est mir et décide de moissonner le lendemain.
Mais quand il revient au matin suivant, il ne trouve
que la paille nue. Il en va de méme pour le second clos
et il décide de monter la garde la nuit suivante pres
du troisiéme clos. A minuit, il voit une multitude de
souris arriver et piller le champ. I1 réussit seulement a
en attraper une d’une lourde apparence qui a du mal a
marcher, la met dans son gant et, malgré I’intervention
de la femme de Pryderi, prend la décision de la pendre
le lendemain.

Il vient au tertre et y plante deux fourches.
Il voit alors successivement arriver dans ce pays
ou, depuis sept ans, il n’avait vu ni homme, ni béte,
trois visiteurs qui intercedent en faveur de la souris :
un pauvre clerc qui lui propose une somme d’une
livre pour 1’épargner, un prétre monté sur un cheval
harnaché qui lui en offre trois, puis un évéque avec sa
suite et ses bagages. Ce dernier propose d’abord sept
livres, puis vingt-quatre livres, enfin ses sept chevaux
et les sept charges qu’ils portent. Mais Manawyddan
refuse et réclame la libert¢ de Rhiannon et Pryderi
ainsi que la cessation de I’enchantement sur le pays.
On apprend alors que la souris est en fait la femme
enceinte de I’évéque et que c’est ce dernier qui a jeté
le charme pour tirer vengeance sur Pryderi du jeu du
blaireau dans le sac que Pwyll avait fait subir a Gwawl



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 4

Le chateau de Caernafon

dans la premicre branche. Et aussi que, pendant leur
captivité, Pryderi portait au cou les marteaux de la
porte de la cour de I’évéque et Rhiannon les licous
des anes apres qu’ils avaient été porter le foin.

La solidarité avec la premicre branche ne
tient pas qu’au lieu et aux personnages, mais aussi
a la nature et aux causes de ’action. Le ressort se
trouve, d’une part, dans la remise en cause de la
prospérité et, d’autre part, dans 1’explication puisque
I’enchantement trouve son origine dans la premicre
branche, plus particuliecrement dans 1’épisode du
jeu du blaireau dans le sac. La prospérité dont il est
question est méme ici définie tres précisément. Ce qui
disparait, ce sont les troupeaux et les moissons (cf. les
ravages des souris), les batiments qui les abritent (cf.
le foin rapporté par les anes dont Rhiannon porte les
licous durant sa captivité) et les hommes nécessaires
a leur mise en valeur, bref la seule prospérité
agricole. La nature sauvage continue de prodiguer ses
ressources : le gibier (cf. le sanglier blanc, méme si sa
couleur et sa disparition dans le chateau merveilleux
le désignent comme venant de I’Autre monde), le
poisson, le miel sauvage, et lorsque Manawyddan et
Pryderi s’essaient a 1’artisanat, ils réussissent au-dela
de toute espérance. Les affinités équines de Rhiannon,
qui portait au cou les licous, et de Pryderi qui portait
symétriquement les marteaux de porte, prolongent
aussi les motifs de la premicre branche (Rhiannon
cavali¢re ou portant les visiteurs sur son dos; Pryderi
naissant en méme temps qu’un poulain). On notera
aussi que la séquence ou Manawyddan calme la

femme de Pryderi, quand ils se retrouvent seuls apres
la disparition de ce dernier et de sa mere, semble
correspondre avec celle ou Pwyll respecte la femme
d’Arawn. Kicva, la femme de Pryderi, semble aussi
plutdt du coté de Gwawl que de celui de Manawyddan
puisqu’elle intercede en faveur de la souris.

En revanche, si la chasse au cerf blanc
promettait la royauté, la poursuite du sanglier blanc
provoque la disparition de Rhiannon et de Pryderi et
I’apparition de trois clercs ou plutdt faudrait-il dire
de trois druides tant la christianisation est maladroite.
Et au jeu du blaireau dans le sac semble correspondre
I’enfermement de 1’épouse-souris enceinte dans le
gant de Manawyddan qui n’oublie pas d’en nouer
I’extrémité avec une ficelle.

La forme se rapproche davantage de ’aspect
plus dégradé¢ d’un conte dans la mesure ou les
personnages sont métamorphosés magiquement en
animaux (comme pour la souris enceinte) au lieu
d’en prendre d’eux-mémes ’apparence comme les
femmes-oiseaux irlandaises. Cela se traduit aussi
par I’accentuation de I’aspect répétitif, qui dans la
premiére branche se limitait a la triple apparition de
Rhiannon. Ici, I’enchantement est exécuté en deux
phases. Dans la premiére, il reste deux couples et la
séquence d’exil se décline en trois métiers concernant
la transformation du cuir (fabrication de selles avec,
donc, un rapport avec le cheval, fabrication de
boucliers donc d’armes, fabrication de souliers, métier
choisi pour sa petite valeur puisque dit Manawyddan :
«des cordonniers n’auront jamais assez d’audace pour



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Le Snowdon

chercher a nous tuer ou a nous créer des obstacles ».
Dans la seconde, la disparition est programmeée en une
double séquence (Pryderi, puis sa mere prévenue par
Manawyddan) et, si I’exil se limite a la régression a
I’¢état du cordonnier, les ravages des souris se répetent
sur trois clos et I’intervention en faveur de la captive a
quatre reprises (la femme de Pryderi, le pauvre clerc,
le prétre et le riche évéque).

L’aspect répétitif apparait aussi dans la
manifestation d’un coup de tonnerre suivi de Iarrivée
d’un nuage épais qui signalent I’enchantement. Ceux-ci
correspondant avec la disparition de la prospérité agricole,
il faut sans doute y voir ’action d’un Jupiter celtique
comparable au Dagda irlandais : tonnerre, manteau gris
de brouillard, action des phénomeénes atmosphériques
et agricoles sur I’agriculture. Les pieds s’attachant a la
pierre froide qu’est le marbre et les chaines qui pendent
du ciel, paraissent aussi dans sa maniere. En tout cas, ce
parait étre 1a que se niche le ressort de I’opposition avec
la premiére branche. Celle-ci démarrait sur une descente
aux enfers de Pwyll qui lui procure une femme, un fils
et la prospérité, le tout remis en question par Gwawl. La
troisieme branche se conclurait plutdt par un enlévement
au ciel de Pwyll et de Rhiannon, suivi par une menace
de pendaison sur un tertre (entrée de I’ Autre monde) qui

contraint a nouveau Gwawl a restituer la mére, le fils et la
prospérité agricole.

Le mythe de la fontaine de marbre et de la
coupe d’or renvoie probablement a un rituel dont nous
n’avons pas trouvé trace dans notre rapide revue de la
mythologie irlandaise, mais qui semble en rapport avec
un dieu du ciel. Si la premiére branche se rapportait a
un mythe d’inauguration royale 1i¢ au complexe rituel
de Beltaine, la troisieme se présente plutdét comme un
rituel de confirmation ou la chasse d’un sanglier blanc
a valeur sacerdotale (elle provoque I’arrivée de trois
clercs) remplace la chasse au blanc cerf a valeur royale
(elle provoque I’arrivée de la Rhiannon cavaliere et sa
métamorphose de vieille femme sorcicre, 1épreuse et
horrible en jeune et belle reine de mai). Mais dans les
deux cas, la prospérité constitue 1’enjeu central du récit
mythique. La prospérité agricole semble liée a une
divinité céleste non nommée qui gouverne le tonnerre
et le brouillard alors que Manawyddan gouverne pour
sa part l’artisanat de la transformation du cuir, de
I’émail bleu qu’il avait appris de Llasar Llaessgygwyd’

7 C’est probablement le méme que le Llasar Llaesgyvnewit qui a
résisté a lamaison de fer chauffée a blanc dans la seconde branche.
La production de I’émail implique de fortes températures et la
couleur bleue est celle de la mer, le royaume de Manawyddan.

10



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

et la dorure des boucles (il est un des trois cordonniers-
orfevres).

La quatrieme branche : Math

Cette derniére branche, bien que la plus
complexe, est assurément la mieux comprise
des quatre, notamment grace aux analyses de G.
Dumézil®. Comme pour la seconde, cette derniére
branche peut paraitre reliée un peu arbitrairement au
reste du Mabinogi. Pryderi, maitre du sud du Pays de
Galles, n’y intervient en effet que dans la premiére
partie et un peu fortuitement en tant que voisin de
Math qui gouverne le nord. Cela permet cependant
d’assurer qu’il est bien le héros principal du Mabinogi
puisqu’il nait dans la premiere branche et meurt dans
la derniere.

Le roi Math ne peut vivre en temps de paix
que les deux pieds dans le giron d’une vierge. Son
neveu Gilfaethwy, fils de Don, tombe amoureux de
la jeune fille et son fréere Gwydyon, fils de Don, se
rend compte de sa maladie d’amour. Pour résoudre le
probléme, il décide de provoquer la guerre avec le sud
et pour cela se rend, sous I’aspect d’un barde, chez
Pryderi pour lui demander les porcs qu’Arawn lui a
envoyés d’Annwn. Il charme Pryderi par ses récits
et, comme ce dernier a promis de ne pas donner ni
vendre les porcs avant que leur nombre ait doublé, il
lui propose de les échanger contre douze magnifiques
chevaux avec douze selles et douze brides précieuses,
douze chiens de chasse noirs a poitrail blanc avec
douze colliers et douze laisses que tout le monde
croit en or, et douze boucliers dorés. Mais toutes ces
merveilles sont magiques et illusoires, les écus n’étant
par exemple que des champignons transformés ; et,
comme le charme ne dure qu’un jour, il se dépéche
de revenir. Quand il arrive a la cour de Math, le pays
est déja en guerre contre le sud. Gwydyon profite de
I’absence de Math, parti a la guerre, pour faire coucher
son frére avec la jeune fille, puis ils le rejoignent et,
apres divers affrontements, le sort du conflit se décide
lors d’un combat singulier au cours duquel Pryderi est
tué par Gwydyon.

A son retour, Math découvre le viol de la
vierge et décide de chatier les coupables. De sa
baguette magique, il métamorphose Gilvaethwy
en biche et son frére en cerf. Ils reviennent au bout
d’un an en compagnie d’un faon vigoureux qu’ils ont
congu. Puis Math les transforme en sangliers méale et
femelle et ils reviennent avec un petit trés fort pour
I’age qu’il paraissait. Une troisiéme fois, il en fait
une louve et un loup qui reviennent I’année suivante

8 L’oubli de I’homme et [’honneur des dieux, 1985, pp. 93-111.

Chapitre 4

avec un fort louveteau. Math rameéne les parents et
les trois petits, qui sont baptisés (sic) et deviendront
trois guerriers fameux et fideles, a forme humaine. I1
cherche ensuite a remplacer sa vierge porte-pieds et
Gwydyon propose sa sceur Arianrhod (« roue d’argent
», une périphrase pour la lune ou plus probablement
une constellation?). Mais quand il la fait passer au-
dessus de sa baguette, elle laisse apres elle un enfant
blond et fort, puis un second que Gwydyon emporte a
la dérobée et cache dans un coffre. Le premier, a peine
baptis¢, se dirigea vers la mer et devint aussi bon
nageur que le plus rapide des poissons et il fut plus
tard tué d’un coup de lance par son oncle Govannon.

L’autre enfant grandit trés vite. Au bout d’un
an, il était d’une taille qui paraissait forte, méme
pour un enfant de deux. Mais sa mere refusa de lui
donner un nom. Gwydyon fit alors paraitre un navire
par enchantement en transformant des algues en cuir
de diverses couleurs (signe de I’ Autre monde), puis il
vint a ’entrée du chateau d’Arianrhod avec I’enfant
en changeant leurs visages et leurs apparences en
celles de cordonniers pour ne pas étre reconnus. Sa
sceur commanda une paire de souliers qu’il fabrica
d’abord trop grande, puis trop petite. Aussi vint-elle
jusqu’a leur bateau pour se faire mesurer le pied et
fabriquer les souliers. A ce moment, Gwydyon taillait
et le gargon cousait. Un roitelet se dressa sur le pont et
I’enfant lui lanca un coup, I’atteignant entre le nerf de
la jambe et I’os. Elle rit et dit : ¢ ’est d’'une main stire
que le lleu I’ a atteint. Gwydyon, tout en rendant ses
traits a I’enfant, répliqua : il a désormais un nom, ce
sera Lleu a la main siire. La mére jure alors qu’elle
ne donnera pas d’armure a ’enfant avant qu’elle ne
I’en revéte elle-méme. L’oncle change leurs traits
en ceux de bardes, vient a nouveau au chateau de sa
sceur et utilise une ruse magique. Il fait voir un grand
mouvement de navires et entendre des sonneries de
trompettes et des cris tout aussi illusoires. Du coup,
Arianrhod donne des armures aux deux bardes pour
qu’ils aident a la défense. Quand elle s’apercoit
qu’elle a été jouée, elle jure que son fils n’aura jamais
de femme. Mais Gwydyon réunit les fleurs du chéne,
du genét et de la reine-des-prés pour fabriquer a
son neveu la plus belle des femmes. On la nomma
Blodeuwedd (« aspect de fleurs »).

Malheureusement un jour Blodeuwedd voit
passer un cerf poursuivi par des chasseurs et tombe
amoureuse de Gronw, leur chef. Ils complotent tous

9 Selon J. Loth, Les Mabinogion, 1913, p. 191, note 1, Arianrhod
est le nom de la Couronne boréale, une petite constellation de 9
¢toiles disposées en arc de cercle dont trois sont tres brillantes.
Connue de Ptolémée, elle se repere assez facilement entre Véga
et Arcturus, dans le prolongement du « manche de casserole » de
la Grande Ourse.

11



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

les deux pour tuer Lleu et Blodeuwedd apprend en
questionnant son mari la maniére d’y parvenir. Il
faut passer une année a fabriquer le javelot en n'y
travaillant que pendant la messe du dimanche. On ne
peut le tuer ni dedans, ni dehors, ni a pied, ni a cheval.
11 faut préparer une cuve pour son bain au bord d’une
riviére avec une claie vottée sur la cuve pour la couvrir
intégralement, amener un bouc pres de la cuve, et
attendre pour lancer le javelot qu’il ait un pied sur le
dos du bouc et I’autre sur le rebord de la cuve. Les
deux amants peuvent donc mettre a exécution leur
machination et Gronw expédie au moment idoine sa
lance empoisonnée sur le mari qui s’envole aussitot
sous la forme d’un oiseau et disparait.

La nouvelle parvient a Math et Gwydyon, et ce
dernier part a la recherche de son neveu. Il le retrouve
en suivant une truie et en remontant Nant y Llew (« la
vallée du lion », avec jeu de mots Llew/Lleu). Il voit
que I’animal se nourrissait de chair pourrie et de vers
au pied d’un chéne, et jetant les yeux au haut de ’arbre,
il apercoit un aigle. Il chante alors une incantation de
trois fois trois vers et en trois étapes 1’oiseau descend.
Il le raméne a la cour et le fait soigner par de bons
médecins. Ils rassemblent alors des troupes et viennent
au chateau de la traitresse €pouse et de son amant.
Blodeuwedd s’enfuit avec ses femmes et leur terreur
est telle que les suivantes ne peuvent marcher qu’en
retournant la téte si bien qu’elles tombent dans la
riviere Kynvael et s’y noient. Gwydyon transforme
la femme en hibou afin qu’elle n’ose plus montrer sa
face de traitresse a la lumicre du jour. Lleu demande
réparation a Gronw et on convint que ce dernier devrait
subir un coup de lance au méme lieu que le mari
trompé. Lleu accepte que ’amant puisse se protéger en
mettant une pierre plate entre lui et le coup, mais quand
il expédie sa lance, celle-ci traverse la pierre de part en
part et Gronw aussi. Il reste pour témoigner de ces faits
(mythiques) une pierre percée d’un trou appelée Llech
Gronw.

Ce récit est extrémement riche. On peut le
considérer comme un des textes les plus édifiants de
la mythologie celtique galloise, non seulement celle
de Lleu, c’est-a-dire de la forme galloise du grand
dieu panceltique Lug, mais de tout I’état-major divin
britonnique. Nous laisserons de coté le royaume du
sud, notamment le personnage de Pryderi, bien plus
longuement évoqué par les premiere (naissance) et
troisiéme (errance et disparition) branches ou il est lié
a sa mere, Rhiannon, et a son beau-pére Manawyddan
qui sont assurément deux anciennes divinités. La
quatrieme branche ne nous apporte que la confirmation
de ses liens avec Arawn et I’Annwn d’ou proviennent
les fameux porcs qui sont a I’origine de la guerre.

Nous concentrerons au contraire nos
commentaires sur la famille dirigeante du royaume
du nord. L’analyse précitée de G. Dumézil a mis en
¢vidence la conservation d’une certaine structure
théologique, parfois évidente, quand il s’agit
de personnages comme Lleu ou Govannon, les
équivalents gallois des irlandais Lugh et Goibniu,
parfois moins.

Les personnages les plus importants sont
deux magiciens, le roi Math et Gwydyon qui, selon
Dumézil, symbolisent la premiére fonction. Le
premier apparait comme un chef temporel, doté d’une
baguette qui sert aux transformations (Gilfaethwy et
Gwydyon) ou aux ordalies (Arianrhod), mais aussi
d’une magie réceptive dans la mesure ou il a I’ouie si
fine que nulle conversation ne peut lui échapper. Il a
aussi un comportement différent en temps de paix ou
de guerre. Dans le premier cas, il parait quasi inactif,
n’ayant pour seule tiche que de rester au centre en
son palais, les pieds posés sur le sein d’une jeune
vierge, pendant que ses neveux font le tour de ses
états pour prélever les contributions des dépendants.
Le mythéme du pied possede un sens de prospérité,
la vierge étant un réservoir de fécondité, et le rapport
de Math a sa vierge évoque celui qui, a Rome, lie
le rex aux Vestales. En temps de guerre, Math doit
se tenir au milieu de ses troupes. En somme, Math
a bien I’attitude d’un roi celtique qui doit assurer la
prospérité et la protection de son royaume, mais dont
I’activité personnelle est limitée par des interdits, et
le personnage rappelle tout a fait le dieu-roi irlandais
Nuada.

Le second magicien, Gwydyon, est assez
différent. Beaucoup plus actif et mobile, il dispose
d'une magie qui consiste surtout a changer les
apparences. Il modifie ses traits et ceux de son
neveu pour qu’Arianrhod ne les reconnaisse pas. Il
transforme les champignons en boucliers, les algues
en cuir, suscite des bruits, des navires, des animaux
(chevaux, chiens) et des objets précieux (selles,
laisses) illusoires. Il semble d’ailleurs ne constituer
quun dédoublement de Manawyddan qui, dans
la troisieme branche travaillait merveilleusement
le cuir, fabriquant selles, boucliers et souliers tout
comme Gwydyon le fait a la cour de Pryderi (selles
et boucliers) ou devant Arianrhod (souliers). Et la
capacité a changer d’apparence se retrouve aussi dans
le Manannan mac Lir irlandais lors de la conception
de Mongan.

La fonction guerriere apparait a deux
niveaux dans le récit, d’abord au niveau royal, car
pour relativement passive qu’elle soit, la présence
de Math sur le terrain est obligatoire, ensuite au

12



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

niveau héroique, dans la seconde partie de 1’histoire
consacrée au récit de la naissance animale de trois
guerriers fameux. Cette ambiguité rappelle celle des
guerriers-fauves scandinaves, les Berserkir d’Odhinn
et leurs imitateurs humains, et aussi certains avatars
indiens ou iraniens. Le théme peut aussi faire allusion
aux pratiques initiatiques homosexuelles des guerriers
celtiques, germaniques ou grecs, treés transparentes
dans la mythologie. La situation se rapproche de
celle de Cuchulainn ou de Finn, qui sont aussi des
héros, des fils de dieux (Lugh pour Cuchulainn, ou
Cumall, I’équivalent irlandais du Mars Camulos des
Gallo-Romains, pour Finn).

La troisiétme fonction apparait avec
Arianrhod, mére de deux jumeaux, Dylan et Lleu, qui
constituent un couple de Dioscures dont la théologie
indo-européenne présente tant d’exemplaires, tant en
Inde (les Asvin), qu’en Grece (Castor et Pollux) ou
en Scandinavie (Njordr et Freyr), avec méme parfois
un penchant de I’'un pour ’océan (en Scandinavie,
Njordr est le protecteur de la navigation). Cela
explique méme une phrase de Diodore de Sicile
(IV, 56) disant que ceux des Celtes qui habitent pres
de I’Océan honorent le plus, parmi les dieux, les
Dioscures. En effet, si Dylan et Lleu forment bien un
couple de jumeaux dont la mere, Arianrhod, habite un
chateau situ¢ au bord de 1’océan (cf. les mouvements
de navires suscités par Gwydyon), le second était bien
I’équivalent gallois du grand dieu qui sous le nom de
Lugh ou de *Lugus-Mercurius tenait le premier role
en Irlande comme en Gaule.

Une fois Lleu apparu dans le récit, celui-
ci se concentre sur lui, montrant bien qu’il est le
personnage essentiel. De ce fait, nous tenons sans
doute I’essentiel de la mythologie du grand dieu
panceltique dans sa tradition galloise : sa croissance
rapide qui se retrouve en Irlande a propos de son
fils héroique et guerrier, Cuchulainn, mais aussi
chez Pryderi, dans la premiere branche, et peut-
étre méme chez les trois guerriers a naissance
animale de la quatriéme branche ; son éducation par
Gwydyon au cours de laquelle il acquiert un nom'
et une compétence de cordonnier qui le rapproche
a nouveau de Pryderi qui aidait Manawyddan dans
son activité de cordonnier de la troisiéme branche ;
son mariage avec une femme-fleur qui le trahit ;
sa mort, son ornithomorphie et sa résurrection ; sa

10 Sergent B., L’homosexualité initiatique dans [’Europe
ancienne, 1986.

11 Les trois interdits formulés par la mére (pas de nom, pas
d’armes, pas de femme) sont considérés par Le Roux et
Guyonvarc’h, La société celtique, 1991, p. 179, comme une
formule trifonctionnelle parce que I’attribution du nom est un
privilege du druide.

Chapitre 4

Conwy

vengeance qui consiste a transformer sa femme en
hibou et a tuer I’amant en transpercant auparavant
de son javelot une pierre plate.

Gwydyon, Gilvaethwy, Govannon ou
Arianrhod sont désignés comme fils ou fille de Don, la
sceur du roi Math. Le nom de Don semble équivalent a
celui de Dana par lequel I’Irlande appelle les anciens
dieux réfugiés dans les tertres, les Tuatha Dé Danann,
les gens de la déesse Dana. De méme, la mythologie
de Lleu recoupe celle de I’Irlande par plusieurs autres
aspects. Le premier est celui de I’exploit qui lui vaut
son nom de Lleu a la main slire parce qu’il atteint
adroitement un roitelet entre le nerf de la jambe et
I’0s. Il n’est pas évident qu’il s’agisse ici d’un coup
de fronde comme dans la bataille de Mag Tured. La
vraisemblance voudrait plutot qu’il s’agisse d’une
aléne de cordonnier puisque I’enfant est alors en train
de coudre des souliers. Mais le surnom rappelle une
qualification fréquente de Lugh en Irlande, Lamthada
(« a la longue main » ou « au long bras ») qui insiste
sur sa capacité¢ a utiliser avec force et habileté une
arme de jet. Son lancer de javelot contre Gronw en
donne un autre bon exemple.

Le second aspect concerne son mythe de mort
qui inverse celui de la naissance de sainte Brigide. La

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

mere de cette derniére ne pouvait accoucher ni dedans,
ni dehors, et elle le fait en trébuchant sur le seuil de la
porte, un seau de lait mousseux a la main. Lleu ne peut
étre tué ni dedans, ni dehors, ni a pied, ni a cheval,
sans préjudice d’autres dispositions qui rendent la
tache quasi impossible. Cette inversion ob¢it a une
logique purement calendaire puisque Lugh est fété au
milieu de 1’été, a mi-distance de Beltaine et Samain,
et que la Sainte-Brigide a christianisé Imbolc, ou la
Brigit paienne devait jouer un role essentiel, au milieu
de I’hiver et a mi-distance de Samain et de Beltaine.
Lugnasad se féte au début aolt quand la chaleur
est 2 son maximum mais alors que le soleil est déja
déclinant sur I’horizon. Imbolc achemine au contraire
vers la renaissance encore timide mais assurée de la
lumiére, de la chaleur et de la végétation.

L’inversion des mythes obéit donc ici a une
logique qui ne nécessite pas d’opposer I’Irlande de
Brigit et la Bretagne de Lleu. Il en va différemment
pour le mythe de la femme-fleur. Dans la verte Erin,
le mythe voit s’affronter Curoi, que nous avons
caractérisé comme un avatar du Dagda, et Cuchulainn,
fils de Lugh ; Blathnat (« petite fleur ») trahit Curoi
au profit de son adversaire. Au Pays de Galles,
Blodeuwedd est la femme de Lleu et le trahit au profit
de Gronw. La trahison garde comme point commun
le moment du bain. Blathnat attache son mari par les
cheveux aux barreaux du lit pendant qu’elle le lave
dans la cuve, lui prend son épée et ouvre la forteresse.
Curoi parvient a tuer une centaine d’hommes a coups
de poing et de pieds, mais est finalement décapité par
Cuchulainn. On peut opposer un Lleu plutot aérien (il
doit étre tué alors qu’il est au-dessus de sa cuve, on le
retrouve en haut d’un arbre et il transforme sa femme
en hibou) et un Curoi plutot chtonien ou marin (il est
attaché par les cheveux dans la cuve, ce qui I’empéche
de se relever, Ferchertne le venge en se jetant avec sa
femme du haut d’une falaise sur les rochers pres du
rivage, et dans certaines autres circonstances, il vient
par la mer ou y disparait).

Lespremiere ettroisieme branches du Mabinogi
nous ont montré la déesse-reine et son fils (Rhiannon
et Pryderi) périodiquement enlevés a leur pays et
nous avons méme vu que ce qui disparaissait, c’était
plus précisément la ressource agricole. Cela pourrait
signifier que la divinité-reine passe, un peu a la maniére
de la Perséphone grecque, alternativement selon les
saisons d’un séjour a un autre. Gronw est un candidat
a la royauté puisqu’il chasse le cerf, et il combat Lleu
comme Pwyll supplée Arawn face a Hafgan dans la
premiére branche. Si nous nous trouvions en présence
d’une version inversée relativement simple, il faudrait
en déduire que Gronw est un héros de type jupitérien,

le correspondant gallois de Curoi, alias le Dagda. Un
mythéme confirme d’ailleurs cette idée : celui de la
pierre plate percée en son centre de 1’ouverture faite
par la lance de Lleu ; telle quelle, elle ressemble a une
meule de moulin et on peut dire que cette meule n’a pas
protégé Gronw de la vengeance de Lleu. Et de méme
que Lleu n’est pas vraiment tu¢ par un coup de lance
mais seulement transformé en oiseau solaire, on sait
par le Festin de Bricriu qu'une décapitation ne suffit
pas a empécher le retour de Curoi avec sa téte sur ses
épaules dés le lendemain. Blodeuwedd est transformée
en oiseau nocturne et hivernal tandis que ses suivantes
tombent dans une riviére, la téte en arricre, ce qui doit
manifester un marqueur calendaire d’Imbolc qui est,
en Irlande, le moment ou Cuchulainn, qui n’a plus
de force, effectue son retournement. Enfin, il ne faut
pas oublier la complémentarité a distance de Brigit
(ou sainte Brigide) et de Lugh. Si la Sainte-Brigide
(Imbolc) s’oppose a Lugnasad comme le milieu de la
saison sombre hivernale au milieu de la saison claire
estivale, Brigit, fille du Dagda, devait posséder le méme
pouvoir que Lleu. En effet, on montrait a Kildare, pres
de la porte de I’enceinte entourant le monastere, une
pierre trouée. Pour Cogitosus, il s’agissait d’une meule
que Brigide avait miraculeusement transportée et qui
avait résisté a 1’incendie du moulin du monastére, les
flammes n’ayant ni touché ni bralé cette pierre. Deux
autres miracles de sainte Brigide sont encore plus
catégoriques. Dans le premier, la jeune Brigide jouait a
faire un autel en pierre et un ange vint perforer la pierre
aux quatre angles pour y mettre quatre pieds de bois. Le
second appartient malheureusement a cette catégorie
des miracles tres abrégés de la fin de la Vita Prima ou
tout tient en deux lignes, néanmoins importantes : un
jour sainte Brigide perfora de son doigt la pierre la plus
dure. Elle en avait alors un grand besoin mais pour
abréger I’auteur en tait la raison ! C’est fort dommage
mais cela confirme que sainte Brigide avait le méme
pouvoir mythique que Lleu (trouer la pierre) et que cette
activité était par ailleurs en relation avec la fabrication
des meules de moulin. On vérifie une fois de plus que la
sainte €tait bien la digne héritiere de la paienne Brigit,
la fille du divin meunier qui fait tourner la roue céleste
du ciel nocturne ou s’est réfugiée Arianrhod, la roue
d’argent, mere dénaturée de Lleu.

Quant a la traitresse femme-fleur, hésitait-
elle entre Lleu/Lugh et Gronw/Curoi, alias le Dagda
selon les saisons, passant d’un Autre monde ou les
abeilles butinent éternellement les prairies fleuries a
notre monde ou elles surgissent en méme temps que
la reine de mai, promesse de moissons a venir ? Deux
versions du mythe ne suffisent pas pour s’en assurer.

14



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Lludd et Llefelys"

Ce texte a comme héros principaux deux
fréres, I’un, 1’ainé, roi de Bretagne, Lludd, et 1’autre,
Llefelys, roi de France. Les deux personnages sont
peu connus en dehors de cette histoire, mais on les
a identifiés avec de bonnes raisons aux équivalents
bretons des Nuada et Lugh irlandais. Le premier
apparait en effet sous la forme Lludd Llawarian
(Lludd « a la main d’argent ») dans un passage de
Culhwch ac Olwen, ce qui correspond au détail du
bras coupé du dieu-roi irlandais qui sera remplacé par
une prothése d’argent, et Lludd semble correspondre
a une altération de Nudd, le nom attendu en gallois, le
[l initial remplagant le n par assonance avec Llefelys.
Le personnage est attesté a 1’époque antique sous
I’épithete de Nodens et il est assimilé au dieu Mars
au sanctuaire de Lydney Park, a ’embouchure de la
Severn dans le comté de Gloucester. Quantau second,
Llefelys, dont 1’orthographe ancienne est Lleuelis, il
peut étre assimilé au Lleu du Mabinogi et au Lugh
irlandais. Et ce d’autant plus qu’il joue un role
comparable dans notre récit ou il aide Lludd de ses
conseils et en Irlande ou Lugh supplée Nuada lors de
la seconde bataille de Mag Tured".

L’histoire appartient a une série mythique de
fléaux trifonctionnels bien connue par les travaux de
G. Dumézil*. Le roi Lludd, fils de Beli, est un grand
batisseur, un bon guerrier et un généreux distributeur. I1
présente donc les traits d’un bon roi celtique. Pourtant
son pouvoir est remis en cause apres quelques années
de régne par ’apparition de trois fléaux. Le premier
est le fait d’une race d’envahisseurs, les Coraniaid,
dotée d’un savoir magique particulier, royal pourrait-
on dire, puisque la quatriéme branche du Mabinogi
I’attribuait au roi Math : celui d’entendre toutes les
conversations qui se tenaient en Bretagne, fussent-
elles susurrées a voix tres basse, pourvu que le vent
parvint a la surprendre, si bien qu’on ne pouvait leur
nuire. Le second consistait en un cri terrifiant qui se
faisait entendre chaque nuit des calendes de mai au-
dessus de chaque foyer en entrainant la stérilité, ce qui
renvoie cette fois aux mésaventures de Manawyddan,
Pryderi et Rhiannon dans la troisieme branche. Enfin,
on avait beau accumuler dans les cours royales pour
un an de nourriture et de boisson, on n’en avait que
ce qui se consommait durant la premicre nuit. Cette
disparition de nourriture et de boisson est le fait d’un
magicien pourvu d’un sac impossible a remplir qui

12 Roberts B.F., Cyfranc Lludd a Llefelys, 1975, pp. 1-6.

13 Voir P. MacCana, Celtic Mythology, 1970, p. 69.

14 Mythe et épopée, vol. 1, 1968, pp. 613-616, avec paralléles
comparatifs iranien (pp. 617-621) et indien (pp. 621-623).

Chapitre 4

ressemble beaucoup a celui manié par Pwyll dans la
premiére branche du Mabinogi.

Mais Lludd ne sera pas détroné car il s’adresse
a son frere Llefelys, devenu par son mariage roi de
France, qui lui explique ce qu’il doit faire. Pour qu’ils
puissent s’entretenir sans que leur conversation soit
entendue, ce dernier fait fabriquer une grande corne de
cuivre et verser du vin a I’intérieur pour en expulser le
diable. Il lui donne alors certains insectes dont Lludd
devra broyer une partie dans 1’eau. Il jettera ce liquide
sur tous ses sujets réunis lors d’'une assemblée mais
seule la race des Coraniaid sera empoisonnée alors
que les autres n’auront aucun mal. Il devra garder
I’autre part des insectes pour se prémunir au cas ou
ce fléau se reproduirait. Le second fiéau, le cri, est
attribuable a un dragon qui lutte contre un autre de race
étrangere. Pour en venir a bout, Lludd devra mesurer
I’1le de Bretagne pour en trouver le point central,
puis il y fera creuser un trou et y mettra une cuve
d’hydromel recouverte d’un manteau. Epuisés par
leur combat, ils y tomberont sous forme de pourceaux
et s’endormiront apres avoir bu la cuve d’hydromel. Il
faudra alors replier le manteau sur eux et les enterrer
dans un coffre de pierre dans le lieu le plus fortifié
de ses états, ce qui protégera la Bretagne de toute
invasion. Enfin, Lludd devra veiller et combattre pour
surprendre le magicien-voleur, un homme de tres
grande taille qui endort par une musique magique',
et, pour s’empécher de dormir, il devra avoir une cuve
d’eau pres de lui et s’y jeter si nécessaire.

Pourvu de ces instructions, le roi de Bretagne
réussit a empoisonner les Coraniaid, trouve le point
central a Oxford et enterre les porcs dragons dans les
montagnes d’Eryri a Dinas Emreis. Puis il se saisit
du magicien voleur qui promet de tout restituer. Et a
partir de ce moment, il gouverna la Bretagne en paix
et de facon prospére jusqu’a la fin de sa vie. Le mythe
se relie donc explicitement aux capacités du roi Lludd,
fils de Beli, a assurer la prospérité. Il se rapporte plus
particuliérement a une date, le début mai, qui est celle
de Beltaine, le « feu de Bel », ou en Irlande un roi
rencontre la souveraineté au cours d’une chasse au
cerf. Les trois fléaux sont trifonctionnels puisque le
premier fait allusion a un pouvoir magique permettant
de controler (ou non) les sujets, le second concerne
un combat de dragons symbolisant 1’affrontement de
deux armées et la capacité¢ subséquente a assurer la
protection et la paix, le troisiéme illustre ’aptitude a
maintenir la prospérité¢ et la générosité distributrice
du roi.

15 Cette définition (grande taille, sac inépuisable rappelant un
chaudron d’abondance, capacité musicale) renverrait facilement
a un équivalent britonnique du Dagda.

15



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Vers Holyhead

Taliesin

La tradition britonnique connait I’existence
de plusieurs grands poe¢tes bardiques des le VI siecle
ap. J.-C. A vrai dire, il est difficile sinon impossible
de déméler leur personnalité historique des €léments
mythiques qui I’encombrent. Le plus important est
sans doute Taliesin qui a di étre un pocte a la cour de
Powys au Pays de Galles et a celle de Rheged dans
I’actuel Cumberland. On lui préte aussi un voyage en
Armorique aupres de saint Gildas, mais il représente
surtout une incarnation légendaire du bardisme. Il est
parfois assimilé a Merlin (Myrddyn) a moins que I’on
ne prétende qu’il ait enseigné sa science a ce dernier.
La seconde branche du Mabinogi le fait participer a
la malheureuse expédition irlandaise de Bran le Béni,
dont il est un des rares survivants, et Culhwch ac
Olwen le cite dans I’entourage du roi Arthur.

Ses prétendues ceuvres ne sont connues que
par des manuscrits du Xe si¢cle ou bien plus tardifs. Le
conte de Taliesin composé au XVI¢ si¢cle par un soldat
gallois rapporte sa naissance mythique et I’acquisition
de ses pouvoirs magiques. Dans une premicre vie, il
s’appelle Gwion Bach et est chargé par son maitre, le
vieil aveugle Morda, d’agiter le contenu d’un chaudron
ou Ceridwenn, une magicienne experte, dont le mari
appelé Tegid Foel est un géant, a mis a bouillir pendant

un an et un jour diverses plantes ramassées a un moment
propice. Le but est de procurer le don de I’inspiration
prophétique a son fils, le hideux Morvran, surnommé
le Monstre noir a cause de la couleur de sa peau car, au
bout du délai trois gouttes aptes a procurer le don se
sépareront du reste du mélange qui constitue un puissant
poison. Mais au moment opportun les trois gouttes
bralantes sautent du chaudron alors que la magicienne
s’est endormie et tombent sur le doigt de Gwion Bach
qui le porte instinctivement a sa bouche et acquiert
ainsi la connaissance. Réveillée par I’explosion du
récipient sous I’effet du poison, Ceridwenn comprend
immédiatement la situation et décide de tuer Gwion
Bach qui s’enfuit sous 1’aspect d’un lievre tandis que
Ceridwenn se transforme en lévrier. Il s’ensuit diverses
métamorphoses, poursuivante et poursuivi empruntant
diverses formes (poisson et loutre, oiseau et faucon).
Dans une grange, le gar¢on se transforme en grain de
blé que la magicienne, qui a pris 1’apparence d’une
poule noire, finit par avaler.

Plus tard, quand Ceridwenn reprend sa forme
humaine, elle se retrouve enceinte et donne naissance a
un tres bel enfant dont elle sait qu’il est la réincarnation
de Gwion Bach. Ne pouvant se résoudre a le tuer, la
sorciere I’abandonne sur la mer apres I’avoir placé
dans un sac de cuir qui constitue une sorte de coracle.
Elffin, fils de Gwydneu Garanhir dont le domaine

16



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

a ¢été envahi par la mer a cause de la négligence
du gardien a fermer les digues, vient au premier
novembre a la pécherie paternelle de 1’estuaire de la
Conwy. Mais la nasse, qui habituellement est pleine
de saumons a cette date, s’avére vide a I’exception du
coracle qui contient I’enfant. Il tranche les cordons du
cuir et y trouve un enfant au front blanc (fal-iesin en
gallois) bien que le coracle ait erré depuis quarante
ans sur les flots. Dés lors, la fortune d’Elffin et sa
réputation a la cour du roi Maelgwyn s’accroissent
considérablement. Aussi se vante-t-il d’avoir le
barde le plus savant et la femme la plus estimable du
royaume. Le roi le fait emprisonner et envoie son fils
pour séduire 1’épouse de son impudent sujet. Taliesin,
qui dispose du don de prescience, remplace la femme
par une de ses servantes qui succombe au philtre du fils
du roi, lequel lui coupe, dans son sommeil, un doigt
porteur d’une bague. Taliesin vient a la cour, jette
un sort aux autres bardes qui ne savent que balbutier
devant le souverain et est contraint de s’expliquer.
Dans un po€me, il expose ses origines bibliques et ses
exploits dans 1’Antiquité. Puis il prédit la libération
d’Elffin et déclenche une puissante tempéte. Le roi
relache le prisonnier auquel Taliesin demande de
parier avec le souverain en prétendant qu’il posseéde
le cheval le plus rapide. Maelgwn arrive avec vingt-
quatre chevaux mais c’est celui d’Elffin qui remporte
la course. Taliesin fait alors creuser un trou et 1’on
découvre un chaudron rempli d’or.

Le Taliesin mythique qui narre ses origines
bibliques et antiques rappelle bien évidemment les
grands anciens comme Tuan et Fintan, méme si le
théme des métamorphoses est contracté en un temps
trés court lors de I’affrontement avec Ceridwenn,
lequel évoque plutét le combat des deux porchers
qui est présent¢ comme un épisode introductif a La
razzia des vaches de Cooley. Mais le fait que I’enfant
abandonné sur les flots navigue quarante ans dans un
sac de cuir avant d’arriver a une pécherie de saumons,
rappelle les trente ans pendant lesquels Tuan fut
sous la forme d’un saumon avant d’étre capturé
par le pécheur du roi Cairell, et mangé par la reine
et de renaitre plus tard sous la forme d’un devin a
I’époque de saint Patrick. La maniére dont le barde
gallois acquiert sa science le rapproche aussi de Finn
mac Cumall qui lui aussi s’approprie indiiment un
don d’illumination originellement destiné a un autre
par I’accident d’un doigt brlé. On discerne aussi
dans cet épisode un éventuel lien entre le chaudron
d’abondance (le sac de cuir, la fortune d’Elffin qui
s’accroit, le trésor découvert mais aussi le panier
inépuisable dont dispose Gwyddneu Garanhir selon
Culhwch ac Olwen), le chaudron de science qui

Chapitre 4

confére le don prophétique, et méme peut-étre un
chaudron atmosphérique puisque Taliesin suscite les
tempétes, tous les trois renvoyant d’ailleurs au Jupiter
irlandais dont le talisman est un chaudron. Quant a
Elffin, il évoque quelque peu le Mabon de la tradition
galloise ou le Mac Oc irlandais, fils du Dagda.

(a suivre)

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT
TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 1 LES MATERIAUX

Chapitre 5 juillet 2018
Chapitre 6 octobre 2018
Chapitre 7 novembre 2018
Chapitre 8 janvier 2019
Chapitre 9 février 2019

PARTIE 2 LE BESTIAIRE en 2019

17



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Sur les flancs du Snowdon

18



