
PETIT TRAITÉ DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATÉRIAUX

CHAPITRE 4 :
 LE CYCLE MYTHOLOGIQUE GALLOIS

Bernard ROBREAU

Conwy

Les clichés sont de Alice Lespinats



2

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

CHAPITRE 4 -  LE CYCLE 
MYTHOLOGIQUE GALLOIS 

	 Le Pays de Galles possède aussi une littérature 
médiévale importante qui sent le mythe. Les textes les 
plus importants ne remontent qu’au bas Moyen Âge 
et ils sont souvent qualifiés de contes, ce qui est sans 
doute exagéré car leur rapport au mythe est indéniable.  
Ils présentent souvent des correspondances avec les 
témoignages irlandais, même s’ils sont rarement 
immédiatement comparables. Il n’est pas sûr que 
ces documents le doivent uniquement à un état 
plus avancé de décomposition. En effet, l’histoire 
préchrétienne de l’île de Bretagne (la Grande- 
Bretagne) postule a priori une différenciation déjà 
ancienne car les Bretons antiques appartenaient déjà à 
un rameau linguistique nettement séparée de celui des 
Goidels. Et la conquête romaine a fort probablement 
accentué le fossé. Aussi, ce sont les points de contact 
et les différences entre traditions irlandaise et galloise 
qu’il nous faut ici explorer. Et au sein de la littérature 
galloise, il faut d’abord mettre l’accent sur les quatre 
branches du Mabinogi1 avant d’examiner quelques 
autres textes.

La première branche : Pwyll

	 Le récit est centré sur un tertre, celui 
d’Arberth en Dyvet, qui a sans doute servi de support 
à la mémorisation et il se décline en trois épisodes 
d’importance assez voisine si l’on prend comme 
critère le volume du contenu.
	 La première partie se tient à Arberth d’où 
Pwyll, le prince de Dyvet, part pour une chasse au 
cerf durant laquelle il rencontre à Glyn Cuch une 
autre meute avec des chiens blancs à oreilles rouges 
dont le maître est Arawn, roi d’Annwn (le monde 
inférieur), portant un habit de laine grise et monté sur 
un grand cheval de couleur gris-fer. Arawn lui propose 
d’échanger sa figure et son aspect avec lui pendant un 
an afin qu’il le débarrasse d’un ennemi, Hafgan, et 
devienne le seul roi d’Annwn. Cela se réalise ainsi 
et à son retour, Arawn s’aperçoit aussi que pendant 
toute la durée de l’échange Pwyll a respecté sa femme 
et qu’il dispose d’une véritable amitié. Inversement 
Pwyll constate que ses domaines n’ont jamais été si 
bien administrés que durant son absence.

1 Les quatre branches du Mabinogi et autres contes gallois du 
Moyen Âge, édités par P.-Y. Lambert, 1993. La vieille traduction 
française de J. Loth, Les Mabinogion, 1913, très riche en notes, 
mérite encore d’être consultée.

	 La seconde partie se déroule à Arberth où, 
assis sur un tertre, il voit une cavalière montée sur un 
grand cheval blanc pâle venir le long de la route qui 
part du tertre. Il donne l’ordre d’aller à sa rencontre et 
de la lui ramener mais elle accélère. Il enjoint alors au 
valet de prendre son cheval le plus rapide mais cela ne 
sert à rien. L’aventure se reproduit le lendemain avec 
le même résultat. Le troisième jour, il a la présence 
d’esprit de crier à la cavalière de l’attendre et ils ont 
ensemble une conversation. Elle s’appelle Rhiannon, 
c’est-à-dire « la divine grande reine », et elle lui 
demande de l’épouser. Mais un an plus tard, à leur 
festin de mariage, Pwyll fait une réponse imprudente 
promettant d’accorder la requête d’un solliciteur. Or 
celui-ci est Gwawl, l’ancien fiancé de Rhiannon, qui la 
réclame. Pwyll doit la laisser partir mais Rhiannon lui 
explique comment la récupérer. Déguisé en mendiant, 
il vient l’année suivante chez Gwawl et demande 
qu’on lui remplisse un sac de nourriture, mais celui-
ci se révèle impossible à combler et il annonce à 
Gwawl qu’il le restera tant que ce dernier n’y sera pas 
entré pour en tasser le contenu. Pwyll réussit ainsi à 
enfermer Gwawl dans le sac et à récupérer sa femme 
après avoir soumis le malheureux au jeu du blaireau 
qui consiste à rouer de coups le sac et son contenu.
	 La troisième partie débute trois ans plus tard 
à Arberth par la naissance du fils de Rhiannon et de 
Pwyll. Mais l’enfant disparaît la nuit de sa naissance 
et les femmes qui veillaient sur l’enfant et sa mère 
accusent cette dernière de l’avoir tué. On lui impose 
comme pénitence de porter les visiteurs sur son dos 
pendant sept ans. A cette époque, le seigneur Teyrnon 
possédait une jument de toute beauté qui mettait bas 
un poulain chaque année dans la nuit des calendes 
de mai, mais le poulain disparaissait régulièrement. 
Aussi, cette nuit-là, il décide de monter la garde. Il 
entend un grand bruit et voit une griffe pénétrer par 
la fenêtre et s’emparer du poulain nouvellement né. 
Tirant son épée, il coupe le bras à partir du coude 
et sauve le poulain. Un tumulte se fait entendre et 
Teyrnon découvre aussi un enfant emmailloté à la 
porte de l’écurie. Lui et sa femme élevèrent l’enfant 
qui avait des cheveux d’or. Il grandit vite et au bout 
d’un an, il était aussi développé qu’un enfant de trois 
ans. A quatre ans, il commença à s’intéresser aux 
chevaux et on lui donna le cheval né la même nuit 
que lui. L’histoire de Rhiannon et de son fils parvint 
aux oreilles de Teyrnon et il trouva que l’enfant 
ressemblait beaucoup à Pwyll. Il l’amena à la cour 
d’Arberth, faisant cesser la punition de Rhiannon, et 
l’enfant fut rebaptisé Pryderi (« souci »).
	 Nous avons suffisamment exposé d’éléments 
de mythologie irlandaise pour comprendre la structure 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 4

3

Conwy

de cette première branche. Ainsi, même si ce n’est 
précisé que pour le dernier épisode, la naissance de 
Pryderi, il est clair que nous sommes en présence 
d’un mythe de Beltaine ou plutôt, pour parler en 
termes gallois, d’un mythe des calendes de mai. 
La chasse au cerf qui ouvre le récit a été expliquée 
plus haut, à propos de sainte Brigide, comme un 
mythème qui prépare la rencontre de la reine de mai. 
Et si nous ne sommes pas en présence de plusieurs 
frères concurrents et d’une vieille sorcière, le nom 
de Rhiannon paraît assez clair puisqu’il signifie la 
« grande reine divine ». Celle-ci n’est rejointe que 
de sa propre volonté par Pwyll parce que, à l’égal 
de Macha qui court plus vite que les chevaux du roi 
Conchobar, son cheval est plus rapide qu’aucun autre. 
Il s’agit bien d’une rencontre d’un homme avec la 
souveraineté au moment des calendes de mai. Nous 
sommes ici dans une variante inverse de celle de la 
destruction de l’auberge de Da Derga où les cavaliers 
rouges ne sont pas rejoints et arrêtés par le valet de 
Conaire, ce qui détermine la fin de sa royauté. 
	 La royauté celtique est toujours liée à la 
prospérité, et là aussi le motif revient de manière 
redondante : durant le gouvernement d’Arawn, 

les domaines de Pwyll n’ont jamais été aussi bien 
administrés ; Rhiannon confie à Pwyll un sac 
inépuisable ; Rhiannon fait des cadeaux aux nobles 
de Pwyll, collier, anneau ou pierre précieuse et les 
années suivantes s’avèrent prospères et fécondes 
puisque Rhiannon, comme le demandent les vassaux 
de Pwyll, donne naissance à un fils. La disparition 
de ce dernier doit donc être considérée comme une 
remise en cause de la prospérité et de la royauté.
	 Cette dernière est également liée au cheval et 
ce n’est pas un fait strictement celtique mais indo-
européen si l’on se rappelle les rituels royaux indiens 
du vajapeya et de l’asvamedha et leurs correspondants 
romains des Equirria et du Cheval d’Octobre2. 
Rhiannon, la reine, apparaît ici en cavalière à Pwyll et 
elle est condamnée à porter sur son dos les visiteurs. 
Dans la troisième branche du Mabinogi, elle portera 
même les licous des ânes. Pas plus que Macha qui 
court plus vite que les chevaux du roi, il ne faut 
l’imaginer hippomorphe, seulement en lien avec un 
symbolisme équin et des rituels liés à ces animaux. 
Sa description en cavalière évoque l’Epona regina 

2 Voir Dumézil G., Fêtes romaines d’été et d’automne, 1975, 
pp. 115-219.



4

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

gallo-romaine et prouve son caractère divin. Il faut 
y ajouter les naissances concomitantes de Pryderi et 
d’un poulain, ce qui est confirmé par l’Irlande où la 
naissance du grand héros guerrier Cuchulainn, fils 
de Lugh et de Dechtire, la sœur du roi Conchobar, 
concorde aussi avec la présence de deux poulains qui 
accompagneront ses exploits et retourneront dans 
l’Autre monde à sa mort. 
	 Les calendes de mai paraissent ici liées à 
un rituel agonistique censé se dérouler dans l’Autre 
monde. Le point de départ est une dispute pour un 
cerf, dans laquelle les chiens blancs à oreilles rouges 
viennent certainement de l’Au-delà3, et le combat 
entre Pwyll et Hafgan se déroule explicitement en 
Annwn. Rhiannon se manifeste près d’un tertre et elle 
rappelle la reine cavalière que Maelduin rencontre 
dans l’Autre monde. La lutte dont elle est l’objet entre 
Pwyll et Gwawl semble complémentaire de celle 
qui opposait Pwyll et Hafgan. Elle a pour enjeu une 
femme et un héritier (Pryderi) et, pour instrument, 
un sac qui procure l’abondance (ce sac impossible 
à remplir remis par Rhiannon  pourrait constituer la 
contrepartie galloise du chaudron du Dagda) avant 
de se muer en simulacre de combat (les coups du jeu 
du blaireau). La lutte de Teyrnon contre le monstre 
griffu fait, elle, songer au bras perdu au combat à 
Mag Tured par le dieu-roi Nuada, mais elle rappelle 
aussi la technique employée par Maelduin pour se 
libérer de l’emprise de la reine cavalière de l’Autre 
monde. Pour l’empêcher de partir au bout de trois 
mois d’hiver qui avaient paru durer trois années, la 
reine arrive à cheval et jette un câble qui s’attache 
à la main de Maelduin et, à l’aide de ce câble, elle 
tracte son navire et le ramène au port. Après avoir 
passé avec elle trois nouveaux mois, les voyageurs 
effectuent une nouvelle tentative de fuite et la reine 
jette à nouveau son câble qui s’attache à la main d’un 
homme de l’équipage, mais selon les instructions de 
Maelduin, Diuran le poète tranche le bras qui tombe 
avec le câble. En Irlande, l’aventure survient au bout 
de six mois d’hiver, donc à Beltaine, et concerne une 
déesse-reine qui est cause d’un bras coupé. Dans le 
Mabinogi gallois, le bras coupé est synchronisé à la 
naissance à Beltaine du fils de la déesse-reine. En 
Irlande, c’est le dieu-roi Nuada qui a le bras coupé, 
au Pays de Galles, c’est Teyrnon dont le nom signifie 
« grand roi » qui coupe le bras griffu. Le bras coupé, 
d’une part, signale la disjonction de Nuada ou de 
Maelduin par rapport à la déesse-reine, d’autre part, 
assure la réapparition en ce monde de l’enfant de 
Rhiannon de même que le bras tranché par Diuran 
permet à Maelduin de revenir de l’Autre monde.
3 Stalmans N., Les affrontements des calendes d’été dans les 
légendes celtiques, 1995, p. 7.

	 Les Mabinogion sont étymologiquement 
parlant des récits concernant le fils (mab). Pryderi est 
le seul personnage présent dans les quatre branches 
et la première est celle qui raconte sa naissance. 
Comme d’autres héros celtiques, il naît d’un parent 
divin. Mais à l’inverse de Mongan ou de Cuchulainn 
en Irlande, le parent divin n’est pas ici le père mais 
la mère, Rhiannon. Le mythème de l’échange de 
personnalité n’est pas original et il a déjà été rapproché 
de l’histoire de la conception de Mongan par Ch.-J. 
Guyonvarc’h4. La conception est dans les deux cas la 
contrepartie d’un secours militaire (contre les Saxons 
pour Mongan, contre Hafgan pour Pryderi). Mais 
la conception de Mongan résultait directement de 
l’échange d’apparence alors que celle de Pryderi n’en 
résulte qu’indirectement puisque Pwyll ne couche pas 
avec la femme d’Arawn, même s’il n’est pas interdit 
de penser que celle-ci est en fait Rhiannon et qu'elle 
se manifeste dans ce monde pour le récompenser du 
respect dont il a fait preuve. De même, le thème de la 
perte de l’épouse-déesse réclamée par un solliciteur 
est décalé du père (Pwyll et non Pryderi qui est le 
fils de la déesse) vers le fils (Mongan dont le père est 
divin). Dans une version de la légende de Mongan, 
le roi de Leinster obtient en effet, au nom d’une 
amitié sans refus, d’échanger Dubhlacha aux mains 
blanches, l’épouse de Mongan et la plus belle femme 
d’Irlande, contre cinquante vaches blanches à oreilles 
rouges (ce qui les désigne comme venant de l’Autre 
monde), avec chacune un veau, qui constituent le 
plus beau troupeau d’Irlande. La phrase de Mongan, 
qui déclare avoir perdu son épouse par son manque 
d’intelligence et vouloir la récupérer par sa propre 
intelligence, éclaire sans doute le nom de Pwyll, 
lequel signifie « sagesse » bien que le prince de Dyvet 
paraisse avoir fait preuve de beaucoup de naïveté.
	 Le père divin de Mongan est Manannan, dieu 
de la mer et de l’Autre monde, et ce dernier a été 
aussi rapproché de Teyrnon dont le nom complet est 
Teyrnon Twrf Lliant (« Grand roi, bruit des flots»). De 
plus, c’est le même Manannan (ou plutôt en gallois 
Manawyddan) qui épouse Rhiannon en secondes 
noces dans la troisième branche du Mabinogi. 
Néanmoins la naissance de Pryderi rappelle plus celle 
de Cuchulainn, fils de Lugh. Comme pour Cuchulainn 
(et non Mongan), sa naissance est associée à celle 
d’un poulain (plus exactement un pour Pryderi et 
deux pour Cuchulainn, mais les héros de l’épopée 
ulate combattent dans un char tiré par deux chevaux, 
ce qui n’est plus le cas du guerrier gallois médiéval), 
et surtout le fils manifeste une précocité (la précocité 
des exploits d’enfance de Cuchulainn rappelle celle 

4 Textes mythologiques irlandais, vol. 1, 1980, p. 232.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 4

5

de Pryderi qui, à un an, en paraissait trois). Lug 
est un dieu jeune et solaire (Pryderi a les cheveux 
jaunes) et lorsque Maelduin après avoir tranché le 
câble poursuit sa navigation, il rencontre un aigle 
qui renouvelle sa jeunesse. Teyrnon n’est que le père 
nourricier de Pryderi, Pwyll n’est peut-être qu’un père 
putatif. Comme pour Cuchulainn, le vrai père divin 
serait-il le correspondant gallois de Lugh ? En tout 
cas, ce dernier serait facilement assimilable à Hafgan 
car celui-ci peut être tué au premier coup de lance et 
ressuscite au second, ce qui rappelle ce qui survient à 
Lleu, le Lug gallois, lorsque, tué d’un coup de lance, 
il se transforme en aigle avant d’être remis sous forme 
humaine.
	 Il reste un personnage que nous avons laissé 
de côté : Arawn, l’ennemi d’Hafgan et l’ami de 
Pwyll. Il est vêtu d’un manteau gris et pourvu d’un 
cheval gris, ce qui nous ramène à Curoi et au Dagda. 
Ce dernier possède une massue qui tue d’un bout 
et ressuscite par l’autre, ce qui est exactement la 
situation d’Hafgan qui meurt lorsqu’il est atteint par 
un coup d’Arawn mais ressuscite lorsque ce dernier 
lui en administre un second. Il faut aussi prendre 
garde à la manière dont l’irlandais Mongan récupère 
son épouse en faisant appel à une certaine Cuimne, 
la vieille femme du moulin, aussi grande qu’un 
métier de tisserand, avec une chaîne de chien traînant 
jusqu’à la meule et une corde tressée autour de son 
cou, et à ses côtés une petite jument avec une vieille 
selle, apportant du blé et de la farine au moulin. Il 
transforme la vieille en une belle jeune fille, le chien 
en le plus beau des chiens blancs avec une chaîne 
d’argent autour du cou (comme les fées-oiseaux de 
l’Autre monde) et une clochette d’or, la jument en un 
beau palefroi blanc brillant à la crinière pourpre et la 
vieille selle en une belle selle dorée avec toutes les 
couleurs de l’or et des pierres précieuses (celles de 
l’Autre monde). Le roi de Leinster cède au mirage et 
son amour passe de Dubhlacha, la femme de Mongan, 
à Cuimne. Il rend Dubhlacha mais le lendemain matin 
l’enchantement s’évanouit et il ne reste plus que la 
vieille sorcière grise dans le lit du roi, la petite jument 
et la vieille selle. On aura relevé que Cuimne est une 
vieille sorcière grise qui se transforme en une belle et 
jeune reine de mai et qu’elle est la femme du moulin. 
Elle paraît donc être l’envers féminin du Dagda, qui 
apparaît avec un manteau gris et sous l’apparence 
d’un meunier querelleur. La partie divine paraît 
donc se jouer autour d’un couple héroïque masculin 
(Pwyll et son fils Pryderi) entre Rhiannon, la déesse 
reine cavalière, Arawn correspondant gallois du 
Dagda, Hafgan qui tient le rôle de Lugh, et Teyrnon-
Manawyddan qui tient peut-être la chandelle. En tout 

cas, le bras coupé griffu renvoie à la disjonction de 
la déesse-reine et de son époux au profit d’Arawn et 
de Pwyll, son protégé. En définitive, il s’agit d’une 
version mythique galloise très proche de l’histoire de 
Curoi (alias le Dagda) trompé par sa femme Blathnat, 
au profit de Cuchulainn, fils de Lugh.

La seconde branche : Branwen

	 Bran le Béni, un géant qui est roi de Londres, 
accepte de marier sa sœur Branwen au roi d’Irlande 
Matholwch. Son demi-frère Evnissyen qu’il n’a pas 
consulté, défigure les chevaux de Matholwch pendant 
la nuit de noces. Bran offre de l’indemniser pour 
ses chevaux et, en sus, il lui donne un chaudron qui 
ressuscite les morts qu’on jette à l’intérieur, et qu’il 
tenait d’un couple de géants irlandais qui s’étaient 
échappés de la maison de fer lorsqu’on l’avait chauffée 
à blanc sur eux. Matholwch retourna alors en Irlande 
et dans l’année qui suivit, Branwen lui donna un fils 
qui fut appelé Gwern.
	 La seconde année, le bruit de l’outrage que 
Evnissyen lui avait infligé se répandit en Irlande et, 
pour s’en venger, il fut décidé d’envoyer Branwen 
cuire les aliments et que chaque jour le boucher lui 
donnerait un soufflet. Branwen éleva un étourneau 
pour qu’il apporte une lettre exposant ses tourments à 

Les falaises vers Holyhead



6

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

son frère. Prévenu, ce dernier décida d’une expédition 
en Irlande. Comme Bran était un géant, il marcha sur 
le fond de la mer, qui à cette époque se réduisait à deux 
rivières appelées Lli et Archan, en portant sur son 
dos tout ce qu’il y avait de musiciens. Les Irlandais 
se retirèrent au-delà de la Llinon (le Shannon) après 
avoir rompu le pont, mais Bran se coucha par-dessus 
la rivière, on jeta des claies sur lui et toutes les troupes 
passèrent sur son corps devenu pont. Matholwch 
propose alors de céder son royaume à Gwern mais Bran 
semble ne pas vouloir s’en contenter. Ses conseillers 
lui proposent alors de construire une maison haute et 
vaste capable de contenir le géant qu’est Bran et qui 
serve de piège car la maison comportait cent colonnes 
qui servirent de support à deux cents sacs de peau 
dans chacun desquels un homme armé était dissimulé. 
Evnissyen demanda ce qu’il y avait dans les sacs et 
les Irlandais répondirent que c’était de la farine. Il les 
tâta jusqu’à ce qu’il trouve la tête et, après avoir tué 
les deux cents hommes, chanta un poème disant qu’il 
y a dans ce sac farine particulière. Bretons et Irlandais 
étant alors réunis, les seconds offrirent la royauté au 
fils de Branwen qui vint près de Manawyddan, le 
frère de Bran. Mais Evnissyen saisit l’enfant par les 
pieds et le jeta la tête la première dans le feu ardent. 
Chacun se jeta sur ses armes et les Irlandais se mirent 
à allumer le feu sous le chaudron de résurrection, où 
ils jetaient leurs morts, ce qui leur conféra un avantage 
certain. Mais pour réparer son meurtre, Evnissyen 
s’introduisit au milieu des cadavres des Irlandais et 
on le jeta dans le chaudron. Il se distendit lui-même 
à l’intérieur du chaudron de telle manière qu’il le fit 
éclater en quatre morceaux et que sa poitrine à lui se 
brisa.
	 Seuls sept Bretons purent s’échapper dont 
Pryderi, Manawyddan, Taliesin. Bran, qui avait été 
blessé au pied d’un coup de lance empoisonnée, 
ordonna qu’on lui coupât la tête et qu’on l’enterrât à 
Londres, le visage tourné vers la France pour éviter 
qu’aucun fléau ne puisse venir dans l’île tant que 
la tête resterait cachée là. Avant ils passeront sept 
ans à table à Hardlech où les oiseaux de Rhiannon 
chanteront pour eux, puis quatre-vingts ans en Galles 
à Penvro jusqu’au moment où ils ouvriront la porte 
qui donne sur les Cornouailles. Le cœur de Branwen 
se brisa avant d’arriver à Hardlech et on l’enterra 
à Aber Alaw et, quand ils ouvrirent la porte sur le 
canal de Bristol et les Cornouailles, la mémoire leur 
revint de tout le mal qui leur était arrivé. Il ne resta en 
Irlande que cinq femmes enceintes dans une grotte. 
Elles eurent cinq fils qui couchèrent chacun avec la 
mère de l’autre et peuplèrent le pays qu’ils divisèrent 
en cinq provinces.

	 A première vue, l’on pourrait croire que ce 
récit se rapporte à une expédition militaire menée 
par les Bretons en Irlande. Mais la fin (les oiseaux de 
Rhiannon, le festin de Hardlech et les quatre-vingts 
ans où il faut attendre l’ouverture de la porte) montre 
clairement que l’Irlande n’est là que comme substitut 
de l’Autre monde. Il n’empêche que le rédacteur 
connaît certaines traditions irlandaises comme le 
mythe de la division du pays en cinq provinces et 
celui de la maison de fer contenu dans L’ivresse des 
Ulates et que nous avons déjà eu l’occasion d’évoquer 
à plusieurs reprises.
	 Les Bretons sont dirigés par un état-major 
que l’on peut considérer comme divin si l’on en 
juge par le nom de Manawyddan, le roi de l’Autre 
monde. Le chef paraît en être Bran le Béni, le frère 
de Manawyddan, dit aussi fils de Llyr (« la mer »), 
tout comme sa soeur Branwen est dite fille de Llyr. 
L’élément le plus original de cette famille divine est 
constitué par un couple de demi-frères, Nissyen et 
Evnissyen, qui rappelle beaucoup celui constitué dans 
l’épopée ulate par Sencha, le pacificateur capable 
d’apaiser toute discorde, et Bricriu à la langue 
empoisonnée. Nissyen, en effet, était bon et mettait 
la paix au milieu de la famille quand on était le plus 
irrité ; Evnissyen, en revanche, mettait aux prises ses 
deux frères quand ils s’aimaient le plus.
	 Branwen (« la corneille blanche ») qui 
élève un étourneau rappelle les femmes-oiseaux 
de l’Autre monde. Elle évoque quelque peu Fand, 
(« l’hirondelle »), la femme de son frère (Manannan 
en irlandais ou Manawyddan en gallois) qui vient 
appeler Cuchulainn dans l’Autre monde, mais avec 
une inversion puisque c’est Matholwch qui vient 
chercher Branwen en Grande-Bretagne pour l’amener 
en Irlande. Bran (« le corbeau ») rappelle beaucoup le 
personnage de Curoi, alias le Dagda, dont le sens du 
nom (« le chien du champ de bataille ») décrit bien 
l’activité du Gallois dans le Mabinogi. Le château de 
Curoi se trouvait d’ailleurs près de Srub Brain, « le 
bec du corbeau » nommé ainsi parce que Cuchulainn y 
coupa la tête d’un oiseau noir venu de la mer, allusion 
probable à Curoi et nous avons aussi observé que c’est 
de cette zone du Munster qu’était parti saint Brandan 
(« le petit corbeau »). Nul doute donc que Curoi puisse 
également être un corbeau. Bran est comme ce dernier 
doté d’une carrure de géant capable de traverser la 
mer et, comme lui, il possède un chaudron. Curoi 
avait acquis ce chaudron aux dépens de Cuchulainn, 
fils de Lugh, en compagnie des trois vaches d’Iuchna 
et des oiseaux qui se tenaient sur leurs oreilles qu’il 
faut certainement rapprocher des fameux oiseaux de 
Rhiannon. Le chaudron était d’ailleurs le veau de ces 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 4

7

précieuses vaches de l’Autre monde, ce qui signifie 
malgré notre texte gallois qu’il était à l’origine un 
chaudron d’abondance. Bran a obtenu ce chaudron 
d’un homme qui avait résisté à la maison de fer et 
dans lequel il faut certainement reconnaître un émule 
de Cuchulainn auquel Curoi avait arraché le chaudron 
et les oiseaux mais aussi Blathnat. Il y a en revanche 
un apparent contresens dans la caractérisation du 
chaudron du Mabinogi. Ce dernier est en effet un 
chaudron de résurrection et non d’abondance. Il 
possède des pouvoirs qui appartiennent en Irlande, 
soit à la source brûlante de Diancecht qui ressuscite 
les guerriers lors des batailles de Mag Tured, soit à 
la massue du Dagda qui tue par un bout et ressuscite 
par l’autre. Et ici, c’est plutôt cette seconde version 
qui se dégage du texte si l’on se rappelle la manière 
dont Evnissyen parvient à le détruire en distendant 
son corps. En effet, l’on se rappellera que, lors de 
l’épreuve de la tête coupée avant que le rustaud 
Curoi n’abatte sa hache, Cuchulainn distend son cou 
sur le billot. L’extension renforce donc la proximité 
de Bran et du Dagda et le symbole de l’abondance 
est passé, comme dans la première branche où il est 
inépuisable, du chaudron, devenu de résurrection et 
qui remplace la massue du Dagda, au sac rempli de 
prétendue farine. Rappelons encore que passant en 
Irlande, Bran porte sur son dos tout ce qu’il y avait 
de musiciens et que, lors de l’arrivée de Lugh à 
Tara, c’est par une épreuve musicale que ce dernier 
se confronte au Dagda. Au retour, la porte qui met 
longtemps à s’ouvrir est à rapprocher du sort lancé 
par Curoi sur son château tournoyant dont on ne peut 
trouver l’entrée de nuit autant que de l’île tournante 
entourée d’un rempart de feu avec une porte ouverte 
sur l’extérieur par laquelle Maelduin entrevoit des 
hommes festoyant. Et s’il n’y a explicitement ni 
moulin, ni meunier, l’épisode d’Evnissyen moulant 
comme farine les têtes des guerriers irlandais dans les 
sacs paraît très démonstratif. En définitive, la haute et 
grande maison construite spécialement pour Bran est 
bien une sorte de moulin.
	 Comme Curoi, Bran est aussi un géant décapité. 
Ici, il demande lui-même qu’on lui coupe la tête, ce 
qui rappelle Curoi se la faisant couper préalablement 
par Cuchulainn et ses deux concurrents dans l’épisode 
du Festin de Bricriu5. Mais on s’attend peu à la mort 
finale de Bran, même si sa tête semble conserver un 

5 Bran demande qu’on enterre sa tête sur une colline de Londres 
comme un talisman protecteur vis-à-vis d’un danger militaire 
venu du continent. Ce second élément évoque d’ailleurs la 
légende de la tête humaine découverte sur la colline du Capitole, 
la résidence du Jupiter romain, laquelle promettait l’empire 
à Rome (Tite Live, 5, 54,7). Or on identifie classiquement le 
Dagda comme le Jupiter celtique.

réel pouvoir après sa disparition. Le faible nombre 
des survivants (sept hommes de Bretagne seulement, 
dont Pryderi et Manannan, reviendront vivants 
de l’expédition en sus de la tête de Bran), semble 
renvoyer à une de ces grandes crises ou conquêtes 
évoquées par la mythologie des prises de l’Irlande. 
Du côté irlandais, il ne reste que cinq femmes 
enceintes, ce qui rappelle le partage en cinq de l’île. 
Il faut aussi prêter attention au nom des deux rivières 
mythiques Lli et Archan qui auraient alors séparé la 
Grande-Bretagne de l’Irlande. Elles évoquent trop les 
apocalyptiques batailles de L’Archant ou Larchamp 
de l’épopée française pour que ce soit un hasard.
	 Le personnage clef semble être ici Evnissyen 
qui apparaît comme le principal ressort de l’intrigue. 
C’est lui qui déclenche les hostilités en mutilant 
les chevaux de Matholwch, outrage qui explique 
les tourments de Branwen. C’est lui encore qui 
est à l’origine du massacre final en jetant l’enfant 
Gwern dans le feu et en faisant éclater le chaudron 
de résurrection pour rétablir l’équilibre. Or nous 
avons vu que Evnissyen est le visage gallois du 
décepteur sceptique, l’équivalent des irlandais Bricriu 
ou Conann, semeurs de discorde et de malheurs 
apparemment gratuits, et surtout d’une figure 
scandinave mieux connue : Loki6. Or, ce dernier est 
particulièrement en lien avec un cheval monstrueux : 
Sleipnir. L’Edda de Snorri rapporte en effet que, sur 
le conseil de Loki, les dieux Ases avaient promis à 
un maître constructeur d’obtenir Freyja en salaire 
s’il édifiait leur château avant le premier jour de 
l’été. L’homme ne demanda pour autre condition 
qu’on lui permît de recevoir l’aide de son cheval 
Svadilfari. Mais ce dernier faisait beaucoup plus de 
travail que son maître et le château menaçait d’être 
prêt à temps. Aussi, Loki accepta de faire ce qu’il 
fallait pour éviter que Freyja ne fût mariée à ce maître 
ouvrier. Il se transforma en jument et attira le cheval 
merveilleux dans la forêt, empêchant le constructeur 
de terminer son travail à temps. Mais peu de temps 
après, Loki mit bas un poulain gris à huit jambes. 
On voit que l’argument est identique : empêcher le 
mariage d’une déesse (Branwen ou Freyja), et faire 
en sorte que l'empêchement est obtenu dans les deux 
cas au moyen de chevaux monstrueux. De même, 
le jet de l’enfant dans le feu renvoie à un élément si 
fondamental de la mythologie de Loki que l’on a, il y 
a maintenant un bon siècle, assimilé ce dieu au feu : 
ainsi Loki affronte dans une épreuve de gloutonnerie 
un presque homonyme Logi (« le feu, la flamme ») : 
l’incendie qu’il allume d’un mot et embrase la salle 
d’Aegir à la fin de la Lokasenna (la Canicule se dit 
6 Pour tout ce qui concerne Loki, voir le livre-dossier constitué 
par G. Dumézil, Loki, 1986 (3e éd.).



8

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Lokabrenna en islandais)... Loki est aussi assimilé au 
feu du foyer dans le sud de la Norvège et de la Suède 
et, surtout, il est le responsable de la mort de Baldr, le 
fils d’Odhinn, et un proverbe islandais qui dit : Toutes 
les choses pleurent pour faire sortir Baldr de chez Hel 
[la déesse des enfers], sauf le charbon, assimile Loki 
au charbon. En jetant Gwern dans le feu, Evnissyen 
accomplit donc un geste comparable à celui de Loki, 
le feu du foyer, obtenant la mort de Baldr en lui faisant 
jeter un rameau de gui par l’aveugle Hödr.
	 Le rapprochement d’Evnissyen et de Baldr 
n’est donc pas artificiel ; il intervient au contraire 
dans les deux faits décisifs qui structurent la seconde 
branche du Mabinogi : le mariage de Branwen 
compromis par la mutilation des chevaux et le jet 
de Gwern dans le feu du foyer. Et comme le meurtre 
de Baldr débouchera sur la bataille apocalyptique 
de la fin des temps où dieux et démons scandinaves 
s’affronteront, on peut en déduire que la seconde 
branche du Mabinogi se souvient encore de son 
équivalent celtique : une grande bataille mythique qui 
se tenait à la fin du monde ou tout au moins à une 
de ces crises de fin de cycle qui closent chacune des 
conquêtes de l’Irlande.

La troisième branche : Manawyddan

	 Si la seconde branche paraît presque un corps 
étranger en discordance avec la première, la troisième 
semble constituer un prolongement naturel de la 
première : Pwyll est mort, Pryderi lui a succédé et il 
remarie sa mère, Rhiannon, avec Manawyddan, qui 
est comme lui un des rares survivants de l’expédition 
irlandaise de Bran. Le récit en revient donc à se nouer 
autour de la cour, ou plutôt du tertre, d’Arberth.
	 Comme Pryderi, Manawyddan et leurs deux 
épouses y étaient assis, probablement un jour de fête, 
puisqu’il y est question de festin et de cérémonie ; un 
grand coup de tonnerre se fait entendre ; un épais nuage 
suivit et, quand il se dissipe, tout a disparu : maisons, 
bétail, fumée, hommes... Il ne reste que les maisons de 
la cour, vides, et eux quatre. Dans les deux années qui 
suivent, ils commencent à se nourrir de chasse, de pêche 
et de la récolte du miel sauvage. Ils décident donc de se 
rendre en Angleterre, à Hereford, où ils se font selliers. 
Ils réussissent magnifiquement et les autres selliers, 
jaloux, conviennent de les tuer. Avertis, ils quittent la 
ville et s’installent dans une autre comme fabricants 
de boucliers. L’histoire se répète : ils travaillent vite 
et bien, réussissent exceptionnellement et les autres 
artisans du métier s’entendent pour les tuer. Ils partent 
et se font cordonniers dans une troisième ville avec le 
même résultat.  

	 Ils décident donc de rentrer à Arberth et y 
vivent une année. Un matin, alors qu’ils sont partis 
à la chasse, leurs chiens débusquent un sanglier d’un 
blanc éclatant qui va se réfugier, les chiens à sa suite, 
dans un château nouvellement bâti en un lieu où 
Pryderi et Manawyddan n’avaient jamais vu  de pierre 
ou de construction. Du haut du tertre, ils observent 
mais n’entendent rien et ne voient aucune trace de 
leurs chiens. En dépit des conseils de son compagnon, 
Pryderi entre, voit une fontaine entourée de marbre, 
une coupe d’or posée sur une dalle de marbre et 
attachée par des chaînes qui pendent du ciel et dont on 
ne voit pas l’extrémité. Quand il saisit la coupe, ses 
deux mains s’y attachent ainsi que ses deux pieds à la 
dalle de marbre, et il se trouve incapable de prononcer 
une parole. Manawyddan informe Rhiannon qui vient 
au château, touche la coupe et subit le même sort que 
son fils. Un coup de tonnerre éclate, un nuage épais 
apparaît et tous deux s’évanouissent en même temps 
que le château merveilleux.
	 Manawyddan et la femme de Pryderi se 
rendent à nouveau en Angleterre. Il se fait à nouveau 
cordonnier avec le même résultat que précédemment. 
Aussi rentre-t-il à Arberth en emportant avec lui 
une charge de froment qu’il sème en trois clos après 
avoir labouré, tout en continuant à vivre de gibier et 
de poisson. À l’automne, il s’aperçoit que le premier 
clos est mûr et décide de moissonner le lendemain. 
Mais quand il revient au matin suivant, il ne trouve 
que la paille nue. Il en va de même pour le second clos 
et il décide de monter la garde la nuit suivante près 
du troisième clos. A minuit, il voit une multitude de 
souris arriver et piller le champ. Il réussit seulement à 
en attraper une d’une lourde apparence qui a du mal à 
marcher, la met dans son gant et, malgré l’intervention 
de la femme de Pryderi, prend la décision de la pendre 
le lendemain.
	 Il vient au tertre et y plante deux fourches. 
Il voit alors successivement arriver dans ce pays 
où, depuis sept ans, il n’avait vu ni homme, ni bête, 
trois visiteurs qui intercèdent en faveur de la souris : 
un pauvre clerc qui lui propose une somme d’une 
livre pour l’épargner, un prêtre monté sur un cheval 
harnaché qui lui en offre trois, puis un évêque avec sa 
suite et ses bagages. Ce dernier propose d’abord sept 
livres, puis vingt-quatre livres, enfin ses sept chevaux 
et les sept charges qu’ils portent. Mais Manawyddan 
refuse et réclame la liberté de Rhiannon et Pryderi 
ainsi que la cessation de l’enchantement sur le pays. 
On apprend alors que la souris est en fait la femme 
enceinte de l’évêque et que c’est ce dernier qui a jeté 
le charme pour tirer vengeance sur Pryderi du jeu du 
blaireau dans le sac que Pwyll avait fait subir à Gwawl 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 4

9

dans la première branche. Et aussi que, pendant leur 
captivité, Pryderi portait au cou les marteaux de la 
porte de la cour de l’évêque et Rhiannon les licous 
des ânes après qu’ils avaient été porter le foin.
	 La solidarité avec la première branche ne 
tient pas qu’au lieu et aux personnages, mais aussi 
à la nature et aux causes de l’action. Le ressort se 
trouve, d’une part, dans la remise en cause de la 
prospérité et, d’autre part, dans l’explication puisque 
l’enchantement trouve son origine dans la première 
branche, plus particulièrement dans l’épisode du 
jeu du blaireau dans le sac. La prospérité dont il est 
question est même ici définie très précisément. Ce qui 
disparaît, ce sont les troupeaux et les moissons (cf. les 
ravages des souris), les bâtiments qui les abritent (cf. 
le foin rapporté par les ânes dont Rhiannon porte les 
licous durant sa captivité) et les hommes nécessaires 
à leur mise en valeur, bref la seule prospérité 
agricole. La nature sauvage continue de prodiguer ses 
ressources : le gibier (cf. le sanglier blanc, même si sa 
couleur et sa disparition dans le château merveilleux 
le désignent comme venant de l’Autre monde), le 
poisson, le miel sauvage, et lorsque Manawyddan et 
Pryderi s’essaient à l’artisanat, ils réussissent au-delà 
de toute espérance. Les affinités équines de Rhiannon, 
qui portait au cou les licous, et de Pryderi qui portait 
symétriquement les marteaux de porte, prolongent 
aussi les motifs de la première branche (Rhiannon 
cavalière ou portant les visiteurs sur son dos; Pryderi 
naissant en même temps qu’un poulain). On notera 
aussi que la séquence où Manawyddan calme la 

femme de Pryderi, quand ils se retrouvent seuls après 
la disparition de ce dernier et de sa mère, semble 
correspondre avec celle où Pwyll respecte la femme 
d’Arawn. Kicva, la femme de Pryderi, semble aussi 
plutôt du côté de Gwawl que de celui de Manawyddan 
puisqu’elle intercède en faveur de la souris.
	 En revanche, si la chasse au cerf blanc 
promettait la royauté, la poursuite du sanglier blanc 
provoque la disparition de Rhiannon et de Pryderi et 
l’apparition de trois clercs ou plutôt faudrait-il dire 
de trois druides tant la christianisation est maladroite. 
Et au jeu du blaireau dans le sac semble correspondre 
l’enfermement de l’épouse-souris enceinte dans le 
gant de Manawyddan qui n’oublie pas d’en nouer 
l’extrémité avec une ficelle.
	 La forme se rapproche davantage de l’aspect 
plus dégradé d’un conte dans la mesure où les 
personnages sont métamorphosés magiquement en 
animaux (comme pour la souris enceinte) au lieu 
d’en prendre d’eux-mêmes l’apparence comme les 
femmes-oiseaux irlandaises. Cela se traduit aussi 
par l’accentuation de l’aspect répétitif, qui dans la 
première branche se limitait à la triple apparition de 
Rhiannon. Ici, l’enchantement est exécuté en deux 
phases. Dans la première, il reste deux couples et la 
séquence d’exil se décline en trois métiers concernant 
la transformation du cuir (fabrication de selles avec, 
donc, un rapport avec le cheval, fabrication de 
boucliers donc d’armes, fabrication de souliers, métier 
choisi pour sa petite valeur puisque dit Manawyddan : 
« des cordonniers n’auront jamais assez d’audace pour 

Le château de Caernafon



10

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

chercher à nous tuer ou à nous créer des obstacles ». 
Dans la seconde, la disparition est programmée en une 
double séquence (Pryderi, puis sa mère prévenue par 
Manawyddan) et, si l’exil se limite à la régression à 
l’état du cordonnier, les ravages des souris se répètent 
sur trois clos et l’intervention en faveur de la captive à 
quatre reprises (la femme de Pryderi, le pauvre clerc, 
le prêtre et le riche évêque).
	 L’aspect répétitif apparaît aussi dans la 
manifestation d’un coup de tonnerre suivi de l’arrivée 
d’un nuage épais qui signalent l’enchantement. Ceux-ci 
correspondant avec la disparition de la prospérité agricole, 
il faut sans doute y voir l’action d’un Jupiter celtique 
comparable au Dagda irlandais : tonnerre, manteau gris 
de brouillard, action des phénomènes atmosphériques 
et agricoles sur l’agriculture. Les pieds s’attachant à la 
pierre froide qu’est le marbre et les chaînes qui pendent 
du ciel, paraissent aussi dans sa manière. En tout cas, ce 
paraît être là que se niche le ressort de l’opposition avec 
la première branche. Celle-ci démarrait sur une descente 
aux enfers de Pwyll qui lui procure une femme, un fils 
et la prospérité, le tout remis en question par Gwawl. La 
troisième branche se conclurait plutôt par un enlèvement 
au ciel de Pwyll et de Rhiannon, suivi par une menace 
de pendaison sur un tertre (entrée de l’Autre monde) qui 

contraint à nouveau Gwawl à restituer la mère, le fils et la 
prospérité agricole.
	 Le mythe de la fontaine de marbre et de la 
coupe d’or renvoie probablement à un rituel dont nous 
n’avons pas trouvé trace dans notre rapide revue de la 
mythologie irlandaise, mais qui semble en rapport avec 
un dieu du ciel. Si la première branche se rapportait à 
un mythe d’inauguration royale lié au complexe rituel 
de Beltaine, la troisième se présente plutôt comme un 
rituel de confirmation où la chasse d’un sanglier blanc 
à valeur sacerdotale (elle provoque l’arrivée de trois 
clercs) remplace la chasse au blanc cerf à valeur royale 
(elle provoque l’arrivée de la Rhiannon cavalière et sa 
métamorphose de vieille femme sorcière, lépreuse et 
horrible en jeune et belle reine de mai). Mais dans les 
deux cas, la prospérité constitue l’enjeu central du récit 
mythique. La prospérité agricole semble liée à une 
divinité céleste non nommée qui gouverne le tonnerre 
et le brouillard alors que Manawyddan gouverne pour 
sa part l’artisanat de la transformation du cuir, de 
l’émail bleu qu’il avait appris de Llasar Llaessgygwyd7 

7 C’est probablement le même que le Llasar Llaesgyvnewit qui a 
résisté à la maison de fer chauffée à blanc dans la seconde branche. 
La production de l’émail implique de fortes températures et la 
couleur bleue est celle de la mer, le royaume de Manawyddan.

Le Snowdon



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 4

11

et la dorure des boucles (il est un des trois cordonniers-
orfèvres).

La quatrième branche : Math

	 Cette dernière branche, bien que la plus 
complexe, est assurément la mieux comprise 
des quatre, notamment grâce aux analyses de G. 
Dumézil8. Comme pour la seconde, cette dernière 
branche peut paraître reliée un peu arbitrairement au 
reste du Mabinogi. Pryderi, maître du sud du Pays de 
Galles, n’y intervient en effet que dans la première 
partie et un peu fortuitement en tant que voisin de 
Math qui gouverne le nord. Cela permet cependant 
d’assurer qu’il est bien le héros principal du Mabinogi 
puisqu’il naît dans la première branche et meurt dans 
la dernière.
	 Le roi Math ne peut vivre en temps de paix 
que les deux pieds dans le giron d’une vierge. Son 
neveu Gilfaethwy, fils de Dôn, tombe amoureux de 
la jeune fille et son frère Gwydyon, fils de Dôn, se 
rend compte de sa maladie d’amour. Pour résoudre le 
problème, il décide de provoquer la guerre avec le sud 
et pour cela se rend, sous l’aspect d’un barde, chez 
Pryderi pour lui demander les porcs qu’Arawn lui a 
envoyés d’Annwn. Il charme Pryderi par ses récits 
et, comme ce dernier a promis de ne pas donner ni 
vendre les porcs avant que leur nombre ait doublé, il 
lui propose de les échanger contre douze magnifiques 
chevaux avec douze selles et douze brides précieuses, 
douze chiens de chasse noirs à poitrail blanc avec 
douze colliers et douze laisses que tout le monde 
croit en or, et douze boucliers dorés. Mais toutes ces 
merveilles sont magiques et illusoires, les écus n’étant 
par exemple que des champignons transformés ; et, 
comme le charme ne dure qu’un jour, il se dépêche 
de revenir. Quand il arrive à la cour de Math, le pays 
est déjà en guerre contre le sud. Gwydyon profite de 
l’absence de Math, parti à la guerre, pour faire coucher 
son frère avec la jeune fille, puis ils le rejoignent et, 
après divers affrontements, le sort du conflit se décide 
lors d’un combat singulier au cours duquel Pryderi est 
tué par Gwydyon.
	 À son retour, Math découvre le viol de la 
vierge et décide de châtier les coupables. De sa 
baguette magique, il métamorphose Gilvaethwy 
en biche et son frère en cerf. Ils reviennent au bout 
d’un an en compagnie d’un faon vigoureux qu’ils ont 
conçu. Puis Math les transforme en sangliers mâle et 
femelle et ils reviennent avec un petit très fort pour 
l’âge qu’il paraissait. Une troisième fois, il en fait 
une louve et un loup qui reviennent l’année suivante 

8 L’oubli de l’homme et l’honneur des dieux, 1985, pp. 93-111.

avec un fort louveteau. Math ramène les parents et 
les trois petits, qui sont baptisés (sic) et deviendront 
trois guerriers fameux et fidèles, à forme humaine. Il 
cherche ensuite à remplacer sa vierge porte-pieds et 
Gwydyon propose sa sœur Arianrhod (« roue d’argent 
», une périphrase pour la lune ou plus probablement 
une constellation9). Mais quand il la fait passer au-
dessus de sa baguette, elle laisse après elle un enfant 
blond et fort, puis un second que Gwydyon emporte à 
la dérobée et cache dans un coffre. Le premier, à peine 
baptisé, se dirigea vers la mer et devint aussi bon 
nageur que le plus rapide des poissons et il fut plus 
tard tué d’un coup de lance par son oncle Govannon.
	 L’autre enfant grandit très vite. Au bout d’un 
an, il était d’une taille qui paraissait forte, même 
pour un enfant de deux. Mais sa mère refusa de lui 
donner un nom. Gwydyon fit alors paraître un navire 
par enchantement en transformant des algues en cuir 
de diverses couleurs (signe de l’Autre monde), puis il 
vint à l’entrée du château d’Arianrhod avec l’enfant 
en changeant leurs visages et leurs apparences en 
celles de cordonniers pour ne pas être reconnus. Sa 
sœur commanda une paire de souliers qu’il fabrica 
d’abord trop grande, puis trop petite. Aussi vint-elle 
jusqu’à leur bateau pour se faire mesurer le pied et 
fabriquer les souliers. À ce moment, Gwydyon taillait 
et le garçon cousait. Un roitelet se dressa sur le pont et 
l’enfant lui lança un coup, l’atteignant entre le nerf de 
la jambe et l’os. Elle rit et dit : c’est d’une main sûre 
que le lleu l’ a atteint. Gwydyon, tout en rendant ses 
traits à l’enfant, répliqua : il a désormais un nom, ce 
sera Lleu à la main sûre. La mère jure alors qu’elle 
ne donnera pas d’armure à l’enfant avant qu’elle ne 
l’en revête elle-même. L’oncle change leurs traits 
en ceux de bardes, vient à nouveau au château de sa 
sœur et utilise une ruse magique. Il fait voir un grand 
mouvement de navires et entendre des sonneries de 
trompettes et des cris tout aussi illusoires. Du coup, 
Arianrhod donne des armures aux deux bardes pour 
qu’ils aident à la défense. Quand elle s’aperçoit 
qu’elle a été jouée, elle jure que son fils n’aura jamais 
de femme. Mais Gwydyon réunit les fleurs du chêne, 
du genêt et de la reine-des-prés pour fabriquer à 
son neveu la plus belle des femmes. On la nomma 
Blodeuwedd (« aspect de fleurs »).
	 Malheureusement un jour Blodeuwedd voit 
passer un cerf poursuivi par des chasseurs et tombe 
amoureuse de Gronw, leur chef. Ils complotent tous 

9 Selon J. Loth, Les Mabinogion, 1913, p. 191, note 1, Arianrhod 
est le nom de la Couronne boréale, une petite constellation de 9 
étoiles disposées en arc de cercle dont trois sont très brillantes. 
Connue de Ptolémée, elle se repère assez facilement entre Véga 
et Arcturus, dans le prolongement du « manche de casserole » de 
la Grande Ourse.



12

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

les deux pour tuer Lleu et Blodeuwedd apprend en 
questionnant son mari la manière d’y parvenir. Il 
faut passer une année à fabriquer le javelot en n'y 
travaillant que pendant la messe du dimanche. On ne 
peut le tuer ni dedans, ni dehors, ni à pied, ni à cheval. 
Il faut préparer une cuve pour son bain au bord d’une 
rivière avec une claie voûtée sur la cuve pour la couvrir 
intégralement, amener un bouc près de la cuve, et 
attendre pour lancer le javelot qu’il ait un pied sur le 
dos du bouc et l’autre sur le rebord de la cuve. Les 
deux amants peuvent donc mettre à exécution leur 
machination et Gronw expédie au moment idoine sa 
lance empoisonnée sur le mari qui s’envole aussitôt 
sous la forme d’un oiseau et disparaît.
	 La nouvelle parvient à Math et Gwydyon, et ce 
dernier part à la recherche de son neveu. Il le retrouve 
en suivant une truie et en remontant Nant y Llew (« la 
vallée du lion », avec jeu de mots Llew/Lleu). Il voit 
que l’animal se nourrissait de chair pourrie et de vers 
au pied d’un chêne, et jetant les yeux au haut de l’arbre, 
il aperçoit un aigle. Il chante alors une incantation de 
trois fois trois vers et en trois étapes l’oiseau descend. 
Il le ramène à la cour et le fait soigner par de bons 
médecins. Ils rassemblent alors des troupes et viennent 
au château de la traitresse épouse et de son amant. 
Blodeuwedd s’enfuit avec ses femmes et leur terreur 
est telle que les suivantes ne peuvent marcher qu’en 
retournant la tête si bien qu’elles tombent dans la 
rivière Kynvael et s’y noient. Gwydyon transforme 
la femme en hibou afin qu’elle n’ose plus montrer sa 
face de traitresse à la lumière du jour. Lleu demande 
réparation à Gronw et on convint que ce dernier devrait 
subir un coup de lance au même lieu que le mari 
trompé. Lleu accepte que l’amant puisse se protéger en 
mettant une pierre plate entre lui et le coup, mais quand 
il expédie sa lance, celle-ci traverse la pierre de part en 
part et Gronw aussi. Il reste pour témoigner de ces faits 
(mythiques) une pierre percée d’un trou appelée Llech 
Gronw.
	 Ce récit est extrêmement riche. On peut le 
considérer comme un des textes les plus édifiants de 
la mythologie celtique galloise, non seulement celle 
de Lleu, c’est-à-dire de la forme galloise du grand 
dieu panceltique Lug, mais de tout l’état-major divin 
britonnique. Nous laisserons de côté le royaume du 
sud, notamment le personnage de Pryderi, bien plus 
longuement évoqué par les première (naissance) et 
troisième (errance et disparition) branches où il est lié 
à sa mère, Rhiannon, et à son beau-père Manawyddan 
qui sont assurément deux anciennes divinités. La 
quatrième branche ne nous apporte que la confirmation 
de ses liens avec Arawn et l’Annwn d’où proviennent 
les fameux porcs qui sont à l’origine de la guerre.

	 Nous concentrerons au contraire nos 
commentaires sur la famille dirigeante du royaume 
du nord. L’analyse précitée de G. Dumézil a mis en 
évidence la conservation d’une certaine structure 
théologique, parfois évidente, quand il s’agit 
de personnages comme Lleu ou Govannon, les 
équivalents gallois des irlandais Lugh et Goibniu, 
parfois moins.
	 Les personnages les plus importants sont 
deux magiciens, le roi Math et Gwydyon qui, selon 
Dumézil, symbolisent la première fonction. Le 
premier apparaît comme un chef temporel, doté d’une 
baguette qui sert aux transformations (Gilfaethwy et 
Gwydyon) ou aux ordalies (Arianrhod), mais aussi 
d’une magie réceptive dans la mesure où il a l’ouïe si 
fine que nulle conversation ne peut lui échapper. Il a 
aussi un comportement différent en temps de paix ou 
de guerre. Dans le premier cas, il paraît quasi inactif, 
n’ayant pour seule tâche que de rester au centre en 
son palais, les pieds posés sur le sein d’une jeune 
vierge, pendant que ses neveux font le tour de ses 
états pour prélever les contributions des dépendants. 
Le mythème du pied possède un sens de prospérité, 
la vierge étant un réservoir de fécondité, et le rapport 
de Math à sa vierge évoque celui qui, à Rome, lie 
le rex aux Vestales. En temps de guerre, Math doit 
se tenir au milieu de ses troupes. En somme, Math 
a bien l’attitude d’un roi celtique qui doit assurer la 
prospérité et la protection de son royaume, mais dont 
l’activité personnelle est limitée par des interdits, et 
le personnage rappelle tout à fait le dieu-roi irlandais 
Nuada.
	 Le second magicien, Gwydyon, est assez 
différent. Beaucoup plus actif et mobile, il dispose 
d'une magie qui consiste surtout à changer les 
apparences. Il modifie ses traits et ceux de son 
neveu pour qu’Arianrhod ne les reconnaisse pas. Il 
transforme les champignons en boucliers, les algues 
en cuir, suscite des bruits, des navires, des animaux 
(chevaux, chiens) et des objets précieux (selles, 
laisses) illusoires. Il semble d’ailleurs ne constituer 
qu’un dédoublement de Manawyddan qui, dans 
la troisième branche travaillait merveilleusement 
le cuir, fabriquant selles, boucliers et souliers tout 
comme Gwydyon le fait à la cour de Pryderi (selles 
et boucliers) ou devant Arianrhod (souliers). Et la 
capacité à changer d’apparence se retrouve aussi dans 
le Manannan mac Lir irlandais lors de la conception 
de Mongan.
	 La fonction guerrière apparaît à deux 
niveaux dans le récit, d’abord au niveau royal, car 
pour relativement passive qu’elle soit, la présence 
de Math sur le terrain est obligatoire, ensuite au 



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 4

13

niveau héroïque, dans la seconde partie de l’histoire 
consacrée au récit de la naissance animale de trois 
guerriers fameux. Cette ambiguïté rappelle celle des 
guerriers-fauves scandinaves, les Berserkir d’Odhinn 
et leurs imitateurs humains, et aussi certains avatars 
indiens ou iraniens. Le thème peut aussi faire allusion 
aux pratiques initiatiques homosexuelles des guerriers 
celtiques, germaniques ou grecs, très transparentes 
dans la mythologie10. La situation se rapproche de 
celle de Cuchulainn ou de Finn, qui sont aussi des 
héros, des fils de dieux (Lugh pour Cuchulainn, ou 
Cumall, l’équivalent irlandais du Mars Camulos des 
Gallo-Romains, pour Finn). 
	 La troisième fonction apparaît avec 
Arianrhod, mère de deux jumeaux, Dylan et Lleu, qui 
constituent un couple de Dioscures dont la théologie 
indo-européenne présente tant d’exemplaires, tant en 
Inde (les Asvin), qu’en Grèce (Castor et Pollux) ou 
en Scandinavie (Njördr et Freyr), avec même parfois 
un penchant de l’un pour l’océan (en Scandinavie, 
Njördr est le protecteur de la navigation). Cela 
explique même une phrase de Diodore de Sicile 
(IV, 56) disant que ceux des Celtes qui habitent près 
de l’Océan honorent le plus, parmi les dieux, les 
Dioscures. En effet, si Dylan et Lleu forment bien un 
couple de jumeaux dont la mère, Arianrhod, habite un 
château situé au bord de l’océan (cf. les mouvements 
de navires suscités par Gwydyon), le second était bien 
l’équivalent gallois du grand dieu qui sous le nom de 
Lugh ou de *Lugus-Mercurius tenait le premier rôle 
en Irlande comme en Gaule.
	 Une fois Lleu apparu dans le récit, celui-
ci se concentre sur lui, montrant bien qu’il est le 
personnage essentiel. De ce fait, nous tenons sans 
doute l’essentiel de la mythologie du grand dieu 
panceltique dans sa tradition galloise : sa croissance 
rapide qui se retrouve en Irlande à propos de son 
fils héroïque et guerrier, Cuchulainn, mais aussi 
chez Pryderi, dans la première branche, et peut-
être même chez les trois guerriers à naissance 
animale de la quatrième branche ; son éducation par 
Gwydyon au cours de laquelle il acquiert un nom11 
et une compétence de cordonnier qui le rapproche 
à nouveau de Pryderi qui aidait Manawyddan dans 
son activité de cordonnier de la troisième branche ; 
son mariage avec une femme-fleur qui le trahit ; 
sa mort, son ornithomorphie et sa résurrection ; sa 

10 Sergent B., L’homosexualité initiatique dans l’Europe 
ancienne, 1986.
11 Les trois interdits formulés par la mère (pas de nom, pas 
d’armes, pas de femme) sont considérés par Le Roux et 
Guyonvarc’h, La société celtique, 1991, p. 179, comme une 
formule trifonctionnelle  parce que l’attribution du nom est un 
privilège du druide.

vengeance  qui consiste à transformer sa femme en 
hibou et à tuer l’amant en transperçant auparavant 
de son javelot une pierre plate.
	 Gwydyon, Gilvaethwy, Govannon ou 
Arianrhod sont désignés comme fils ou fille de Dôn, la 
sœur du roi Math. Le nom de Dôn semble équivalent à 
celui de Dana par lequel l’Irlande appelle les anciens 
dieux réfugiés dans les tertres, les Tuatha Dé Danann, 
les gens de la déesse Dana. De même, la mythologie 
de Lleu recoupe celle de l’Irlande par plusieurs autres 
aspects. Le premier est celui de l’exploit qui lui vaut 
son nom de Lleu à la main sûre parce qu’il atteint 
adroitement un roitelet entre le nerf de la jambe et 
l’os. Il n’est pas évident qu’il s’agisse ici d’un coup 
de fronde comme dans la bataille de Mag Tured. La 
vraisemblance voudrait plutôt qu’il s’agisse d’une 
alène de cordonnier puisque l’enfant est alors en train 
de coudre des souliers. Mais le surnom rappelle une 
qualification fréquente de Lugh en Irlande, Lamfhada 
(« à la longue main » ou « au long bras ») qui insiste 
sur sa capacité à utiliser avec force et habileté une 
arme de jet. Son lancer de javelot contre Gronw en 
donne un autre bon exemple.
	 Le second aspect concerne son mythe de mort 
qui inverse celui de la naissance de sainte Brigide. La 

Conwy



14

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

mère de cette dernière ne pouvait accoucher ni dedans, 
ni dehors, et elle le fait en trébuchant sur le seuil de la 
porte, un seau de lait mousseux à la main. Lleu ne peut 
être tué ni dedans, ni dehors, ni à pied, ni à cheval, 
sans préjudice d’autres dispositions qui rendent la 
tâche quasi impossible. Cette inversion obéit à une 
logique purement calendaire puisque Lugh est fêté au 
milieu de l’été, à mi-distance de Beltaine et Samain, 
et que la Sainte-Brigide a christianisé Imbolc, où la 
Brigit païenne devait jouer un rôle essentiel, au milieu 
de l’hiver et à mi-distance de Samain et de Beltaine. 
Lugnasad se fête au début août quand la chaleur 
est à son maximum mais alors que le soleil est déjà 
déclinant sur l’horizon. Imbolc achemine au contraire 
vers la renaissance encore timide mais assurée de la 
lumière, de la chaleur et de la végétation.
	 L’inversion des mythes obéit donc ici à une 
logique qui ne nécessite pas d’opposer l’Irlande de 
Brigit et la Bretagne de Lleu. Il en va différemment 
pour le mythe de la femme-fleur. Dans la verte Erin, 
le mythe voit s’affronter Curoi, que nous avons 
caractérisé comme un avatar du Dagda, et Cuchulainn, 
fils de Lugh ; Blathnat (« petite fleur ») trahit Curoi 
au profit de son adversaire. Au Pays de Galles, 
Blodeuwedd est la femme de Lleu et le trahit au profit 
de Gronw. La trahison garde comme point commun 
le moment du bain. Blathnat attache son mari par les 
cheveux aux barreaux du lit pendant qu’elle le lave 
dans la cuve, lui prend son épée et ouvre la forteresse. 
Curoi parvient  à tuer une centaine d’hommes à coups 
de poing et de pieds, mais est finalement décapité par 
Cuchulainn. On peut opposer un Lleu plutôt aérien (il 
doit être tué alors qu’il est au-dessus de sa cuve, on le 
retrouve en haut d’un arbre et il transforme sa femme 
en hibou) et un Curoi plutôt chtonien ou marin (il est 
attaché par les cheveux dans la cuve, ce qui l’empêche 
de se relever, Ferchertne le venge en se jetant avec sa 
femme du haut d’une falaise sur les rochers près du 
rivage, et dans certaines autres circonstances, il vient 
par la mer ou y disparaît).
	  Les première et troisième branches du Mabinogi 
nous ont montré la déesse-reine et son fils (Rhiannon 
et Pryderi) périodiquement enlevés à leur pays et 
nous avons même vu que ce qui disparaissait, c’était 
plus précisément la ressource agricole. Cela pourrait 
signifier que la divinité-reine passe, un peu à la manière 
de la Perséphone grecque, alternativement selon les 
saisons d’un séjour à un autre. Gronw est un candidat 
à la royauté puisqu’il chasse le cerf, et il combat Lleu 
comme Pwyll supplée Arawn face à Hafgan dans la 
première branche. Si nous nous trouvions en présence 
d’une version inversée relativement simple, il faudrait 
en déduire que Gronw est un héros de type jupitérien, 

le correspondant gallois de Curoi, alias le Dagda. Un 
mythème confirme d’ailleurs cette idée : celui de la 
pierre plate percée en son centre de l’ouverture faite 
par la lance de Lleu ; telle quelle, elle ressemble à une 
meule de moulin et on peut dire que cette meule n’a pas 
protégé Gronw de la vengeance de Lleu. Et de même 
que Lleu n’est pas vraiment tué par un coup de lance 
mais seulement transformé en oiseau solaire, on sait 
par le Festin de Bricriu qu’une décapitation ne suffit 
pas à empêcher le retour de Curoi avec sa tête sur ses 
épaules dès le lendemain. Blodeuwedd est transformée 
en oiseau nocturne et hivernal tandis que ses suivantes 
tombent dans une rivière, la tête en arrière, ce qui doit 
manifester un marqueur calendaire d’Imbolc qui est, 
en Irlande, le moment où Cuchulainn, qui n’a plus 
de force, effectue son retournement. Enfin, il ne faut 
pas oublier la complémentarité à distance de Brigit 
(ou sainte Brigide) et de Lugh. Si la Sainte-Brigide 
(Imbolc) s’oppose à Lugnasad comme le milieu de la 
saison sombre hivernale au milieu de la saison claire 
estivale, Brigit, fille du Dagda, devait posséder le même 
pouvoir que Lleu. En effet, on montrait à Kildare, près 
de la porte de l’enceinte entourant le monastère, une 
pierre trouée. Pour Cogitosus, il s’agissait d’une meule 
que Brigide avait miraculeusement transportée et qui 
avait résisté à l’incendie du moulin du monastère, les 
flammes n’ayant ni touché ni brûlé cette pierre. Deux 
autres miracles de sainte Brigide sont encore plus 
catégoriques. Dans le premier, la jeune Brigide jouait à 
faire un autel en pierre et un ange vint perforer la pierre 
aux quatre angles pour y mettre quatre pieds de bois. Le 
second appartient malheureusement à cette catégorie 
des miracles très abrégés de la fin de la Vita Prima où 
tout tient en deux lignes, néanmoins importantes : un 
jour sainte Brigide perfora de son doigt la pierre la plus 
dure. Elle en avait alors un grand besoin mais pour 
abréger l’auteur en tait la raison ! C’est fort dommage 
mais cela confirme que sainte Brigide avait le même 
pouvoir mythique que Lleu (trouer la pierre) et que cette 
activité était par ailleurs en relation avec la fabrication 
des meules de moulin. On vérifie une fois de plus que la 
sainte était bien la digne héritière de la païenne Brigit, 
la fille du divin meunier qui fait tourner la roue céleste 
du ciel nocturne où s’est réfugiée Arianrhod, la roue 
d’argent, mère dénaturée de Lleu.
	 Quant à la traitresse femme-fleur, hésitait-
elle entre Lleu/Lugh et Gronw/Curoi, alias le Dagda 
selon les saisons, passant d’un Autre monde où les 
abeilles butinent éternellement les prairies fleuries à 
notre monde où elles surgissent en même temps que 
la reine de mai, promesse de moissons à venir ? Deux 
versions du mythe ne suffisent pas pour s’en assurer.



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 4

15

Lludd et Llefelys12

	 Ce texte a comme héros principaux deux 
frères, l’un, l’aîné, roi de Bretagne, Lludd, et l’autre, 
Llefelys, roi de France. Les deux personnages sont 
peu connus en dehors de cette histoire, mais on les 
a identifiés avec de bonnes raisons aux équivalents 
bretons des Nuada et Lugh irlandais. Le premier 
apparaît en effet sous la forme Lludd Llawarian 
(Lludd « à la main d’argent ») dans un passage de 
Culhwch ac Olwen, ce qui correspond au détail du 
bras coupé du dieu-roi irlandais qui sera remplacé par 
une prothèse d’argent, et Lludd semble correspondre 
à une altération de Nudd, le nom attendu en gallois, le 
ll initial remplaçant le n par assonance avec Llefelys. 
Le personnage est attesté à l’époque antique sous 
l’épithète de Nodens et il est assimilé au dieu Mars 
au sanctuaire de Lydney Park, à l’embouchure de la 
Severn dans le comté de Gloucester. Quantau second, 
Llefelys, dont l’orthographe ancienne est Lleuelis, il 
peut être assimilé au Lleu du Mabinogi et au Lugh 
irlandais. Et ce d’autant plus qu’il joue un rôle 
comparable dans notre récit où il aide Lludd de ses 
conseils et en Irlande où Lugh supplée Nuada lors de 
la seconde bataille de Mag Tured13.
	 L’histoire appartient à une série mythique de 
fléaux trifonctionnels bien connue par les travaux de 
G. Dumézil14. Le roi Lludd, fils de Beli, est un grand 
bâtisseur, un bon guerrier et un généreux distributeur. Il 
présente donc les traits d’un bon roi celtique. Pourtant 
son pouvoir est remis en cause après quelques années 
de règne par l’apparition de trois fléaux. Le premier 
est le fait d’une race d’envahisseurs, les Coraniaid, 
dotée d’un savoir magique particulier, royal pourrait-
on dire, puisque la quatrième branche du Mabinogi 
l’attribuait au roi Math : celui d’entendre toutes les 
conversations qui se tenaient en Bretagne, fussent-
elles susurrées à voix très basse, pourvu que le vent 
parvint à la surprendre, si bien qu’on ne pouvait leur 
nuire. Le second consistait en un cri terrifiant qui se 
faisait entendre chaque nuit des calendes de mai au-
dessus de chaque foyer en entraînant la stérilité, ce qui 
renvoie cette fois aux mésaventures de Manawyddan, 
Pryderi et Rhiannon dans la troisième branche. Enfin, 
on avait beau accumuler dans les cours royales pour 
un an de nourriture et de boisson, on n’en avait que 
ce qui se consommait durant la première nuit. Cette 
disparition de nourriture et de boisson est le fait d’un 
magicien pourvu d’un sac impossible à remplir qui 

12 Roberts B.F., Cyfranc Lludd a Llefelys, 1975, pp. 1-6.
13 Voir P. MacCana, Celtic Mythology, 1970, p. 69.
14 Mythe et épopée, vol. 1, 1968, pp. 613-616, avec parallèles 
comparatifs iranien (pp. 617-621) et indien (pp. 621-623).

ressemble beaucoup à celui manié par Pwyll dans la 
première branche du Mabinogi.
	 Mais Lludd ne sera pas détrôné car il s’adresse 
à son frère Llefelys, devenu par son mariage roi de 
France, qui lui explique ce qu’il doit faire. Pour qu’ils 
puissent s’entretenir sans que leur conversation soit 
entendue, ce dernier fait fabriquer une grande corne de 
cuivre et verser du vin à l’intérieur pour en expulser le 
diable. Il lui donne alors certains insectes dont Lludd 
devra broyer une partie dans l’eau. Il jettera ce liquide 
sur tous ses sujets réunis lors d’une assemblée mais 
seule la race des Coraniaid sera empoisonnée alors 
que les autres n’auront aucun mal. Il devra garder 
l’autre part des insectes pour se prémunir au cas où 
ce fléau se reproduirait. Le second fléau, le cri, est 
attribuable à un dragon qui lutte contre un autre de race 
étrangère. Pour en venir à bout, Lludd devra mesurer 
l’île de Bretagne pour en trouver le point central, 
puis il y fera creuser un trou et y mettra une cuve 
d’hydromel recouverte d’un manteau. Épuisés par 
leur combat, ils y tomberont sous forme de pourceaux 
et s’endormiront après avoir bu la cuve d’hydromel. Il 
faudra alors replier le manteau sur eux et les enterrer 
dans un coffre de pierre dans le lieu le plus fortifié 
de ses états, ce qui protégera la Bretagne de toute 
invasion. Enfin, Lludd devra veiller et combattre pour 
surprendre le magicien-voleur, un homme de très 
grande taille qui endort par une musique magique15, 
et, pour s’empêcher de dormir, il devra avoir une cuve 
d’eau près de lui et s’y jeter si nécessaire.
	 Pourvu de ces instructions, le roi de Bretagne 
réussit à empoisonner les Coraniaid, trouve le point 
central à Oxford et enterre les porcs dragons dans les 
montagnes d’Eryri à Dinas Emreis. Puis il se saisit 
du magicien voleur qui promet de tout restituer. Et à 
partir de ce moment, il gouverna la Bretagne en paix 
et de façon prospère jusqu’à la fin de sa vie. Le mythe 
se relie donc explicitement aux capacités du roi Lludd, 
fils de Beli, à assurer la prospérité. Il se rapporte plus 
particulièrement à une date, le début mai, qui est celle 
de Beltaine, le « feu de Bel », où en Irlande un roi 
rencontre la souveraineté au cours d’une chasse au 
cerf. Les trois fléaux sont trifonctionnels puisque le 
premier fait allusion à un pouvoir magique permettant 
de contrôler (ou non) les sujets, le second concerne 
un combat de dragons symbolisant l’affrontement de 
deux armées et la capacité subséquente à assurer la 
protection et la paix, le troisième illustre l’aptitude à 
maintenir la prospérité et la générosité distributrice 
du roi. 

15 Cette définition (grande taille, sac inépuisable rappelant un 
chaudron d’abondance, capacité musicale) renverrait facilement 
à un équivalent britonnique du Dagda.



16

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Taliesin

	 La tradition britonnique connaît l’existence 
de plusieurs grands poètes bardiques dès le VIe siècle 
ap. J.-C. A vrai dire, il est difficile sinon impossible 
de démêler leur personnalité historique des éléments 
mythiques qui l’encombrent. Le plus important est 
sans doute Taliesin qui a dû être un poète à la cour de 
Powys au Pays de Galles et à celle de Rheged dans 
l’actuel Cumberland. On lui prête aussi un voyage en 
Armorique auprès de saint Gildas, mais il représente 
surtout une incarnation légendaire du bardisme. Il est 
parfois assimilé à Merlin (Myrddyn) à moins que l’on 
ne prétende qu’il ait enseigné sa science à ce dernier. 
La seconde branche du Mabinogi le fait participer à 
la malheureuse expédition irlandaise de Bran le Béni, 
dont il est un des rares survivants, et Culhwch ac 
Olwen le cite dans l’entourage du roi Arthur.
	 Ses prétendues œuvres ne sont connues que 
par des manuscrits du Xe siècle ou bien plus tardifs. Le 
conte de Taliesin composé au XVIe siècle par un soldat 
gallois rapporte sa naissance mythique et l’acquisition 
de ses pouvoirs magiques. Dans une première vie, il 
s’appelle Gwion Bach et est chargé par son maître, le 
vieil aveugle Morda, d’agiter le contenu d’un chaudron 
où Ceridwenn, une magicienne experte, dont le mari 
appelé Tegid Foel est un géant, a mis à bouillir pendant 

un an et un jour diverses plantes ramassées à un moment 
propice. Le but est de procurer le don de l’inspiration 
prophétique à son fils, le hideux Morvran, surnommé 
le Monstre noir à cause de la couleur de sa peau car, au 
bout du délai trois gouttes aptes à procurer le don se 
sépareront du reste du mélange qui constitue un puissant 
poison. Mais au moment opportun les trois gouttes 
brûlantes sautent du chaudron alors que la magicienne 
s’est endormie et tombent sur le doigt de Gwion Bach 
qui le porte instinctivement à sa bouche et acquiert 
ainsi la connaissance. Réveillée par l’explosion du  
récipient sous l’effet du poison, Ceridwenn comprend 
immédiatement la situation et décide de tuer Gwion 
Bach qui s’enfuit sous l’aspect d’un lièvre tandis que 
Ceridwenn se transforme en lévrier. Il s’ensuit diverses 
métamorphoses, poursuivante et poursuivi empruntant 
diverses formes (poisson et loutre, oiseau et faucon). 
Dans une grange, le garçon se transforme en grain de 
blé que la magicienne, qui a pris l’apparence d’une 
poule noire, finit par avaler.
	 Plus tard, quand Ceridwenn reprend sa forme 
humaine, elle se retrouve enceinte et donne naissance à 
un très bel enfant dont elle sait qu’il est la réincarnation 
de Gwion Bach. Ne pouvant se résoudre à le tuer, la 
sorcière l’abandonne sur la mer après l’avoir placé 
dans un sac de cuir qui constitue une sorte de coracle. 
Elffin, fils de Gwydneu Garanhir dont le domaine 

Vers Holyhead



Petit traité de mythologie celtique  I. Les Matériaux                                                Chapitre 4

17

a été envahi par la mer à cause de la négligence 
du gardien à fermer les digues, vient au premier 
novembre à la pêcherie paternelle de l’estuaire de la 
Conwy. Mais la nasse, qui habituellement est pleine 
de saumons à cette date, s’avère vide à l’exception du 
coracle qui contient l’enfant. Il tranche les cordons du 
cuir et y trouve un enfant au front blanc (tal-iesin en 
gallois) bien que le coracle ait erré depuis quarante 
ans sur les flots. Dès lors, la fortune d’Elffin et sa 
réputation à la cour du roi Maelgwyn s’accroissent 
considérablement. Aussi se vante-t-il d’avoir le 
barde le plus savant et la femme la plus estimable du 
royaume. Le roi le fait emprisonner et envoie son fils 
pour séduire l’épouse de son impudent sujet. Taliesin, 
qui dispose du don de prescience, remplace la femme 
par une de ses servantes qui succombe au philtre du fils 
du roi, lequel lui coupe, dans son sommeil, un doigt 
porteur d’une bague. Taliesin vient à la cour, jette 
un sort aux autres bardes qui ne savent que balbutier 
devant le souverain et est contraint de s’expliquer. 
Dans un poème, il expose ses origines bibliques et ses 
exploits dans l’Antiquité. Puis il prédit la libération 
d’Elffin et déclenche une puissante tempête. Le roi 
relâche le prisonnier auquel Taliesin demande de 
parier avec le souverain en prétendant qu’il possède 
le cheval le plus rapide. Maelgwn arrive avec vingt-
quatre chevaux mais c’est celui d’Elffin qui remporte 
la course. Taliesin fait alors creuser un trou et l’on 
découvre un chaudron rempli d’or.
	 Le Taliesin mythique qui narre ses origines 
bibliques et antiques rappelle bien évidemment les 
grands anciens comme Tuan et Fintan, même si le 
thème des métamorphoses est contracté en un temps 
très court lors de l’affrontement avec Ceridwenn, 
lequel évoque plutôt le combat des deux porchers 
qui est présenté comme un épisode introductif à La 
razzia des vaches de Cooley. Mais le fait que l’enfant 
abandonné sur les flots navigue quarante ans dans un 
sac de cuir avant d’arriver à une pêcherie de saumons, 
rappelle les trente ans pendant lesquels Tuan fut 
sous la forme d’un saumon avant d’être capturé 
par le pêcheur du roi Cairell, et mangé par la reine 
et de renaître plus tard sous la forme d’un devin à 
l’époque de saint Patrick. La manière dont le barde 
gallois acquiert sa science le rapproche aussi de Finn 
mac Cumall qui lui aussi s’approprie indûment un 
don d’illumination originellement destiné à un autre 
par l’accident d’un doigt brûlé. On discerne aussi 
dans cet épisode un éventuel lien entre le chaudron 
d’abondance (le sac de cuir, la fortune d’Elffin qui 
s’accroît, le trésor découvert mais aussi le panier 
inépuisable dont dispose Gwyddneu Garanhir selon 
Culhwch ac Olwen), le chaudron de science qui 

confère le don prophétique, et même peut-être un 
chaudron atmosphérique puisque Taliesin suscite les 
tempêtes, tous les trois renvoyant d’ailleurs au Jupiter 
irlandais dont le talisman est un chaudron. Quant à 
Elffin, il évoque quelque peu le Mabon de la tradition 
galloise ou le Mac Oc irlandais, fils du Dagda.

(à suivre)

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT 
TRAITÉ DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 1 LES MATÉRIAUX

Chapitre 5 juillet 2018
Chapitre 6 octobre 2018
Chapitre 7 novembre 2018
Chapitre 8 janvier 2019
Chapitre 9 février 2019

PARTIE 2 LE BESTIAIRE en 2019



18

Cahiers électroniques de la Société de mythologie française n° 1

Sur les flancs du Snowdon


