PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATERIAUX

CHAPITRE 3 :

MYTHOLOGIE ET HAGIOGRAPHIE
EN IRLANDE

Bernard ROBREAU

Sceilig Mhichil et Sceilig Bheag depuis les hauteurs de la Baie de saint Finnian

Tous les cliches sont de B. Robreau



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

CHAPITRE 3 : MYTHOLOGIE ET
HAGIOGRAPHIE EN IRLANDE

Les textes examinés jusqu'ici ne sont jamais
totalement exempts de christianisation. Néanmoins, ils
permettent d’accéder a des récits dont la structure, peu
ou trés remaniée, est héritée de temps préchrétiens. Au
contraire, I’élaboration des textes hagiographiques est
postérieure a la conversion de 1’Irlande. 11 est possible
que des fragments plus ou moins conséquents de la
mythologie antérieure y aient été enchassés ou reportés
sur le saint héros hagiographique mais, sauf des cas
trés exceptionnels, la structure a été ¢laborée selon
des principes nouveaux et I’étude de 1’hagiographie
nous mene surtout a comprendre les mécanismes
utilisés pour détruire les mythes celtiques.

Brigit et sainte Brigide'

Il existait une déesse irlandaise du nom
de Brigh(te) qui apparait surtout dans La Seconde
bataille de Mag Tured. Elle y est présentée comme la
fille du Dagda et I’épouse de Bres, un roi fomoire et
oppresseur. Elle aurait été la premicre a émettre des
cris et des lamentations en Irlande lorsque son fils
Ruadan fut tué en affrontant le dieu forgeron Goibniu,
et aussi celle qui inventa le sifflet pour appeler pendant
la nuit. Le Glossaire de Cormac I’appelle Brigit, et en
fait une femme de sagesse, une femme pocte, ce qui
signifie sans doute une incantatrice, et il lui accorde
deux sceurs homonymes, une femme médecin et
une femme de la forge. Une glose de la version du
Dialogue des deux sages du Livre de Leinster donne
Brian, Tuchar et Uar, les trois fils de Bres et de Brigit,
comme les trois dieux de la poésie. L’interprétation ne
peut qu’étre qu’assez limitée : une valence nocturne,
une certaine opposition a Lugh dont Goibniu est
un collaborateur étroit et Brian, Iuchar et Uar des
ennemis implacables, un triplement, phénomeéne
fréquent en milieu celtique, notamment pour les
déesses-meres, mais qui ne semble pas ici seulement
intensif puisque la structure Brigit + femme médecin
+ femme forgeron reproduit au féminin la structure
Lugh + dieu médecin Diancecht + dieu forgeron

1 Une des meilleures mises au point en frangais sur Brigit et
sainte Brigide résulte du travail de P.-Y. Lambert, « A propos
de I’origine celtique du culte de Notre-Dame de Chartres »,
Monde médiéval et société chartraine, 1997, Actes du colloque
international des 8-10 octobre 1994, pp. 239-256. Voir aussi nos
« Reflets chrétiens de la Minerve celtique », Ollodagos, XXXI,
2015, pp. 171-316, et pour la déesse paienne : F. Le Roux,
« Notes d’Histoire des religions, 55 Brigitte et Minerve... »,
Ogam, XXII-XXV, 1970-73, pp. 224-231.

Croix du cimetiere de la cathédrale Saint-Fachtnan de
Kilfenora (Comté de Galway).

Goibniu considérés comme les fréres (ou le grand-
pére pour Diancecht dans d’autres textes) de Lugh
dans la premicre version de La seconde bataille de
Mag Tured.

C’est peu pour une divinité qui parait avoir
joué un role important et I’opinion des principaux
spécialistes de la religion irlandaise consiste a penser
que I’essentiel de son dossier mythologique a en fait
été transféré sur celui de son homonyme chrétienne :
sainte Brigide. Le fait semble d’ailleurs corroboré par
un argument important : le placement de la féte de
sainte Brigide au 1 février. La date ne correspond
pas seulement a celle de la grande féte hivernale
préchrétienne d’Imbolc, elle se trouve aussi engagée
dans une structure d’opposition trés évidente avec
Lugnasad, la grande féte estivale du 1° aolt qui
incorpore le nom de Lugh dans son intitulé et qui
se tient au milieu de la saison chaude et claire a
¢gale distance de Beltaine et Samain, de méme que
Imbolc et la Sainte-Brigide se tiennent au milieu de la
saison froide et obscure, a égale distance de Samain
et de Beltaine au sein d’un festiaire rigoureusement
construit. Ce placement médian de la Sainte-
Brigide se relie d’ailleurs a un détail essentiel de la
biographie de la sainte, nous garantissant que celle-ci
a bien emprunté a son prototype paien une part de
sa mythologie. En effet, on aurait prédit a la meére de
la sainte qu’elle ne pourrait accoucher ni dedans ni



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

dehors. Elle accouche donc en trébuchant sur le seuil,
un seau de lait frais, mousseux, a la main. Sa féte est
au milieu, entre Samain et Beltaine, comme sa mére
accouche sur le seuil entre intérieur et extérieur. Et
la mére tient un seau de lait qui n’est pas vraiment
liquide, puisque frais et donc mousseux, sans étre non
plus un solide comme le beurre baratté ou le fromage
caillé. Il s’agit du theme des conditions contradictoires
tout a fait connu de la mythologie indo-européenne,
par exemple dans le meurtre du démon Namuci par
Indra en lui barattant la téte dans 1’écume, qui n’est
du sec ni de I’humide, a I’aube, qui n’est ni le jour, ni
la nuit.

La tradition hagiographique et folklorique
concernant sainte Brigide est des plus volumineuses?
et elle pose bien sir d’énormes problémes de tri,
mais aussi d’historicité. Néanmoins, il semble que
la prééminence de la sainte refléte directement
I’importance de la déesse paienne et pour cela les
clercs ne se sont pas contentés de réclamer le premier
rang pour le monastere de la sainte a Kildare. Ils ont
aussi imaginé un miracle racontant que pendant un
synode I’évéque Ibor rapporte avoir eu une vision la
nuit précédente. La Vierge Marie lui est apparue dans
son sommeil en compagnie d’un homme qui disait :
« Voici celle qui sera la Marie des Gaels ». Sur ce,
Brigide arrive et il reconnait la femme qu’il a vue
dans son réve. Bethu Brigte ajoute méme que lors de
la consécration de la sainte comme abbesse, I’évéque
officiant « ivre de la grace divine » se trompa et récita
la priere de consécration d’un évéque, ce qui donnait
a I’abbesse un rang égal a celui des clercs les plus
puissants.

Ce récit ne prolonge pas, a I'inverse de celui
de la naissance de Brigide, un mythe paien mais il
y a probablement bien des miracles de 1’abbesse qui
peuvent passer pour des remaniements plus ou moins
¢laborés demythes préchrétiens. I1s’agitnotammentde
prodiges qui se rapportent a son activité de protectrice
des activités nourricieres et de I’artisanat. Ses miracles
s’intéressent particuliérement aux vaches et a la
laiterie, secondairement a la protection des récoltes.
Du fait de ses liens rituels, son action concerne plutot
la gestion de la nourriture, par opposition a Lugh qui

2 Nous nous limiterons ici a signaler les deux vies latines les plus
anciennes (la premicre, celle de Cogitosus, est datée du milieu
du VII® siecle, 'autre du siécle suivant) éditées et traduites
en allemand par K. Hochegger dans Untersuchungen zu den
dltesten Vitae sanctae Brigidae, pp. 18-59 et 100-201) et Bethu
Brigte, une vie en vieil irlandais datée du début du IX® siecle
éditée par Donnchadh O hAodha. Pour les faits folkloriques,
nous renvoyons a V. Guibert de la Vaissiere, Les quatre fétes
d’ouverture de saison de I’Irlande ancienne, 2003, pp. 151-186,
et D. Laurent,« Brigitte, accoucheuse de la Vierge », Mélanges a
Ch. Joisten, 1982, pp. 73-79.

Chapitre 3

a sa féte au moment des moissons. Ce dernier est un
multiplicateur alors que (sainte) Brigide gouverne
plutdt la fraction. A la Sainte-Brigide, dit le proverbe
paysan, le grenier doit étre @ moitié vide ou a moitié
plein et les miracles notamment alimentaires de
Brigide vont dans le méme sens. Elle a la bonne
habitude de donner une partiec du beurre qu’elle
baratte ou du lard qu’elle cuit aux pauvres, voire a un
chien affamé. Mais Dieu reconstitue sa provision. Le
lard dont elle a donné les deux cinquiémes se retrouve
intact et non seulement les douze parts de beurre
qu’elle barattait en 1’honneur des douze apotres se
reconstituent mais une treizieme portion, plus grande,
celle de Dieu, apparait au milieu. Et il suffisait qu’on
lui réclame le sixiéme d’une mesure de miel pour
entendre un essaim vrombir sous le dallage de la
piece. Un autre miracle montre bien son opposition
numérique a Lugh. Il existait un homme tres fort du
nom de Lugaid qui travaillait comme douze hommes
et mangeait aussi comme douze. Brigide fit en sorte
qu’il conserva sa force tout en mangeant comme
un homme ordinaire. Le nom de Lugaid, diminutif
de Lugh, est transparent et sa force, aussi excessive
que son appétit, est de 1’ordre de la multiplication®
alors qu’en diminuant son appétit 1’action de (sainte)
Brigide est de 1’ordre de la division.

L’action de (sainte) Brigide en faveur des
artisans va dans le méme sens. Hébergée un soir chez
une pauvre femme qui sacrifie son unique veau pour
lui donner a manger et briile son métier a tisser pour
cuire le repas, elle fait en sorte que veau et métier se
retrouvent intacts le lendemain. Imitant saint Martin,
elle partage un jour en deux une tunique. Mais ici
chaque pauvre bénéficiaire se retrouve avec une
tunique entiere lorsqu’il s’éloigne. Selon le moine
Cogitosus, lorsque 1’on reconstruisit 1’église du
monastere de Kildare devenue trop petite, on voulut
remettre en place I’ancienne porte de 1’entrée latérale
gauche par ou Brigide avait I’habitude d’entrer. Mais
sa hauteur s’avéra trop petite d’un quart. Les hommes
de I’art délibérerent pour savoir s’il fallait fabriquer
une nouvelle porte ou simplement ajouter un
morceau, mais leur chef conseilla seulement de prier
et lui-méme passa la nuit en pricres devant 1’église.
Au matin, il fit poser a nouveau la porte sur les gonds
et elle s’ajusta parfaitement a ’ouverture. Un autre
miracle concerne un tres grand arbre qui fut coupé et
¢lagué a la hache par des artisans habiles, mais qui
se révélerent incapables de le transporter malgré le
nombre des hommes et des beeufs employés. Ils durent
I’abandonner sur place, mais avec I’aide divine et

3 Le caractere peut étre relié a la précocité de Cuchulainn, fils de
Lugh, qui a un jeune age accomplit des exploits qui exigeraient
le double d’années.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Monastére de Clonmacnoise (Comté d'Offaly) Croix des
Ecritures.

celle de Brigide dont la foi déplace les montagnes, ils
parvinrent a amener cet arbre trés lourd sans aucune
difficulté et sans aucune aide humaine jusqu’au lieu
que la sainte avait désiré.

Il a sans doute suffi de trés peu pour
transformer des mythes attribués a Brigit en miracles
accomplis par la sainte homonyme. Le dernier
miracle nous conduit d’ailleurs a un autre prodige
bati sur un modele similaire mais ou le lien avec la
mythologie paienne est plus évident. Des ouvriers et
des tailleurs de pierres avaient ét¢ envoyés chercher
un bloc convenant a la confection d’une meule pour le
moulin du monastere de Kildare. IIs en trouverent un
au sommet d’une montagne et le taillérent aussitot en
forme circulaire et perforérent la pierre pour obtenir
une meule. Mais lorsque le prieur arriva avec des
beeufs pour rapporter la meule, il éprouva beaucoup
de mal pour gravir le mont et s’apercut qu’il était hors
de question d’y faire accéder les bétes. Perdant espoir,
ils pensaient déja a abandonner la meule. Mais ils se
souvinrent de la foi de Brigide par laquelle il n’était
rien d’impossible et parvinrent a porter le lourd objet
jusqu’au sommet de la montagne et a le précipiter vers

la vallée. Et tantot évitant les rochers, tantot sautant
par-dessus eux, il arriva intact au lieu ou attendaient
les beeufs qui le trainérent jusqu’au moulin ou la pierre
fut appariée a une autre meule déja en place. Ici, le
schéma s’avere identique a celui du déplacement
merveilleux de 1’arbre, mais il concerne une meule
et un moulin dont nous avons souligné les rapports
avec le Dagda, maitre d’un chaudron d’abondance
et du mouvement rotatif, celui qui agite I’eau de
cuisson bouillante du chaudron au-dessus du feu. Or
nous savons que Brigit était la fille du Dagda et les
artisans qui produisent meules et moulins pouvaient
facilement étre placés sous sa protection. Que sainte
Brigide se soit substituée a la déesse homonyme lors
de la revalorisation d’un mythe relatif a ces artisans
n’aurait rien de surprenant, d’autant plus, nous dit-
on, que cette meule aurait refusé de moudre le grain
d’un druide. Les pouvoirs de la Brigide chrétienne
s'opposent maintenant a ceux des druides paiens.

Cette meule aurait aussi résisté a un incendie,
ce qui nous conduit a une autre catégorie, celle des
miracles ou des mythes ignés. Si c’est devant la
forteresse de Curoi, alias le Dagda, que Cuchulainn et
les Ulates sont soumis a I’épreuve de la maison de fer,
Brigide conseille a I'une de ses nonnes de combattre
sa libido échauffée en mettant des charbons briilants
dans ses chaussures. Dans son monastere de Kildare,
un feu était allumé en permanence et surveillé par
dix-neufreligieuses, Brigide se réservant la vingtieme
nuit de garde, et selon Giraud de Cambrie bien que de
grandes quantités de bois s’y consumassent, il ne s’y
accumulait pas de cendres. L’affinité de la sainte avec
le feu transparait aussi dans plusieurs autres épisodes,
notamment au début de Bethu Brigte. Un jour, sa
mere qui l'a laissée endormie a la maison pendant
qu’elle va traire, apercgoit soudain la maison en feu.
Mais quand on se précipite, on découvre la maison
intacte. Un peu plus loin, alors que le druide qui a
acheté sa mére observe a minuit les étoiles, il voit une
colonne de feu sortir de la maison au lieu précis ou
¢taient Brigide et Broitsech. Un roi de Leinster qui
lui demande la victoire et une longue vie observe
¢galement une colonne de feu s’élever de sa téte.
L’¢église ou elle avait recu le voile brila par trois fois,
mais la poutre de fréne soutenant I’autel qu’elle avait
touchée resta intacte sous les cendres.

Sainte Brigide fait preuve d’un certain
pouvoir asséchant. Ses moissonneurs sont les seuls de
la région a étre épargnés par la pluie et ses récoltes
les seules a ne pas étre mouillées. Elle desseéche la
main d’une maitresse qui refusait de laisser son
esclave, habile ouvricre, auprés de la sainte. Cette
puissance est sans doute reliée a ses caractéristiques



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

nord de la cathédrale.

lunaires comme I’indiquent deux autres passages. La
premiére rapporte que le saint chréme remis par elle a
I’évéque Bron et que ce dernier a pos€ sur un rocher
reste sec et épargné par le flot de la marée montante.
La donnée est a relier a une autre anecdote racontant
I’ascese de la sainte qui, une nuit d’hiver par temps de
neige, vient en compagnie d’une de ses nonnes prier
et pleurer dans un étang glacé. Elle voulait en faire
une habitude mais Dieu décida d’épargner sa santé et
lorsqu’elle revint la nuit suivante, elle ne trouva que
du sable sec. Cependant a la premiere heure du jour
suivant, 1’eau était revenue. On sait la lune surtout
active de nuit et en lien avec les marées.

Mais c’est surtout sa valence métallique
argentée qui témoigne d’une mythologie lunaire.
L’¢éclat du visage de Lugh est semblable a celui du
soleil et ses cheveux sont jaune d’or. Au contraire,
sainte Brigide est associée a I’argent, qui symbolise
une lumiere plus pale, celle de la lune. Elle brise un
plat d’argent pour faire un don a des lépreux et les
trois morceaux sont trouvés exactement du méme
poids. Elle donne une legon de morale a ses nonnes en

Chapitre 3

vendant pour les pauvres une chaine d’argent ornée
d’une téte humaine qu’elles voulaient conserver pour
la communauté. Elle jette a I’eau un lingot d’argent
pour qu’il parvienne a la vierge Kinna que ce miracle
contraint a accepter le don antérieurement refusé.
Une reine lui donne un plat d’argent pour obtenir un
fils et la sainte donne au roi de 1’argent pour éviter la
décapitation d’un accusé et obtenir sa libération. En
revanche, I’or ne passe jamais par ses mains. Mais
le miracle le plus démonstratif raconte comment
Brigide donne un fils (un futur saint) a une femme
dont la servante vole un bijou pendant la nuit ou elle
est engrossée. Or ce bijou est une lunule d’argent que
la sainte fera retrouver. L’argent et la lune semblent
bien avoir été a Brigit et a sainte Brigide ce que 1’or
¢tait au soleil et a Lugh.

Le Glossaire de Cormac décrivait Brigit
comme une poétesse. La sainte possede effectivement
des capacités de voyante, d’incantatrice, bref de
sorciere, et de guérisseuse qui ne peuvent étre héritées
que du paganisme. Elle a le don de double vue. Sinon
comment aurait-elle appris le projet des neuf meurtriers
illusoires et leurs mauvais serments ou deviné que
I’on retrouverait dans le ventre d’un poisson la lunule
volée ? De méme, elle sait que I’enfant de la femme
qui accuse I’évéque Bron n’est pas de lui, devine
que des visiteurs sont en chemin vers elle ou voit
I’image du diable sur un plat ou un calice. A ce don de
voyance, Brigide ajoute aussi une action sur le temps
qui en fait une authentique sorciere incantatrice. Outre
le prodige de la pluie épargnant ses récoltes, la fin
de Bethu Brigte vaut la peine d’étre narrée. Invitée a
visiter sainte Fhine dans son monastere, elle s’y rendit
et y demeura quelque temps. Mais un jour le vent et la
pluie, le tonnerre et les éclairs se déchainérent. Toutes
les autres religieuses étaient donc peu disposées a
garder les moutons ce jour-la et Brigide s’en chargea.
Elle alla vers les prairies et prononga une incantation
en vers :

Accorde-moi un jour clair

Car Tu es un bon ami

Pour I’amour de Ta meére, Marie
Eloigne la pluie, éloigne le vent

Mon roi le fera pour moi

La pluie ne tombera pas jusqu’a la nuit
A cause de Brigide aujourd’hui

Qui est a garder le troupeau

Et la pluie et le vent se calmerent. Quoique
christianisée I’incantation renvoie a une image
préchrétienne ou Brigit devait maitriser la magie du
temps atmosphérique. On pourrait méme penser a
une figure de chamanesse si I’on songe a sa magie
alimentaire et amoureuse, son pouvoir sur les animaux



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

explicitement mis en valeur dans la Vie de Cogitosus
(le sanglier réfugié¢ dans son troupeau de porcs, les
loups gardiens des porcs, le renard apprivoisé duroi, la
tendresse de Brigide pour les canards) qui conclut que
tous les animaux lui étaient soumis. Nous n’aurons
garde d’oublier un épisode ou Brigide semble partie
dans une sorte de transe au point d’oublier pendant
un mois du lard qu’un chien s’abstient docilement de
manger, et aussi la guérison d’une vieille paysanne
quand elle est placée dans I’ombre de son chariot.

En effet, si la sceur forgeronne de Brigit ne
semble guere évoquée que par sa relation avec le feu
déja présentée, sainte Brigide semble avoir eu une
forte renommée en matiere de guérison, justifiant
ce que disait le Glossaire de Cormac sur son autre
sceur médecin. Bethu Brigte rapporte que la sainte
qui était atteinte d’un fort mal de téte partit en char
consulter Aed mac Bricc, un médecin réputé. Ses
chevaux ayant été effrayés, elle tomba au milieu du
gué¢ de Firgoirt. Sa téte porta sur une pierre et elle
se blessa. Elle ordonna alors de mélanger son sang
avec de I’eau et de le verser sur le cou d’une jeune
fille muette qui I’accompagnait. Celle-ci fut aussitot
guérie et I’hagiographe ajoute que par la suite la pierre
qui 1’avait blessée guérit de nombreuses personnes
souffrant d’'une maladie de la téte. Et arrivée chez
Aed (« feu »), ce dernier lui déclara que sa téte avait
¢été touchée par un meilleur médecin que lui. Elle sera
guérie le mardi de Paques, une date chrétienne mobile
relativement proche du temps de Beltaine.

Absorber une boisson ou se laver avec un
liquide constitue aussi une méthode de soin habituelle
pour elle. Au degré le plus ¢élevé de la christianisation,
nous citerons une malade guérie lorsque son visage
est lavé avec I’eau qui a précédemment servi au
lavement des pieds (un rite chrétien de la semaine
pascale) de Brigide, ces quatre autres guéris en leur
lavant les pieds, ou encore une douzaine a qui I’eau
bénite suffit. L’utilisation de lait parait plus archaique
car on sait que la sainte s’occupe particulierement de
la laiterie. Ainsi, une religieuse malade le lundi de
Paques explique qu’elle mourra si elle ne boit pas tout
de suite du lait frais. Brigide fait secrétement remplir
d’eau sa propre tasse et la bénit si bien que cela devint
chaud comme du lait fraichement trait et la nonne
fut immédiatement guérie dés qu’elle ’eut gottée.
L apparition de biére renvoie aussi a un passé ancien :
Cogitosus évoque un lépreux réclamant de la bicre a
la sainte qui, n’en disposant pas, prend 1’eau du bain
pour la transformer en biére, tandis qu’un autre miracle
expédie Brigide et une jeune fille chercher de la bicre
chez un certain Baethchu pour leur mére nourriciére
qui est malade. Mais I’homme ayant refusé, les jeunes

femmes vont alors remplir trois vases a un certain
puits. Le liquide était savoureux et enivrant et la mere
nourriciere fut immédiatement guérie. Les miracles
de transformation d’eau ou de lait en biere ou en vin
pourraient donc, dans le principe, se révéler autant a
finalité thérapeutique qu’alimentaire.

Il existe surtout une catégorie de malades
qui intervient fréquemment dans les Vies de Brigide,
et pas toujours pour étre guérie : les lépreux. Notre
sainte change 1’eau du bain en biere ou casse un plat
d’argent au profit de Iépreux ; un fruit est refusé puis
accordé a des Iépreux ; un autre réclame une vache
qu’il préfere a la guérison mais il finit par accepter
cette dernicre et il devint le forestier du monastere.
Un jeune lépreux irlandais est guéri en compagnie
de deux aveugles bretons un peu apres Paques ; deux
lépreux jaloux I’'un de I’autre sont guéris ; des Iépreux
lui réclament son chariot ; un Iépreux fait partie
d’un groupe de quatre malades atteints chacun d’une
maladie différente. Ajoutons aussi le cas du lépreux,
attiré par I’excés de générosité de sainte Brigide
et un tantinet arrogant, qui réclame la meilleure
vache du troupeau et le meilleur des veaux. Loin de
le repousser, la sainte lui donne aussi par piti€¢ son
chariot et fait placer le veau a coté de lui sur le char
afin que, durant son voyage a travers la vaste plaine,
la vache puisse suivre en léchant le veau comme s’il
s’agissait du sien. On peut suspecter ici la trace d’un
vieux mythe indo-européen relatif a 1’aurore*. Mais
surtout la guérison du lépreux semble correspondre
le plus souvent a la destruction d’un théme mythique
printanier en rapport avec des rites royaux : celui ou
un jeune garcon égaré au cours d’une chasse au cerf
arrive dans une maison ou se trouvent un grand feu,
de la nourriture, un lit de bronze, des plats d’argent
et de la biere, habitée par une horrible vieille sorciére
ou une lépreuse (figure d’une royauté usée) qui lui
propose de coucher avec elle. S’il accepte, le vieux
corps malade se transforme alors sous son étreinte
en une belle jeune fille lumineuse comme le soleil
levant du mois de mai qui lui déclare qu’elle est la
souveraineté¢ de I’Irlande’. Le gardiennage du feu,
la gestion de la nourriture, le plat d’argent associé a
un lépreux, la guérison par la biere, sont des motifs
que nous avons vu caractériser les miracles de sainte
Brigide. Le lit de bronze et la sorci¢re 1épreuse qui
propose au garcon de coucher avec elle étaient moins
solubles dans le christianisme, mais ils informent que
de banals miracles de guérison peuvent dissimuler
des mythes beaucoup plus subversifs.

4 Voir G. Dumézil, La religion romaine archaique, 1987, pp.
65-71.

5 Voir G. Dumézil, Mythe et épopée, 2, Un héros, un sorcier, un
roi, 1971, pp. 335-336.



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Les Vies de sainte Brigide recelent aussi
d’autres motifs qui, tout en puisant leurs racines
dans le paganisme irlandais, posent des problemes
difficiles a résoudre parce qu’ils renvoient a des
mythes concernant d’autres divinités féminines
que Brigit. Aussi on peut imaginer deux solutions :
soit que Brigit fut une divinité déja trés importante
a 1’époque préchrétienne, trivalente a la maniére
indo-européenne de Junon ou Anahita, voire méme
plus englobante encore selon le schéma de Ch.
Guyonvarc’h® et F. Le Roux pour qui elle était a la
fois la mere, 1’épouse et la fille des dieux ; soit que
son assimilation a la Vierge Marie lui aurait permis
d’étendre ses fonctions anciennes et de récupérer une
mythologie qui n’appartenait primitivement pas a la
déesse homonyme. Peu importe d’ailleurs pour nous
puisque ces miracles dérivent de sources paiennes et
enrichissent notre documentation sur les mythes des
déesses celtiques.

Ainsi, les rapports de sainte Brigide avec le feu
ne se limitent pas a ce que nous avons rapporté plus
haut et qui pouvait se lier au chaudron de son pére, le
Dagda. Mais un de ses miracles parait christianiser un
mythe d’ascendance indo-européenne, celui du feu dans
I’eau, comme John Carey I’a déja indiqué’. Ce mythe
est li¢ a Boand qui entretient une relation adultére avec
le Dagda d’ou résultera d’une part I’engendrement de
Oengus, d’autre part la transformation de Boand qui
y perd un ceil, un bras et une jambe en une riviere
homonyme (la Boyne). La future sainte est demandée
en mariage par un certain Dubthach moccu Lugair.
Mais elle refuse, ayant promis sa virginité a Dieu. Cela
exaspere ses fréres qui sont prives du prix de la fiancée.
L’un d’eux lui déclare : « le bel ceil qui est dans ta téte
sera promis a un homme, que tu le veuilles ou non !».
Elle enfonce alors un doigt dans son ceil en menacant
de s’aveugler pour décourager les prétendants. Ses
fréres se précipitent pour laver sa blessure mais il n’y
a pas d’eau a proximité. Elle fait jaillir une source a
1’aide de son baton et maudit le frére qui I’avait injuriée
en disant : « Bientot, tes deux yeux éclateront dans
ta téte ». Il nous parait vraisemblable que le miracle
chrétien inverse ici le mythe paien. L’éclatement de
I’ceil est dans les deux cas li¢ a une source et a une faute
sexuelle, adultere pour Boand, mariage forcé pour le
frére de Brigitte. Mais le chatiment a été¢ déplacé de
I’héroine vers son frére, Brigitte devenue une vierge
chrétienne ne pouvant plus commettre d’adultére, et
la punition a été doublée pour mieux préciser ce qui
attend les adversaires de la sainte.

6 Par exemple, La société celtique, 1991, pp. 114-115.

7 « Irish Parallels to the Myth of Odin’s Eye », Folklore, 94,
1983, pp. 214-215; voir aussi Ch.-J. Guyonvarc’h & F. Le Roux,
Les druides, 1986, p. 143.

Chapitre 3

Il faut aussi rappeler la légende de Brigitte
accoucheuse de la Vierge dont D. Laurent® a évoqué
I’extension en Bretagne armoricaine, Wallonie,
Provence, Quercy, Limousin et Poitou, ainsi que
divers dictons et pratiques folkloriques concernant
la Chandeleur ou la Sainte-Brigitte qui font de cette
sainte une fille qui n’a ni yeux, ni mains. Alors
que Marie sent les premicres douleurs, elle envoie
saint Joseph lui chercher du feu et une femme pour
I’assister. Il ne trouve que Brec’hed (Brigide) qui
assiste la Vierge malgré ses infirmités et qui recouvre
la vue et ses membres en récompense de son aide. La
ressemblance avec Boand, a qui la vague arrache un
ceil, une main et une jambe, confirme la présomption
déja énoncée d’identité ou d’étroite proximité entre
les deux personnages.

Plus explicite encore parait un événement
qui rapproche sainte Brigide d’une autre amante (ou
épouse ?) du Dagda, la Morrigan. Un jour que la
sainte qui se rendait a I’assemblée méditait, assise sur
son char tiré par deux chevaux, 1I’un de ces derniers
trébucha et I’autre dégagea sa téte du joug et s’enfuit,
courant librement a travers la plaine. Mais la main de
Dieu soutint le joug et la sainte arriva sans dommage a
I’assemblée ou toute la foule put constater le miracle.
Ici, nous connaissons une version ¢épique d’une
inspiration préchrétienne beaucoup plus pure. Il s’agit
d’un passage de la Tain Bo Regamna ou Cuchulainn
rencontre un char attelé d’un seul cheval rouge qui
n’a qu’'une patte et le timon du char lui sortant par
la base du front. Une femme rouge avec un manteau
rouge et des sourcils rouges est dans le char, et a coté
un homme rouge poussant une vache devant lui... Or
cette femme, ¢’est la Bodb, autre nom de la Morrigan,
la déesse guerriere®. Le miracle de la vache traite trois
fois dans la méme journée doit aussi interroger car il
parait relativement atypique dans le cas d’une sainte
dont nous avons vu qu’elle gouvernait la fraction et
non la multiplication. On doit également demeurer
méfiant parce que cette traite miraculeuse est obtenue
au bénéfice de plusieurs évéques venus la visiter de
manicre inattendue. Aussi, il est probable qu’il y
a eu ici un véritable et volontaire détournement de
sens. A I’origine, il pouvait s’agir d’une vache a trois
pis traits successivement et non d’une vache traite
trois fois dans la méme journée. En effet, une telle
aventure survient a la Morrigan'®, quand apreés son
échec a renverser Cuchulainn dans le gué, elle prend

8 Laurent D., 1982, op. cit.

9 Voir le texte et son analyse dans Le Roux F. et Guyonvarc’h
Ch.-J., 1983, Morrigan-Bodb-Macha. La souveraineté guerriere
de I'Irlande, pp. 17-20.

10 Voir le texte dans Le Roux F. et Guyonvarc’h Ch.-J. 1983, op.
cit., pp. 21-22.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

I’apparence d’une vieille femme occupée a traire une
vache a trois pis pour obtenir par ruse sa guérison. Le
fils de Lugh, tourmenté par la soif, lui demande une
gorgée de lait et elle lui accorde volontiers la traite
du premier pis. Il la remercia : « Que soit saine, celle
qui me donne cela » et aussitot 1’ceil de la déesse fut
guéri. Il réclame ensuite la traite du second puis du
troisiéme pis, ce qui permet a la Morrigan d’obtenir
la guérison compléte. Les trois traites chrétiennes
dans la méme journée remuent moins le passé que la
paienne vache a trois pis ! Mais elles pourraient bien
seulement témoigner de la manic¢re dont les mythes
peuvent parfois étre rafistolés par I’hagiographie.

D’autres passages sont plus clairs sur les
modes d’intervention de la sainte, lesquels rappellent
beaucoup ceux de la Bodb, alias la troisiéme Morrigan,
une déesse qui ne prend pas directement part au
combat. Dans 1’un, il est question de neuf hommes
qui s’étaient engagés a commettre un meurtre.
Se mettant en chemin, ils rencontrérent 1’homme
qu’ils pensaient étre leur victime et le décapitérent.
Revenant avec leurs épées sanglantes, ils s’apercurent
bientot qu’ils n’avaient tué¢ personne. Ce type de
motif est particuliérement développé dans la Vita
Prima qui comporte de nombreux combats, incendies
ou meurtres nocturnes illusoires, a propos d’une
guerre du roi Conall contre les Cruithin, le meurtre
d’un paysan ou celui d’un roi que Brigide avait béni,
ou encore un ¢épisode concernant le pere de la sainte
et ses gens. La technique est reprise pour sauver un
malheureux qui avait tué le renard apprivoisé du roi
en le prenant pour une béte néfaste. Le souverain le
menagcait d’exécution s’il ne remplacait ce renard par
un autre connaissant les mémes tours. La sainte, prise
de pitié, accourut alors sur son char et, en chemin, un
renard sauta pres d’elle et s’abrita sous son manteau.
Le roi n’ayant pas cédé a ses pricres, elle présenta son
renard qui divertit la foule avec les mémes tours que
le défunt. Le roi accorda alors la liberté¢ au condamné.
Mais le renard s’échappa bientdt et on ne put remettre
la main dessus malgré le nombre de cavaliers et de
chiens qu’on employa a la poursuite. On notera donc
le caractere illusoire et magique de ce renard qui
disparait une fois sa fonction accomplie. Ce mode
d’action illusionniste semble trés caractéristique de la
Bodb, la fille de Calatin, telle qu’elle est décrite dans
la Version B de La Mort de Cuchulainn', 12 :

C’est alors que se leverent les trois filles
au corps estropié, borgnes et muettes de Calatin, a
savoir les trois Bodb mendiantes et errantes, et les

11 Trad. Guyonvarc’h Ch.-J., 1961, pp. 512-513. La description
est redoublée au §15, p. 514, et il faut lire aussi le §20 et la clef
du §26 : « Ce ne sont que des apparitions druidiques ».

trois sorcieres noires, haissables, a la couleur sinistre,
et elles passerent devant eux solennellement et tres
légerement, sur les éclairs d’un vent rapide, avec un
cri puissant, et ces trois fantomes horribles et hideux
s’assirent sur la pelouse d’Emain, effrayantes...
et ils prirvent la forme d’une grande bataille entre
des armées et de magnifiques arbres mouvants, de
feuillages de beaux chénes, et Cuchulainn entendit le
bruit du combat et du pilier de destruction et la ruine
de la forteresse.

Les trois sorcieres monstrueuses livrent dans
le ciel de grandes batailles magiques nocturnes aussi
sanglantes qu’illusoires avec les digitales et les
feuilles de chéne, dont le bruit et I’horreur glacent
le sang des combattants. Et la suite du texte montre
Cuchulainn, le grand héros d’Ulster lui-méme fils de
Lugh, succombant a leurs sortiléges.

L’¢état dans lequel I’hagiographie transforme la
mythologie rend difficile de départager les deux theéses
concernant 1’étendue des pouvoirs préchrétiens de
Brigit. Mais un argument reposant sur ladémonstration
de la circularité de la mythologie effectuée par C.
Lévi-Strauss irait en tout cas dans ce sens puisque,
si Boand (étymologiquement « la vache blanche »)
perd un ceil, un bras et une jambe au puits de Nechtan,
la Morrigan peut se transformer successivement en
anguille, louve et vache blanche a oreille rouge pour
affronter Cuchulainn dans un gué et celui-ci lui brise
une cote (une anguille ne dispose pas de bras), lui
creve un ceil et lui casse une jambe®”. La Morrigan
perd donc approximativement les trois mémes choses
que Boand et, dans une version de seconde fonction, il
n’y arien d’anormal a ce qu’un gué, lieu des combats,
remplace un puits de premiére fonction, ni a ce
qu’une vache blanche posseéde une oreille rouge. Un
passage de la Vita Prima pourrait également inciter
a concevoir l’ancienne déesse comme trivalente,
selon le schéma des grandes divinités féminines indo-
européennes. Brigide voyageait assise sur son char
a travers la plaine de Tethba lorsqu’elle apergut
une famille avec son troupeau et portant de lourds
fardeaux sous I’ardeur du soleil. Ayant piti¢ d’eux,
elle leur donna ses chevaux pour porter les charges
et ordonna a ses religieuses de creuser. Elles le firent
et il en jaillit un fleuve. Peu apres, il arriva un duc
avec un grand nombre de fantassins et de cavaliers. Et
quand il vit ce que Brigide avait fait de ses chevaux, il
lui offrit deux chevaux sauvages qui attelés a son char
devinrent aussitot apprivoisés. Enfin elle vit arriver
toujours par le méme chemin, des disciples et des
serviteurs de saint Patrick qui avaient de quoi manger
mais rien a boire. Les compagnes de sainte Brigide

12 Le Roux F. et Guyonvarc’h Ch.-J. 1983, op. cit., citent le
texte de la 7ain Bo Cualnge, pp. 20-21.



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 3

Ruines de ["abbaye de Ros Oirialaigh pres d'Headford (Comté de Galway).

les amenérent a I’eau du fleuve et tous mangérent et
burent ensemble. L historiette semble bien prouver
que Brigide procurait ses bienfaits aux trois classes
de la société indo-européenne : éleveurs, guerriers et
hommes du sacré.

Saint Brandan

Nous avons déja rencontré le théme mythique
du voyage vers I’ Autre monde dans des formes variées.
Le point de départ des variantes irlandaises les plus
archaiques consistait dans la venue d’une femme-oiseau
porteuse d’une maladie d’amour venant chercher un
héros ou un roi (Bran, fils de Febal, Cuchulainn, Condle
le Bossu). Une premicre étape de la christianisation
faisait partir le héros de lui-méme (dans un désir de
vengeance pour Maelduin, dans un but de rédemption
pour les Hui Corra) en amenuisant quelque peu le
role féminin puisque la jeune fille a chemise de soie
membraneuse (sic) a laquelle les hommes de Maelduin
proposent de coucher avec leur chef « ne sait pas ce
qu’est le péché ». Le Livre jaune de Lecan connait aussi
un voyage de Snedgus et Mac Riagla qui connecte une
histoire de chatiment, celle de soixante couples (ce qui
rappelle les oiseaux de I’Autre monde liés par deux a
I’aide d’une chaine) des hommes de Ross envoyés sur
la mer pour un meurtre de roi, avec celle de deux clercs
messagers de saint Columcille qui s’en vont a leur suite
en pelerinage sur 1’océan.

L’hagiographie va plus loin avec le voyage
de saint Brandan, écrit a 1’époque carolingienne,

antérieurement a la Jie du saint, qui connut un
immense succés au Moyen Age si I’on en juge par
le nombre des manuscrits en irlandais et surtout en
latin recensés dans toute 1’Europe occidentale. Ici,
il n’est plus question que d’une sorte de pelerinage
maritime de saints moines désireux de visiter un
Paradis qui confine a I’enfer en s’attardant aussi sur
le personnage de Judas. Le principe de base rejoint
celui de La navigation du coracle de Maelduin en
faisant voyager nos moines d’ile en ile. Ces dernieres
sont moins nombreuses et le procédé moins lassant en
établissant un principe de circularité qui fait repasser
régulié¢rement Brandan et ses compagnons par les
mémes étapes ordonnées par laliturgie chrétienne : 1’1le
des brebis ouils arrivent le Jeudi saint et commémorent
la Céne et le lavement des pieds ; 1’ile-baleine ou
ils célebrent Paques et qui se met soudainement en
mouvement, leur laissant le temps de regagner leur
bateau avant de s’¢éloigner avec leur repas en train de
cuire sur son dos ; I’fle aux oiseaux ou ils passent la
Pentecote ; I’ile du monastére de saint Ailbe ou ils
fétent Noé€l. Les animaux monstrueux sont toujours
présents mais avec moins d’épisodes et un caractere
moins indigene : a la place de fourmis grosses comme
des poulains, on trouve des brebis grosses comme des
cerfs qui fourniront I’agneau pascal, une ile-baleine
qui ressortit plutot au folklore international, et, tirés
de la mythologie gréco-romaine, deux monstres
marins qui s’affrontent en vomissant des flammes par
les naseaux et un griffon qui menace de les dévorer.
Le récit a néanmoins gardé les oiseaux chanteurs qui



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Croix de Kilfenora.

s’identifient eux-mémes a des anges déchus et la loutre
ravitailleuse connus par La navigation du coracle de
Maelduin. Le motif des trois intrus a également ¢té
sauvegardé mais il n’a plus de lien évident avec le
répertoire de la musique celtique. Le mieux conservé
des trois motifs fait voler un hanap d’or au premier
moine qui se confesse bientot et ne tarde pas a mourir.
Le cadre du chateau inhabité ou attendent provisions,
boisson et richesses est maintenu mais le motif du chat
qui réduit en cendres le frere de lait excédentaire a
disparu. Les motifs les plus sirement mythologiques
: la reine cavaliere, I’aigle qui renouvelle sa jeunesse
dans un lac coloré en rouge par des baies, le meunier
querelleur et son moulin, la béte de I’arbre qui dévore
un beeuf... se sont également évanouis.

On voit combien le scheme mythique celtique
s’est appauvri et, pourtant, il subsiste bien des
¢léments qui convainquent de ne pas trop chercher de
souvenirs historiques dans ce voyage. Saint Brandan
ou Brenna(i)n, aurait vécu au VI° siecle, voyagé par
mer jusqu’aupres de saint Columcille, abbé d’Iona en
Ecosse, fondé I’abbaye de Cluainfert en Connaught
et serait mort un 16 mai qui devint son jour de féte.
On remarque donc que le héros de cette navigation
possede le méme nom que Bran maic Febail, le
héros du plus archaique des immrama irlandais car

Brandan ou Brennan n’est qu’un diminutif de bran,
« le corbeau ». De plus, Brandan de Cluainfert est
censé étre né dans la péninsule de Dingle en Kerry, a
Luachra, ¢’est-a-dire au lieu du sud-ouest du Munster
ou se situait la forteresse de Curoi, alias le Dagda.
La Navigatio sancti Brendani abbatis fait d’ailleurs
embarquer ce dernier et ses moines au Siége ou au
Saut de Brandan, pres de I’actuelle Brandon Bay et de
la Brandon Mountain, toujours dans la péninsule de
Dingle, et ¢’est encore dans cette zone que Gilla Decair
et son cheval s’¢élancent dans la mer. La Navigatio dit
aussi que Brandan est fils de Finnlug, de la famille
des Eogan, tout comme Maelduin est dit étre né d’une
femme du roi des Eoganacht. Davantage encore, Bran
est un nom commun a la mythologie irlandaise et
galloise et le personnage gallois homonyme, héros de
la seconde branche du Mabinogi, est comme Curoi,
une hypostase du Dagda'®. Dans La mort tragique de
Cu Roi, on apprend aussi que le chateau de Curoi se
trouve a ’est de Srub Brain, le « bec du corbeau »
nommé¢ d’apres la téte de 1’oiseau noir venu de la mer
que Cuchulainn y coupa. Une (fausse) étymologie
chrétienne donnée pour le nom de Brandan est broen
finn, « brouillard blanc », parce que son corps et son
ame étaient blancs'. Peu importe qu’elle soit purement
analogique parce qu’elle renvoie a ce manteau de
brouillard gris dont s’enveloppe Curoi dans plusieurs
de ses apparitions.

Si les oiseaux qui venaient chercher Oengus
ou les héros Ulates paraissent avoir ét¢ des cygnes
blancs, Bran mac Febail et Brandan, héros masculins,
sont plutot étymologiquement des corbeaux noirs. Ils
inversent les oiseaux blancs de I’Autre monde qui
sont plutot des héroines. D’ailleurs toute trace de la
femme tentatrice n’a sans doute pas ¢ét¢ gommée de
I’hagiographie de notre saint. On a ainsi interprété'
dans ce sens un épisode ou, lors d’un voyage accompli
avec I’évéque Erc, qui le baptisa, le jeune Brandan est
distrait de sa priére par une jolie fille qui veut jouer
avec lui et déclenche une réaction de colere qui lui
vaut une pénitence. Mais le modéle qui a servi de base
de départ pour ce « petit corbeau » hagiographique
qu’est saint Brandan ressemblait sans doute d’assez
prés au récit, peut-étre encore rest¢ a une forme
orale, du voyage de Maelduin. Il en subsiste de
nombreux indices tels le triple motif des passagers
excédentaires, mais aussi celui des ruisseaux enivrants
qui provoquent le sommeil des moines et la colonne

13 Voir la notice « Bran, fiach, fennog, les noms du corbeau et
de la corneille en celtique » in Le Roux F. et Guyonvarc’h Ch.-J.
1983, op. cit., p. 156.

14 Voir W. Stokes, Life of Saints from the Book of Lismore, 1890,
p. 248.

15 J. S. Mackley, The Legend of Saint Brendan, 2008, pp. 47-48.

10



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 3

Oratoire de saint Gallarus, petit batiment du XIF siecle, en encorbellement, constitué de pierres taillées (Baile na nGall, Kerry).

qui s’éleéve jusqu’au ciel et descend jusqu’au fond de
la mer. Elle possede quatre faces et est couverte d’un
filet (conopeum, littéralement « moustiquaire »).
Cette colonne semble jouer le role d’une porte
qui au terme de la sixieme année permet d’accéder
enfin au dernier cercle que représentent le paradis
et son voisin I’enfer. Ce dernier ne semble pas avoir
existé dans la conception paienne celtique de 1’ Autre
monde qui semble assez proche sans doute de celle
des chasseurs, pécheurs et parfois éleveurs de rennes
sibériens. Elle correspond plutot a un réservoir ou les
ames doivent retourner apres leur mort, d’ou ’appétit
des femmes-oiseaux pour les héros qui brilent leur
vie par les deux bouts. Les sept années de navigation
circulaire paraissent ici une sorte de transposition
des sept cieux évoqués par La langue toujours
renouvelée. C’est le jour de Paques et par la langue
de I’apotre Philippe, fété¢ le ler mai, que ce texte
situait la révélation de toute 1’histoire du monde, de
sa création a sa destruction. C’est apres les passages
par I’1le-baleine et de I’ile aux oiseaux (le réservoir
d’ames aux formes angéliques), situés aux temps de
Paques et de la Pentecote, que les moines pénétrent
dans le paradis, entre un épisode placé a la féte de
saint Pierre et la visite a ’ermite Paul. Cela doit
situer I’événement au solstice d’été puisque la Saints-
Pierre-et-Paul se célebre le 29 juin, ce qui convient
bien pour une pénétration dans le septieme ciel, le ciel
supérieur. On pourrait méme se demander si le choix

11

de I'ile-baleine ne repose pas sur une sorte de jeu de
mots ou d’étymologie analogique effectuée par un
clerc maniant a la fois I’irlandais et le latin qui aurait
rapproché la baleine (balaena) et beltaine (le « feu
de Bel »). Apres tout, La langue toujours renouvelée
identifie bien Paques a Beltaine et, surtout, la baleine
s’enfuit avec, sur son dos, le feu que les moines ont
préparé pour cuire leur repas et qui se voit a plusieurs
milles a la ronde.

Méme I’insertion de Judas mérite d’étre
analysée de plus prés et nous en proposerons deux
exemples a partir de la rédaction anglo-normande
en octosyllabes du voyage de saint Brandan écrite
au début du XII¢ siecle par un poete du nom de
Benedeit'®. Le premier est le supplice de la roue auquel
le malheureux est soumis. Le motif du meunier et du
moulin a disparu mais Judas est mis a tournoyer a
I’intérieur de la roue tous les lundis et il tourne aussi
vite que souffle le vent qui entraine la roue partout a
travers le ciel. Autant dire que cette roue est cosmique
et qu’il s’agit bien de celle du Dagda. Un second
réside dans le morceau d’étoffe qui enveloppe la
téte de Judas et lui fournit une certaine protection. Il
’avait acheté avec une aumdne pour vétir un pauvre.
Cependant, ce n’est pas cette explication chrétienne
qui lui a valu ce réconfort, mais la construction d’une
passerelle. L’étoffe peut faire allusion a I’attitude des
compagnons de Maelduin partis rechercher le frére

16 Ed. et traduction en frangais moderne de I. Short, 1984.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

- 4
whilteafil o

de lait disparu sur I’ille des pleureurs noirs et qui
regoivent cette consigne : « Ne regardez ni en [air,
ni a terre, ramenez vos vétements sur votre nez et
votre bouche, ne respirez pas I’air de la terre et ne
fixez vos yeux que sur vos compagnons ». Quant a
la passerelle, il faudrait sans doute, comme le pont
de I’épée arthurien, la rapprocher du Pont Cinvat des
Iraniens.

Saint Moling (ou Mullin), son chaudron et ses trois
pas

V. Raydon' s’est intéress¢ a un épisode d’un
récit en moyen-irlandais intitulé La naissance et
la vie de saint Moling ou I’hagiographe a tenté de
donner une origine chrétienne au mythique chaudron
du Dagda. Le prélat est un évéque de Ferns du VII°
siecle dont la date de féte est placée en période
solsticiale, le 17 juin, jour ou I’on vient en pelerinage
a son puits pres du lieu ou il fut enterré dans le comté
de Carlow, 1a ou il avait construit un monastére et
méme creusé de ses propres mains un canal d’un
mille de long pour conduire I’eau a son moulin.

17 Le chaudron du Dagda, 2015, pp. 105-115.

¢ de Waterford).

Appelé a traverser le Leinster avec son serviteur
sous un déguisement, le prélat arrive prés de Tnuthel
et recherche un lieu ou on lui accordera I’hospitalité.
Apres avoir essuyé plusieurs rebuffades, il partage
le repas d’un couple de pauvres gens pleins de
piété et décide de les récompenser en leur offrant la
souveraineté héréditaire sur la province. Le miracle
se décline en deux étapes : d’abord la femme donne a
boire a ses hotes la traite du lait de leur unique vache
sans que le contenu de la coupe diminue, puis, quand
le mari arrive, la seule nourriture qui se trouvait
dans la maison, un morceau de viande de cheval,
est mis a cuire dans le chaudron. Moling bénit la
maison et la marmite et, quand on retira le contenu
du chaudron, la viande avait été transformée en un
quartier de mouton qui fut présenté a Moling qui en
fit le partage et bénit la lignée du maitre de maison.
Et c’est ainsi que cette lignée devint la lignée royale
du Leinster.

Le miracle doit étre replacé dans son contexte
calendaire car il se produit au temps d’une réunion
entre les hommes du Leinster et les Ui Neill pour
un débat juridique concernant le partage d’une terre
transfrontaliere, ce qui doit la placer au temps de
Beltaine car c’est au 1° mai que I’on aurait procédé

12



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

a la division de I’Irlande en cinq provinces. La
consommation du lait était institutionnalisée au
moment de Beltaine par [’ancienne liturgie paienne
car, selon le coutumier gastronomique médiéval, on
consomme a Beltaine du lait doux et du lait caillé
sur le feu alors qu’a Samain il s’agit de babeurre
et de beurre frais. Le Dindshenchas de Rennes
explique aussi que le roi Bres demanda a boire pour
cent hommes d’Irlande du lait d’une vache brune ou
d’une seule couleur. Sur le conseil de Lugh, le bétail
du Munster fut alors passé dans un feu de fougere,
ce qui est un rite de Beltaine, et enduit d’une bouillie
de cendres de roseau de fagon a ce qu’il fiit brun
foncé. Puis on fit trois cents vaches de bois avec,
entre les pattes, a la place de mamelles, des seaux
brun foncé, qui avaient été plongés dans de la tourbe
noire. Bres vint pour surveiller la traite et on secoua
tout ce que les seaux avaient de tourbe comme si
c’était du lait qui était trait. Il était interdit a Bres de
ne pas boire tout le lait qui était trait 1a et il but les
trois cents seaux de tourbe et il en mourut. Le seau
de tourbe doit étre compris comme 1’équivalent de la
reine lépreuse qui se transforme au début mai en une
belle jeune fille de mai pourvoyeuse de souveraineté
car dans certaines versions de la légende de la reine
de mai la vieille sorciére, ou la 1épreuse, entrevue
plus haut a propos de sainte Brigide, est transformée
en une femme barbouillée de tourbe et de bouillie de
seigle'.

Ici, on a une inversion féminin/masculin
puisque c’est le roi oppresseur et usé qui est barbouillé
de tourbe et promis a la mort, alors que la non-
diminution du lait dans la coupe traduit I’avénement
d’une nouvelle lignée apte a assurer la prospérité. De
méme, le rassemblement des hotes autour du chaudron
au moment de la féte démontre la compétence du
chef de famille a assurer le devoir d'hospitalité exigeé
de tout noble irlandais. Le ressort du miracle est
cependant ici la transformation de la viande de cheval
en quartier de mouton et elle doit nous rappeler que
la christianisation posséde une intention et ne répond
pas au seul désir de perpétuer les récits hérités du
paganisme. Le cheval est certes un animal royal, ce
dont Giraud de Cambrie” témoigne en rapportant
une coutume d’intronisation d’un roitelet d’Ulster
par le sacrifice et la consommation d’une jument
blanche. Mais du IV® au VIII® siecles les conciles
tenus par I’Eglise n’ont eu de cesse de condamner
I’hippophagie sous prétexte de sa collusion avec des
pratiques paiennes. Le remplacement du cheval par

18 Voir le Livre de Leinster, 20 a, passage ¢dité et traduit par
W. Stokes in Revue celtique, 16, 1895, pp. 280-282 (Histoire de
Macha a la criniére rouge et des fils de Dithorba).

19 Topographia Hibernica, 111, 25.

Chapitre 3

Eglise Saint-Declan d'Ardmore. La tour ronde du XII*
siecle et la sculpture romane.

le mouton renvoie en revanche a 1’agneau pascal et
il est le bienvenu dans la mesure ou nous avons déja
vu que la féte de Beltaine a été rapprochée des Paques
chrétiennes. En bénissant la marmite de la nouvelle
lignée royale du Leinster, le saint s’attribue le pouvoir
merveilleux de I’ancien chaudron d’abondance paien
nécessaire a toute souveraineté.

La présence d’un mythéme hérité est rarement
isolée. Sterckx* a aussi attiré I’attention sur d’autres
aspects de la personnalit¢ de saint Moling qui est
considéré comme un des grands prophetes d’Irlande.
Il a construit sa résidence a I’emplacement d’un arbre
sacré en y incorporant le tronc et il fut aidé dans ce
travail par le Goban Saor, la forme populaire tardive
du vieux dieu artisan Goibniu. Certains lui ont méme
prété la faculté de se réincarner et de transcender le
temps a la manic¢re de Fintan ou de Tuan. Sans aller
jusque la, il faut au moins rappeler un autre motif qui
renvoie a un comparatisme indo-européen.

L’histoire se déroule a la fin du noviciat du
jeune Dairchill, le futur saint Moling, surnom qui
signifie « le saut » et qu’il acquerra a la suite de cet
épisode. Dairchill a obtenu de son abb¢ 1’autorisation

20 Sangliers, Pere et fils, 1998, pp.132-134.

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Roscrea (Comté de Tipperary). Fagade occidentale de Saint-Cronan (XII siéecle).

de parcourir le pays pour quéter des aumones et en
chemin il rencontre un horrible monstre, le Méchant
spectre, et sa suite de fantomes : son épouse Fuath
Ainghid, son valet, son chien et ses neuf comperes.
Fuath menace de percer de son arme le coeur du
moinillon qui mourra ainsi affreusement. Celui-ci
demande la faveur qu’on lui laisse faire ses trois pas
de pelerinage et de folie pour se rapprocher du Roi du
ciel etde laterre. Il fitalors de tels bonds qu’au premier,
il ne leur paraissait pas plus gros qu’une corneille,
qu’au second il disparut si bien qu’ils ne savaient pas
s’il était monté au ciel ou descendu sous la terre, et
qu’au troisieme il atterrit sur le mur d’enceinte de son
couvent. Sterckx rapproche bien sir ces trois bonds
des trois pas de Visnu. C’était au septieme age quand
les trois mondes étaient occupés par les démons. En
un moment propice, contractant ses membres, Visnu
vint aupres de Bali, le roi des démons, sous I’aspect
du nain Vamana et lui demanda 1’espace de trois pas.
Se gaussant du petit nain, Bali les lui accorda, mais,
se dilatant, Visnu enjamba le ciel, le firmament, la
Terre et tout I’'univers en trois pas. Il déroba ainsi les
trois mondes, rejetant la puissance des démons aux
enfers.

Saint Patrick*

Saint Patrick est]’évangélisateur de I’ Irlande et
il est devenu une sorte de héros chrétien sur lequel ont
été transférés de vieux schémas mythologiques. Pour
les Gaels du Moyen Age, I’Irlande paienne n’est que
la préfiguration symbolique de I’Irlande chrétienne.
Devenus des copistes acharnés, les Gaels ont rattaché
leurs dieux et héros d’antan aux généalogies bibliques
et Lugh s’est retrouvé fils d’Adam, non par ignorance
ou naiveté, mais parce que la force du mythe I’a
emporté sur un genre historique qu’ils n’avaient
jamais pratiqué. Leur ile est devenue un nouveau
paradis terrestre ou une nouvelle Palestine et tout
ce qui précede saint Patrick est assimilé a 1’Ancien
Testament. Lui-méme parle comme Moise a un
buisson ardent et le soleil s’arréta a sa mort. Comme
le Christ, son modele, il jeline quarante jours et obtient
d’étre le seul juge des Irlandais lors du Jugement
dernier. Sept ans auparavant, I’Irlande sera engloutie
par la mer pour ne réapparaitre qu’au moment ou tous
les morts se réuniront dans la vallée de Josaphat. Pour

21 Voir Guyonvarc’h, « Du déluge a saint Patrick », in L’Irlande
(dir. P. Joannon), 1989, pp. 43-50, et Czarnowski S., Le culte des
héros et ses conditions sociales. Saint Patrick, héros national de
l’Irlande, 1919

14



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux

signifier qu’il implante le christianisme, on lui attribue
I’expulsion de tous les serpents du pays (signifiant
qu’il chasse le paganisme assimilé a « I’antique
ennemi »), la fondation de 365 évéchés (a rapprocher
de Conchobar, dont les Irlandais ont synchronisé la
vie avec celle du Christ et dans la maison duquel il
y avait 365 hommes qui présidaient a tour de role le
festin quotidien) et de trois monasteres. Il s’empare
d’un treéfle (embléme d’un chiffre fondamental dans
la mythologie celtique) pour expliquer le mystére de
la Sainte Trinité.

Ses premicres biographies, telles celles de
Tirechan et de Muirchu, ne remontent qu’a la fin du
VII© siecle alors qu’il serait mort vers 460. Comme
les suivantes, il s’agit essentiellement de synthéses
effectuées a partir de traditions orales dans I’intention
de récupérer le culte de I’apotre au service de
certaines églises et intéréts politiques, par exemple
la cathédrale d’Armagh qui prétend a la primauté sur
toute I’Irlande. Mais toutes sont affectées de fortes
caractéristiques mythiques.Le saint manie le tonnerre,
suscite inondations et séismes. Il cherche moins a
convertir les druides et les rois par la persuasion que
par lapuissance de samagie supérieure, celle du Christ.
Pour Tirechan, il débarque en Irlande le Samedi saint
et livre un combat décisif au paganisme le méme soir
a la cour du roi supréme d’Irlande. Le jour de Paques,
le triomphe de la foi au Christ est déja établi a Tara. Le
lundi, il ’implante a Tailtiu et a ’octave de Paques,
il a fini d’évangéliser toute la plaine de Breg. Pour
Muirchu, il y a eu deux débarquements, le premier
en Ulster quand il convertit une partie de la province.
Puis, comme Paques approchait, il reprend la mer et
arrive le samedi saint dans 1’estuaire de la Boyne.
Ici, il est probable que I’hagiographe a introduit une
légende paralléle favorable a I’Ulster dans son récit.

Le principe chronologique est un principe
conventionnel, une régle de composition littéraire.
Patrick a été baptisé a sept ans, fut fait prisonnier a
quinze ans, demeura en captivité sept ans. Ses voyages
durérent sept ans et il resta encore sept ans dans le
Connaught. L’arrivée de Patrick correspond avec le
mythe des prises de I’Irlande. Comme les conquérants
mythiques, il est un étranger arrivant par la mer qui
instaurera un régne nouveau apreés avoir vaincu les
démons et les druides, leurs suppots. Comme eux,
il fait un détour par la Méditerranée, visitant les iles
de la mer Tyrrhénienne ou un jeune couple a pour
mission de lui remettre son baton avant de 1’envoyer
évangéliser 1’Irlande. Les nouveaux conquérants
arrivaient en général au temps de Beltaine. Partholon
arrive le dix-septiéme jour des calendes de mai (15
avril) et sarace est anéantie par une ¢pidémie survenue

Chapitre 3

le lundi de Beltaine aux calendes de mai. Une des
versions de I’arrivée des Tiatha D¢ Danann racontait
qu’arrivés le lundi de Beltaine, ils avaient brilé leurs
vaisseaux et que la fumée de cet incendie les avait
dérobés aux regards. Mile, fils de Bile, fils de Bregon,
débarqua aussi a Beltaine, puis battit les Tuatha Dé
Dénann dans une bataille de trois jours a Sliab Mish
(la ou se trouve Luachra, la forteresse de Curoi) en
Munster. Il existe parfois quelques variations a propos
de la venue de Patrick, mais elles sont toujours en lien
avec le cycle de Paques, par exemple quand il arrive
le premier jour du Caréme. Or nous avons vu que
Paques constitue la traduction calendaire chrétienne
de Beltaine, ce qui explique aussi la place que le cycle
pascal tient dans les miracles de Bethu Brigte ou dans
le circuit nautique de saint Brandan.

Beltaine signifiait le « feu de Bel » et c’est a
Beltaine que Midhe, éponyme de la province centrale
(et royale) d’Irlande, alluma a Uisnech un feu qui
devait durer six ans. Quand Patrick arrive a Tara, la
veille de Paques, il s’y tient une grande assemblée
sous la présidence du roi supréme. Les druides
allument un feu et quiconque en aurait allumé un
avant celui de la maison royale encourrait la mort.
Plus loin, Muirchu évoque les druides indiquant au
roi Loegaire d’éteindre a tout prix le feu allumé a
Uisnech par saint Patrick, sinon ce feu prévaudrait
; celui qui Pavait allumé soumettrait le roi et ses
hommes et régnerait éternellement sur 1’ile. Patrick
prit ses précautions et il entoura son feu d’un cercle
magique interdisant aux paiens d’y pénétrer. Muirchu
montre 1’apdtre environné de feu et de fumée a la
manicre des Tuatha D¢ Danann, débarquant le lundi
de Beltaine. Le lendemain, une ordalie est organisée
pour départager les deux religions. Un druide revétu
des ornements sacerdotaux de Patrick et ayant en main
sa bible entre en compagnie de I’enfant Benignus,
que l'évangélisateur a baptisé la veille et qui a pris
la tunique et le livre du druide, dans une maison
construite mi-partie en bois vert et mi-partie en bois
sec. On met le feu a la maison et tandis que Benignus
qui se trouvait dans la moitié en bois sec est épargné,
le druide placé dans la moitié¢ en bois vert meurt briilé
dans les flammes alors que le vétement et le livre du
saint ont été épargnés (mais non ceux du druide). Il est
¢vident que ’enfant et la jeune religion I’ont emporté
sur le vieux druidisme, mais la forme de 1’ordalie
rappelle quelque peu I’épreuve de la maison de bois
et de fer préparée par les habitants du Munster a
I’intention de Cuchulainn® dans L ivresse des Ulates.

22 Les gens de Leinster ayant choisi la grande déesse Brigit
comme mod¢le de leur sainte abbesse, 1’appropriation d’un motif
li¢ & Cuchulainn, fils de Lugh, tout comme plus loin celui de
’ubiquité 1i¢ a Manannan de qui Lugh tient son cheval, I’'Unique

15



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Le théme de la mort sacrificielle du roi dans I’'incendie
de sa maison figure par ailleurs classiquement dans
nombre de récits irlandais, mais placé a Samain®. Le
sens du motif est rappelé par un épisode redondant
puisque Milchu, I’ancien maitre auquel Patrick avait
été vendu comme esclave, s’est auparavant enfermé
dans sa maison avec tous ses biens et suicidé en y
mettant le feu. Le saint évangélisateur contemple
I’incendie, celui du vieux monde préchrétien, du haut
d’une montagne.

On notera aussi qu’a Ferta-fer-Féicc, lorsque
le roi se léve pour tuer Patrick, ce dernier chante un
psaume. L’incantation provoque immédiatement les
ténebres et un grand tremblement de terre qui jette
le trouble dans les rangs des paiens qui s’entretuent,
si bien qu’il ne subsiste que quatre survivants aupres
du feu pascal, et ce nombre est exactement identique
a celui de ceux qui échappérent au massacre de
Mag Slecht selon le Dindshenchas métrique. L’ autel
de la cathédrale d’Armagh dédi¢ a saint Patrick,
s'¢leverait selon Muirchu au lieu méme ou I’apdtre
aurait découvert une biche avec son faon, ce qui nous
rappelle que la chasse au cerf est un mythéme li¢ a la
rencontre de la souveraineté au moment de Beltaine.
Drailleurs, pour déjouer un complot contre sa vie,
I’apdtre change ses compagnons et lui-méme en cerfs
et se rend ainsi pendant la nuit de Paques de Ferta-fer-
Féicc a Tara. Ce miracle est opéré par la vertu d’un
hymne appelé faeth fiada, le don d’invisibilité, ce qui
¢tait aussi le nom d’un charme paien protégeant les
hommes changés en cerfs durant les nuits de féte. Une
autre légende raconte que lorsque Patrick léve la main,
ses cinqg doigts éclairent la plaine comme des torches,
ce qu’il faut sans doute mettre aussi en relation avec
une autre technique incantatoire druidique : le feinm
laegda, I’illumination du chant, que Finn mac Cumaill
pratique en mettant son pouce dans sa bouche en
chantant. Patrick s’impose donc en Irlande selon les plus
traditionnels des mythes de souveraineté de Beltaine et
il n’ignore pas les techniques incantatoires des druides.
Il a lui-méme été initi€ outre-mer a I’imitation d’un
héros comme Cuchulainn. Il a rencontré au bord de la
mer Tyrrhénienne trois autres Patrick qui I’admettent
comme un des leurs une fois qu’il a été puiser de I’eau
a une source gardée par un monstre.

Saint Patrick apparait aussi comme un maitre
des morts. C’est lui qui présidera au Jugement dernier

branche, et ’abondance des métaphores lumineuses notées par
N. Stalmans, Saints d’Irlande, 2003, dans les biographies de
Patrick, tendraient a montrer que le modele du grand dieu Lugh
a jou¢ également un role non négligeable dans 1’¢laboration des
prétentions de 1’Eglise d’Armagh.

23 On notera ici que le jeune Benignus porte le nom d’un saint
gaulois fété le 1 novembre, ce qui n’est certainement pas un
hasard.

pour les Irlandais. Pour faciliter leur accés au Paradis,
il existe son fameux Purgatoire dans une ile du Lough
Derg ou se pratiquent des jetines et des veilles terribles.
Selon Giraud de Cambrie, il y existe neuf trous ou
rodent les démons, mais ou celui qui y passe une nuit
dans leurs tourments échappera a I’enfer. En 1189, le
récit d’un moine cistercien y situe dans une grotte les
aventures d’un chevalier appelé Owe(i)n. Une tradition
plus ancienne aurait localisé le Purgatoire sur le mont
Aigle, le Croagh Patrick ou a lieu un pélerinage a
la fin juillet. C’est la que I’apdtre de I’Irlande aurait
jetné contre le Christ, a la maniere celtique, pour le
contraindre a lui accorder le privilege de faire sortir
immédiatement de I’enfer autant d’ames qu’il en faut
pour couvrir a perte de vue le ciel tant du co6té de la
mer que de celui de la terre. Dans une pre négociation,
Dieu permet ensuite au saint de délivrer d’abord sept,
puis douze ames chaque samedi et sept chaque jeudi.
Enfin, au Jugement dernier, Patrick sauvera sept ames
damnées pour chaque fil de sa cagoule.

Mais son pouvoir de vie et de mort est li¢ a
son baton qu’il a recu d’un couple éternellement jeune
dans une ile de la mer Tyrrhénienne et qui n’est rien
d’autre qu’une version chrétienne de la massue du
Dagda qui tue par un bout et ressuscite par 1’autre. En
tragant avec lui un cercle sur le sol, il découvre I’entrée
de son Purgatoire et Tirechan rapporte qu’en pergant
de ce baton une pierre tombale, Patrick ressuscite un
mort paien le temps nécessaire a son baptéme, ce qui
lui permet 1’acces a la vie éternelle. Il faut sans doute
prendre garde a la désignation miraculeuse de son lieu
de sépulture. Face aux prétentions contradictoires des
gens d’Airthir et de ceux d’Uladh qui voulaient, les
armes a la main, s’accaparer les reliques, on décida
de laisser les beeufs de 1’attelage aller librement et de
creuser la tombe 1a ou ils s’arréteraient. Et Dieu fit
que chacun des deux peuples vit un cercueil s’¢loigner
devant lui dans la direction qu’il convoitait, les uns
vers Armagh, les autres vers Down. Mais le premier
s’évanouit en cours de route alors que [’attelage
réel gagnait Down. Ce don d’ubiquité est justement
caractéristique du dieu Manannan qui peut étre en
Irlande pour engendrer Mongan et en Ecosse a la
troisieme heure du lendemain pour se battre contre les
Saxons. Et Manannan est un dieu de 1’ Autre monde,
un monde ou les ames des morts attendent de se
réincarner.

(a suivre)

16



Petit traité de mythologie celtique 1. Les Matériaux Chapitre 3

CALENDRIER DE LA PUBLICATION DU
PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

2. - LE BESTIAIRE en 2019

1. - LES MATERIAUX

Chapitre 4 juin 2018
Chapitre 5 juillet 2018
Chapitre 6 octobre 2018
Chapitre 7 novembre 2018
Chapitre 8 janvier 2019
Chapitre 9 février 2019

Bocage a l'est de Cork entre Cloyne et Shanagarry.

17



