PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATERIAUX

CHAPITRE 2 :
MYTHES HEROIQUES D'IRLANDE

Bernard ROBREAU

Bocage de la péninsule de Beara avec enceinte défensive a gauche.

Tous les clicheés sont de B. Robreau



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

CHAPITRE 2 : MYTHES HEROIQUES
D’IRLANDE

Francoise Le Roux avait contesté la
répartition des textes irlandais en divers cycles dits
mythologiques, épiques ou ossianiques parce que la
mythologie (y) existe partout a [’état diffus ou
concentre , et notamment le cycle epique d’Ulster est
ainsi tout entier exprimé en schemes ou en scénarios
religieux’. Au-dela de ce qu’on qualifie fréquemment
de cycle mythologique, de trés nombreux autres
récits irlandais tournent autour de héros, le plus
souvent des rois ou des guerriers. Il s’agit donc a
proprement parler plutdét d’épopées (souvent peu
¢laborées du point de vue de la stylistique littéraire
qui se concentre sur la poésie) que de mythes. Mais
nous savons depuis les travaux de Dumézil* que, au
moins chez les peuples indo-européens, 1’épopée se
nourrit fréquemment de la mythologie et que le destin
des héros s’inspire alors de celui de personnages plus
strictement mythologiques. Cette filiation est souvent
indiquée par une relation plus ou moins explicite.
Ainsi Cuchulainn compte Lugh parmi ses trois
peres et Finn est présenté comme fils d’'un Cumbhail
que 1’on a rapproché¢ d’un Mars Camulos connu par
I’épigraphie gallo-romaine, et petit-fils de Nuadh a la
main d’argent, le dieu roi irlandais au bras coupé. De
méme le roi Mongan (que nous laisserons ici de coté)
est censé avoir Manannan pour pere. On verra aussi
qu’a défaut de généalogie parlante, le roi Conaire ou
Curoi adopte un comportement évoquant le Dagda...

Cuchulainn®
Fintan savait que la bataille est au nord,

et Cuchulainn, le roi des guerriers d’Irlande, le
champion paradigmatique, est logiquement un Ulate,

1 « La mort de Cuchulainn. Commentaire de texte », Ogam, 18,
1966, p. 365.

2 Voir particulierement les trois volumes de Mythe et épopée
publiés de 1968 a 1973 chez Gallimard.

3 Les textes essentiels concernant Cuchulainn ont été traduits
en frangais par Ch.-J. Guyonvarc’h a qui nous renvoyons aussi
pour les éditions. Citons particulierement : La conception de
Cuchulainn (versions 1 et 2) in Ogam, 17, 1965, pp. 362-391
avec commentaire exégétique de F. Le Roux, pp. 393-410 ; La
Razzia des vaches de Cooley (version du Lebor na hUidre),
Ogam, 15, 1963, pp.139-160, 265-288, 393-412, et Ogam, 16,
1964, pp. 225-230 et 463-470 ; La Courtise d’Emer (version
A), Ogam, 11, 1959, pp. 413-423 ; La maladie de Cuchulainn
et l'unique jalousie d’Emer, Ogam, 10, 1958, pp. 285-310 ;
La mort du fils unique du fils d’Aife, Ogam, 9, 1957 ; La mort
de Cuchulainn, version A, Ogam, 18, 1966, pp. 343-364, avec
commentaire de F. Le Roux, pp. 365-399, et version B, Ogam,
13, 1961 pp. 507-520 et 14, 1962, pp. 493-524.

un héros de la province du nord. Il joue notamment
un role essentiel dans La razzia des vaches de Cooley,
la grande épopée ulate. Sa conception a été 1’objet
de deux versions. Dans la premicre, probablement
la plus archaique, une bande d’oiseaux dévaste la
plaine d’Emain Macha. Le roi Conchobar et sa sceur
Deichtine (Dechtire dans 1’autre version), qui lui sert
de cocher, se lancent a leur poursuite. A la nuit, il
tombe une grande neige et ils se réfugient dans une
maison ou ils sont nourris et abreuvés généreusement.
La femme de 1’hote était dans les douleurs de
I’enfantement et Deichtine va vers elle. La méme nuit
que le fils de I’hotesse, il naquit deux poulains. Mais
au matin, il n’y avait plus de maison, ni d’oiseaux,
seulement I’enfant qui fut €levé par Deichtine a Emain
Macha jusqu’a sa petite enfance, et les poulains que
I’on donna comme jouets a I’enfant. L’enfant mourut
et sa mere adoptive en eut grand chagrin. Alors qu'elle
revenait de la lamentation, un petit animal sauta dans
sa bouche avec la boisson qu’elle absorba. Cette
nuit-1a, elle vit en réve Lugh, fils d’Ethne, venir a
elle et lui dire qu’elle était enceinte de lui car c’était
lui qui I’avait amenée vers sa maison. On s’inquiéta
beaucoup de la grossesse de Deichtine car elle n’avait
pas de mari et I’on craignit que le pére fit Conchobar
qui, dans son ivresse, avait dormi avec sa sceur. On la
maria donc avec Sualtam et quand elle alla avec lui,
elle rejeta ce qu’elle avait dans son sein et fut vierge.
Mais elle retomba immédiatement enceinte, donnant
bientdt le jour a un enfant appelé Setanta.

Les deux poulains sont les deux chevaux
merveilleux de Cuchulainn qui, a la mort du héros,
retourneront dans 1’Au-dela, la maison est une
des résidences féériques, au croisement de notre
monde terrestre et de 1’Autre, appartenant aux
dieux d’Irlande, et les oiseaux dévastateurs sont des
messageres de 1’Au-dela, des femmes mythiques au
premier rang desquelles figure Deichtine. D’ailleurs
la seconde version fait s’enfuir la sceur de Conchobar
en compagnie de cinquante jeunes filles et on les
chercha trois ans en vain avant qu’elles reviennent
sous la forme d’oiseaux dévastant la plaine d’Emain.
Les Ulates les pourchassent et sont attirés dans une
maison ou se trouvent les fugitives. Conchobar est
averti de I’existence d’une maison ou se trouvent
une reine gracieuse et de belles femmes sans qu’on
lui dise qu’il s’agit de sa sceur et de ses suivantes.
Il exige, puisque cette maison est sur ses terres, de
coucher avec la femme, laquelle lui explique qu’elle
est en mal d’enfant. Conchobar lui donne donc un
délai. Au matin, on trouve I’enfant sur le giron du roi
d’Ulster et on lui apprend qu’il s’agit du fils de sa
Sceur.



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Les efforts maladroits du second transcripteur,
si ’arrangement n’est pas antérieur a sa rédaction,
visent a gommer l’inceste royal, motif traditionnel
mal compris en des temps de morale chrétienne.
Autant qu’Ethne, Deichtine est la déesse souveraine,
personnification du pays et meére des dieux. Et la
naissance de deux poulains n’est pas inattendue
dans une plaine qui porte le nom de Macha, une
ancienne déesse que le roi Conchobar aurait forcée
a courir contre ses chevaux et qui maudit les Ulates
en accouchant de deux jumeaux au moment ou elle
achevait sa course victorieusement'. Quant a Setanta,
le futur Cuchulainn, il est donc engendré trois fois,
par Lugh qui visite Deichtine en réve, par Conchobar
en tant que représentant terrestre de Lugh, et enfin par
son pére nourricier Sualtam.

Un héros doté d’une aussi merveilleuse
naissance ne pouvait que grandir rapidement et
accomplir précocement des exploits. La razzia
des vaches de Cooley nous apprend qu’a cinq ans
déja, il alla partager les jeux guerriers des gargons
d’Emain Macha, et jouant du poing seul contre cent-
cinquante, il en tua le tiers. Une autre fois, il vint a
bout du chien, qui avait la force de cent hommes,
appartenant au forgeron Culann, ce qui lui valut son
nom de Cuchulainn, « le chien de Culann ». A six
ans, il alla effectuer son initiation guerriere chez la
sorciere Scathach et il prit les armes a sept. Au début
de La razzia des vaches de Cooley, il n’a que dix-
sept ans mais retient tout seul I’armée de quatre des
cinq provinces d’Irlande car les Ulates, affaiblis par
la malédiction de Macha, sont hors d’état de lui préter
main-forte. Cette précocité est probablement toute
mythique et lui vient de son pére divin puisque le
Mabinogi dit de Lleu, 1’équivalent gallois de Lugh,
qu’a quatre ans il était aussi développé qu’un enfant
de huit. Et Cuchulainn répond parfaitement a la
définition de Lugh comme dieu jeune et beau®.

Le lien avec un forgeron n’est pas non plus
inattendu car Goibniu est en Irlande le dieu le plus
proche de Lugh, considéré comme son frére et son
plus proche collaborateur (celui qui lui fournit la
balle de fronde incandescente qui aveuglera Balor)
lors de la seconde bataille de Mag Tured. Il revient
aussi a propos de soufflets dans un texte que 1’on peut
considérer comme le récit de I’initiation guerriere de
Cuchulainn : La courtise d’Emer. L’ aubergiste Forgall
Manach ne voit pas d’un bon ceil la rencontre de sa fille
Emer et de Cuchulainn. Il va voir Conchobar a Emain
Macha et incite le jeune héros a partir pour I' Ecosse

4 Voir Vernam Hull, « Noinden Ulad : the debility of the
Ulidians », Celtica, 8, 1968, pp. 1-42.

5 Voir B. Sergent, Celtes et Grecs, 11, Le Livre des dieux, 2004,
p. 36.

Chapitre 2

chez Domnall dans 1’espoir qu’il n’en reviendra pas.
La, Cuchulainn apprend a se tenir sur une pierre percée
d’un trou et a souffler dans des soufflets carrés jusqu’a
ce que ses pieds deviennent verts ou noirs et aussi a
se tenir sur une pointe de lance. La fille de Domnall,
qui s’appelle « Grande main » tombe amoureuse de
lui, mais il la repousse car elle a les pieds tournés et
les talons devant, un motif que nous reverrons plus
tard et aussi a propos de Lleu, le Lugh gallois. Il va
ensuite chez la sorciere Scathach et en chemin doit
affronter des visions (I’image d’Emain Macha qui fait
renoncer ses deux compagnons de voyage ulates, celle
d’un lion qui I’attaque). Dans une autre version plus
longue?, il doit aussi franchir le Pont de la falaise que
seul peut traverser un homme a la valeur accomplie et
y parvient apres trois essais infructueux en effectuant
le saut du saumon. Uathach (« Terrible »), la fille de
Scathach, en tombe amoureuse et se déguise en valet
pour lui servir a manger. Il lui brise un doigt, ce qui ne
I’empéche pas de lui expliquer comment obtenir de
sa mere un apprentissage guerrier complet. Scathach,
qui vient d’entrer en guerre contre le peuple d’Aife,
drogue Cuchulainn pour I’empécher de participer au
combat afin qu’il ne lui arrive pas malheur, mais le
breuvage qui aurait fait dormir tout autre une journée
entiere ne fait effet qu une heure sur lui, ce qui rappelle
un épisode de la seconde bataille de Mag Tured ou on
lie Lugh avec des chaines pour qu’il ne participe pas
au combat mais ou il parvient néanmoins a se libérer.
Il vient a bout d’Aife et lui extorque trois souhaits
dont celui de lui donner un fils. Au retour chez
Scatach, il rencontre sur un sentier étroit le long d’une
falaise une vieille femme borgne de I’ceil gauche,
vraisemblablement une sorciere’, qui lui enjoint de ne
pas se tenir devant lui. Il se laisse tomber, les ongles
des pieds seulement accrochés au sentier. La femme
lui frappe dessus avec son orteil pour le précipiter
mais il effectue a nouveau le saut du saumon, un tour
guerrier qui lui permet de se retrouver sur le rocher
et de couper la téte de son adversaire. Ce dernier
épisode semble inclure une mutilation initiatique (une
phalange de pied coupée, symétrique du doigt brisé
de Uathach ?) car Cuchulainn doit ensuite attendre le
temps de sa guérison avant de retourner en Irlande. Et
apres les épisodes de la razzia de Cooley, il vient au
chateau de Forgall Manach, saute par dessus les trois
palissades, frappe trois coups tuant a chaque fois huit

6 Voir K. Meyer, « The Wooing of Emer by Cu Chulainn », 67-
68, in Archeological Review, 1888, p. 299.

7 Lugh sait aussi se transformer en sorci¢re dotée d’un seul ceil,
d’un seul bras et d’une seule jambe, dans la seconde bataille de
Mag Tured. Mais vu la fin de 1’épisode, il parait difficile d’en
voir ici une manifestation, méme en maitre d’initiation dont le
role semble joué par Domnall et surtout Scatach.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

hommes de chaque neuvaine et épargnant ainsi les
trois fréres d’Emer. Il s’empare d’Emer, de sa sceur
de lait et de leurs deux poids d’or, saute a nouveau
les trois enceintes avec les deux filles et les ramene a
Emain Macha.

Alba ou I’Ecosse de Domnall et Scathach,
parfois confondue avec la Scythie (pour Scotie),
est une localisation conventionnelle qui signifie (de
méme que 1’épreuve du pont qu’il faut franchir pour
arriver chez Scathach) que cette initiation s’effectue
dans un Autre Monde, en partie en réve. Le role des
femmes (Grande Main, la fille de Domnall ; Terrible
dont il brise un doigt ; Aife dont il obtient un fils) et
particuliérement celui de Scatach y est important mais
cette initiation parait moins guerriére que magique
et elle parait conditionner le mariage (ici par le rapt
d’Emer). La notion de I’apprentissage préalable d’un
langage secret revient aussi a plusieurs reprises. Ainsi
lors de sa premicre rencontre avec Emer, ils échangent
dans une conversation mélée de mots savants si bien
que les autres ne les comprennent pas. Plus loin, sur
le chemin de la maison de Scathach, il rencontre une
jeune fille qui avait appris avec lui le beau langage
chez Ulbecan (ou Wulfkin le Saxon). L’aventure
se rapproche un peu d’un voyage chamanique dans
I’Autre Monde, notamment par le passage chez
un forgeron, I’aide de femmes, I’enseignement de
Scathach qui s’effectue prés d’un if sous lequel elle
dort, I’apprentissage d’un langage secret, la boisson
qui endort?...

Mais la grande affaire de Cuchulainn, pourrait-
on dire, c’est La razzia des vaches de Cooley, cette
longue épopée guerriere ou il joue un roéle essentiel,
défendant tout seul la province d’Ulster contre
I’armée des quatre autres provinces rassemblée par
Medb et Ailill pour capturer un taureau merveilleux.
Le personnage de la reine Medb (« L’enivrante ») a
été étudié par G. Dumézil qui a mis en évidence son
caractére d’incarnation de la souveraineté (Je n’ai
Jjamais éte sans un homme dans ’ombre de [’autre)
en se donnant a qui elle veut et en n’acceptant qu’un
homme « sans jalousie, sans crainte, sans avarice ».
Elle entend profiter de la période de Samain ou, du
fait de la malédiction de Macha, le roi Conchobar et
les guerriers ulates sont sans force. Seuls Cuchulainn
(a cause de son jeune age ou de son origine divine ?) et
son pére Sualtam (parce qu’il est d’origine étrangere,
ce qui lui vaut peut-étre de transmettre son privilége
a son fils Cuchulainn) échappent a cette faiblesse. Le
prodigieux jeune garcon constitue donc le dernier
rempart de 1’Ulster en cette occasion.

Il commence par arréter I’armée ennemie en

8 Voir B. Robreau, « Les Celtes et le chamanisme », Ollodagos,
22,2008, pp. 188-200.

. e - oy e e
’ = o B H-10 , o P L -~
Ardmore. Pierre ogamique pres de l'églis

de Saint-Déclan.

-}

plagant sur un pilier un collet d’osier sur lequel il a écrit
en ogams de ne pas passer outre et s’en va a un rendez-
vous de femme avec sa concubine Fedelm. Medb
n’ose pas aller plus loin et une grande neige tombe sur
eux, jusqu’aux ceintures des hommes et aux roues des
chars. Revenant le lendemain, Cuchulainn effectue
grace a ses dons, magiques (J'ai trois triomphes : le
triomphe de ['@il, de l’intelligence et du calcul) un
dénombrement de I’armée ennemie. Puis il vient au
gué, tranche la fourche d’un arbre d’un coup d’épée,
la lance au milieu pour qu’aucun char ne ptt passer,
abat deux guerriers et leurs cochers qui arrivent et
accroche les quatre tétes aux quatre extrémités de la
fourche. L’épisode se répete a Mag Mucceda ou le
jeune garcon coupe un chéne devant I’armée ennemie
et inscrit des ogams sur son flanc pour que personne
ne passe outre avant qu’un guerrier fit le saut avec
un char. Fraech vient avec neuf hommes au gué ou
Cuchulainn se lave. Ils luttent dans 1’eau et Fraech
est noyé€. Il s’ensuit un grand nombre de combats ou
le Chien est toujours vainqueur (meurtre d’Orlam
dont le cocher est obligé de rapporter la téte coupée
dans son camp, meurtre des trois fils de Garach, de



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Lethan, de Cron et Coemdele et de 144 rois). A Ath
Cruinn, il tue les Mane, les fils d’Ailill et Medb,
et trente cavaliers de 1’escorte s’y noyerent, sans
compter deux fois seize guerriers qu’il enfonga sous
’eau. A Ath Duirn, il en tue trente autres. Finalement
une convention est conclue, a savoir qu’au gué ou
se tiendront les combats on ne lui opposera qu’un
adversaire chaque jour et que les troupeaux ne seront
enlevés ni de jour, ni de nuit, s’il lui arrive I’aide des
Ulates. I/ vaut mieux pour nous, dit Ailill, un homme
chaque jour que cent (qu’il tue de sa fronde) chaque
nuit.

Le défilé des combats reprend. Cuchulainn
frappe Etarcomol sur le sommet de la téte et le coupe
jusqu’a I’ombilic. Nadcrantail réclame la princesse
Findabair pour prix de son affrontement avec le
héros ulate. Il vient avec neuf épieux que Cuchulainn
esquive et finit la téte coupée avant que ses quatre
quartiers ne tombent a terre. Le Chien tue le satiriste
Redg qui lui réclame sa lance, en lui transpergant
la téte de I’arme demandée. On n’en finirait pas de
décrire et de dénombrer les combats qui suivent. Il
ne faut cependant pas oublier ceux avec la Morrigan,
c’est-a-dire la grande déesse guerriere et souveraine.
Celle-ci promet de le tuer en prenant successivement
la forme d’une anguille qui se nouera autour de ses
jambes dans le gué pour le faire tomber et le noyer,
d’une louve grise et d’une génisse blanche a oreilles
rouges qui pousseront le bétail contre lui dans le gué
et les eaux. A chaque fois, il rétorque qu’il prendra
I’anguille entre ses orteils pour lui briser les cotes,
qu’il crévera d’une pierre de fronde I’ceil de la louve
ou brisera la jambe de la génisse. Mais trompé un peu
plus loin par la ruse de la déesse qui se transforme
en une vieille femme aveugle et paralytique trayant
une vache a trois pis, il lui adresse les trois paroles de
bénédiction qui permettent a la déesse de guérir.

Dans la version longue de la Courtise d’Emer,
la fille a mis une condition étrange a leur mariage, a
savoir qu’il soit capable de ne pas dormir de Samain
a Beltaine. C’est pourtant presque ce qui se produit
car, dans la version du Livre jaune de Lecan, Sualtam
rapporte vers la fin de La razzia des vaches de Cooley
qu’il y a trois mois d’hiver que le héros se bat seul et
qu’il a regu d’innombrables blessures. Ce gue chante
Sualtam est vrai, dit Conchobar, car depuis le lundi de
la nuit de Samain jusqu’au lundi de la nuit d’Imbolc,
il a été a cette veille. Le Lebor na hUidre confirme
en allongeant un peu la durée jusqu’au vendredi
d’Imbolc, le jour de Vénus remplagant celui de la
lune. A peine avait-il dormi un peu sur sa lance apres
le milieu du jour, la téte sur le poing, le poing sur la
lance, la lance sur le genou, mais il frappait, il tuait,

Chapitre 2

L'lrlande des héros. Le fort circulaire de Staigue
dans le Kerry. Il date de l'dge du fer mais semble
avoir été reconstruit au 1V siecle ap. J.-C.

il attaquait et il massacrait les quatre cinquiémes
de l'lrlande durant tout ce temps. Cuchulainn est
alors install¢ au tumulus de Lerga dans la plaine de
Muirthemne. Un homme beau et grand, jeune, portant
un manteau vert, une lance a cinq pointes et un javelot
dentel€, survient et se présente comme étant Lugh,
son pere des sidhe. Les blessures du héros sont graves
mais il est plongé dans un lourd sommeil pendant
trois jours et trois nuits ou le dieu combat a la place de
son fils les armées ennemies. Il mit aussi des herbes
et des plantes de santé, et des charmes de guérison
sur les blessures du héros qui se rétablit dans son
sommeil sans remarquer quoi que ce soit. C’est alors
qu’intervient un morceau que I’on appelle le Carpat
serda’ (« Le char a faux »). Cuchulainn, épuisé par
la longue veille et les blessures est alors, pourrait-on
dire, a son niveau le plus bas. L’atmosphere est des
plus sinistres, les démons, les fantomes et les mauvais
esprits criaient devant, dessus, tout autour de lui, des
nuées de poison et des étincelles de feu s’élevent au-
dessus de sa téte. Il fit un retournement de fureur de

9 Voir M.-L. Sjoestedt-Jonval, « La légende de Cuchulainn et
les monnaies gauloises », Etudes celtiques, 1, 1936, pp. 10-11.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

son corps a l’intérieur de sa peau :@ ses pieds, ses
tibias et ses genoux vinrent se placer derriere lui ;
ses talons, ses mollets et ses fesses vinrent se placer
devant. En méme temps, ses cheveux se hérissent,
un de ses yeux disparait presque en se réduisant a
la taille du chas d’une aiguille alors que [’autre
s’agrandit exagérément, et la lune du héros sort de
son crane.

Il faut insister sur la date d’Imbolc, une des
quatre dates principales du calendrier irlandais,
conventionnellement placée au début février, a mi-
distance de Samain et de Beltaine, symétriquement a
Lugnasad, la grande féte de Lug, vers le début aott,
au milieu de la moitié claire et chaude de I’année. Au
contraire Imbolc occupe le milieu de la saison froide
et obscure, lunaire et féminine de surcroit puisqu’il
semble que ce soit la Sainte-Brigide qui lui ait succédé
dans les temps chrétiens. Fils de Lugh, Cuchulainn ne
peut étre qu’au plus bas a cette occasion et c’est a ce
moment qu’il a le plus besoin de son divin protecteur
qui patronne la moiti¢ chaude et claire, masculine et
solaire de I’année. Le retournement de Cuchulainn
est donc cosmique. Il accompagne le cycle annuel du
temps et des saisons, intervenant au moment le plus
froid de1’année, celui ou’influence féminine et lunaire
est la plus puissante. Ce retournement est aussi un
tournant dans I’économie de la bataille puisque c’est
le signal de I’arrivée du secours. Les avertissements
de Sualtam ont ét¢ entendus et ’armée ulate se met en
route pour préter main-forte a Cuchulainn. Les alliés
de Medb lui font bientot défection. C’est au milieu du
Jjour, ¢’est-a-dire quand le soleil est au plus chaud, que
Cuchulainn alla a la bataille. Comme le soleil allait
dans le feuillage des arbres, c’est alors qu’il défit la
derniere troupe si bien qu’il ne reste au char qu’une
poignée de montants a la caisse et une poignée de
rayons a la roue.

Ayant accompli son destin épique, et méme s’il
participe a beaucoup d’autres aventures (L ivresse des
Ulates, Le festin de Bricriu...), Cuchulainn ne tardera
pas a mourir. Auparavant comme nous 1’avons déja
dit, il enlévera et épousera Emer. Mais leur félicité
sera de courte durée. Un jour, au temps de Samain,
des oiseaux apparaissent sur un lac prés d’Emain
Macha. Il tombe malade et apprend que sa guérison
dépend de deux femmes-oiseaux de 1’Autre Monde.
L’une est Libane, la messagére de la seconde, Fand
« I’hirondelle », épouse délaissée du dieu Manannan.
Cette derniere lui donne son amour s’il veut bien
aider le roi Labraid, le mari de Libane, contre ses
ennemis. Malgré la jalousie d’Emer, il finit par partir
pour Mag Mell, cette terre de 1’éternelle jeunesse, et
reste un mois avec Fand. Mais finalement I’emprise

d’Emer est la plus forte. Cuchulainn abandonne Fand
que Manannan vient rechercher. Le dieu agite son
manteau entre Fand et le héros ulate pour qu’ils ne
se rencontrent plus jamais et on fait boire le breuvage
d’oubli de sa jalousie a Emer. Tout semble rentrer
dans I’ordre mais on peut aussi prendre I’aventure
dans le sens d’un avertissement. La tentatrice de
I’Autre Monde est venue appeler le héros dont le
destin est en marche depuis qu’il a refusé les avances
de la Morrigan, alias la Bodb, la déesse du combat et
de la mort, qui décide du moment de sa fin.

La mort de Cuchulainn posséde aussi
plusieurs versions. La version B ajoute au début une
explication d’apparence plus humaine (trompeuse
puisque que Medb est comme la Morrigan une
personnification de la souveraineté¢) en confiant a
la reine Medb la formation et le rassemblement des
ennemis du héros, Erc, fils de Caipre, Lugaid, le
fils de Curoi mac Dare et les démoniaques sorciers
que sont les enfants de Calatin, un magicien tué¢ par
le héros ulate lors de la razzia de Cooley. Mais les
deux variantes se ressemblent beaucoup, ne serait-ce
que par leur scénario qui repose sur une mecanique
impitoyable. Comme pour La razzia des vaches de
Cooley, I’ affaire démarre au moment ou la malédiction
de Macha tombe sur les Ulates. Les trois Bodb, les
filles de Calatin, déclenchent alors leur offensive en
poussant d’odieux cris druidiques et en créant des
armées illusoires avec des digitales et des feuilles de
chéne. Les signes de son trépas se multiplient que le
héros comprend clairement : la fibule de son manteau
tombe quand il se 1€ve et passe a travers son pied ; ses
chevaux s’enfuient devant lui et des larmes sombres
comme du sang coulent des yeux du Gris de Macha
qui, de surcroit, tourne a gauche (c6té sinistre) devant
lui. La version A ajoute que son char a été brisé la
nuit précédente par la Morrigan. Intervient alors un
épisode décisif, sa rencontre avec les trois sorcieres
qu’il trouve en train de faire cuire un chien sur des
broches de sorbier. Or c¢’est un interdit pour lui que de
passer devant un foyer sans consommer la nourriture
qu’on lui présente et, puisqu’il porte le nom de
Chien de Culann, cela en était un autre pour lui que
de manger de la chair d’un chien. Il ne peut éviter
le piege tendu par les filles de Calatin et sent que sa
force le quitte. D’un javelot, Lugaid tue le cocher du
héros et Erc atteint le Gris de Macha. Le troisiéme
javelot transperce Cuchulainn entre les reins et le
nombril. Le second cheval du héros retourne se jeter
dans le Lac Noir d’ou il était venu, si bien que 1’eau se
mit a bouillonner. Le guerrier ulate qui a ramassé ses
entrailles s’adosse a un pilier de pierre qu’il entoure
de sa ceinture pour mourir debout. Bien que le Gris de



Petit traité de mythologie celtique I. Les Matériaux Chapitre 2

Dun Aengus sur l'ile d'Inishmore aux iles d'Aran. La forteresse porte le nom d'un dieu (Aengus ou Aonghus, alias le Mac
Oc, fils du Dagda). Elle comporte une quadruple enceinte enserrant 6 ha et remontant a l'dge du fer, voire a celui du
bronze pour certains éléments. Au premier plan, ci-dessus, les chevaux de frise situés en avant de la troisiéme enceinte.
Depuis ce fort, la vue embrasse 120 km de cotes. Ci-dessous, la vue vers l'intérieur de l'ile.




Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Macha soit blessé, il effectue encore trois charges pour
le protéger tant que son ame serait 1a et que la lumicre
du héros surgirait de son front, tuant 50 hommes de
ses dents et 30 par chacun de ses sabots. Lugaid lui
coupa la téte mais 1’épée de Cuchulainn tomba de sa
main et coupa le bras droit de son meurtrier qui s’en
vengea en faisant de méme au héros ulate. Le motif
est bien sir un rappel de la mésaventure de Nuada
lors de la premicre bataille de Mag Tured et il est
repris dans le combat final ou Conall Cernach venge
Cuchulainn. Lugaid demande en effet a son adversaire
de n’employer contre lui qu’un seul bras et il accepte
de se faire lier la main au c6té par des cordes. Aucun
ne I’emporta sur 1’autre mais Conall finit par faire
appel a son cheval, le Rouge de rosée qui avait une
téte de chien et qui vint arracher le flanc de Lugaid si
bien que ses entrailles tomberent sur ses pieds. Conall
lui coupa la téte et cette dernicre, ultime clin d’ceil a la
seconde bataille de Mag Tured, oubliée sur une pierre
la fit fondre a I’instar de la téte de Balor coupée par
Lugh.

Méme si la correspondance n’est pas exacte
(Lugaid ne peut étre a la fois Nuada et Balor qu’il
imite), il est évident ici que I’épopée ulate fait
plus que se souvenir des récits plus proprement
mythologiques. M.-L. Sjoestedt-Jonval® a aussi fait
remarquer que Cuchulainn se distingue des autres
héros du cycle d’Ulster par son armement. Il est ainsi
le seul a se servir de la fronde, du javelot-sac, et du
char a faux. La fronde rappelle trés évidemment Lugh
dont le principal exploit consiste a vaincre Balor par
une balle de fronde. Le javelot-sac est une arme de
jet quasi imparable, ce qui le rapproche du talisman
caractéristique de Lugh, une lance a laquelle personne
n’échappe. Le char a faux est assez mystérieux mais,
d’une part, nous avons vu que son apparition survient
juste apres la visite faite par Lugh a son fils a un
moment particulier du calendrier rituel, et d’autre
part, on peut observer que, lors de la seconde bataille
de Mag Tured ou tous les combattants s’affrontent a
pied, il est pourtant question dans la premiére version
des neuf chars de Lug auxquels Loch Lethgla, le poete
fomoire épargné, donne leur nom. Ainsi ’armement
du héros rejoint celui de son divin pere.

On pourrait citer aussi le nombre neuf comme
¢lément de correspondance. Lug a neuf chars et neuf
gardiens pour ’empécher de participer a la bataille
dans la premiére version de La seconde bataille
de Mag Tured”. Au moment de la conception de
Cuchulainn, il se manifeste par 1’arrivée d’une
troupe de neuf vingtaines d’oiseaux. Pour les chasser
10 Op. cit., p. 49.

11 Dans la seconde version, on lui joue de la harpe a 9 cordes
pour I’endormir.

les Ulates attellent neuf chars. Selon La razzia des
vaches de Cooley, Cuchulainn supplée les Ulates qui
sont dans la faiblesse pendant neuf jours et il tue a
cette occasion neuf hommes alors qu’il est agé d'a
peine cing ans. Il fallait retenir le chien de Culann,
auquel il se substitue et de qui il prend son nom, par
trois chaines tenues chacune par trois hommes. Lors
de I’épisode du retournement et des contorsions, il
prend 1’équipement du cercle de Bodb, mettant sur
lui vingt-sept tuniques de peaux enduites de cire,
d’égales épaisseurs, qui étaient sous des cordes, des
chaines, des courroies sur sa peau blanche, pour qu’il
ne perdit, ni I’esprit, ni I’entendement quand sa fureur
lui viendrait... Mais il faut avouer que le chiffre neuf
estapres le trois et le sept pun des chiffres symboliques
les plus utilisés par les Celtes.

Curoi, fils de Dare

Curoi (« le chien du champ de bataille ») passe
pour un roi du Munster. Moins connu que Cuchulainn,
il n’est cependant pas sans relation avec lui, mais il
s’agit de rapports conflictuels. Il participe avec les
Ulates a une expédition contre les hommes de I’1le de
Falga ou il se révele un redoutable coupeur de tétes
et ou on le désigne comme « I’homme au manteau
gris ». L’aventure est un succes, mais lorsqu’il s’agit
de partager le butin, Conchobar et Cuchulainn ne lui
donnent rien. Alors il s’empare des trois vaches du roi
de I’1le, passe a sa ceinture les oiseaux merveilleux
qui avaient 1’habitude de se tenir entre leurs oreilles,
prend le chaudron du roi sur son dos et sa fille,
Blathnat, sous les aisselles, et s’en va. Cuchulainn
essaie de s’y opposer mais pour une fois il trouve son
maitre. Curoi se retourne et I’aplatit au sol, puis il lui
coupe les cheveux avec son épée et lui frotte le crane
avec de la bouse de vache.

La vengeance de Cuchulainn est rapportée
dans un texte nommé La mort de Curoi dont il existe
plusieurs versions™. Il a un rendez-vous avec Blathnat
qui est devenue la femme de Curoi et tous deux
mettent au point leur plan. L’épouse traitresse vide la
résidence de son mari en le persuadant de construire
une nouvelle forteresse pour laquelle les gens de son
clan s’en vont chercher des chénes et des pierres, puis
apres avoir prévenu son amant en versant le lait des
vaches dans la riviére, elle attache les cheveux de

12 Nous résumons ici la version la plus connue, celle du Livre

jaune de Lecan publiée par R.I. Best. dans Eriu, 2, 1905,
pp. 32-34 et traduite dans les Ancient Irish Tales de Cross
et Slover. La premiere version du Ms Egerton 88, éditée et
traduite par Thurneysen, « Die Sage von CuRoi », Zeitschrift
fiir Celtische Philologie, 9, 1913, p. 190-196, livre des variantes
substantiellement différentes.



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 2

Dunguaire qui tire son nom d'un roi du Connacht mort en 622. Mais le chdteau actuel n'a été bati que vers 1520.

son mari aux barreaux du lit pendant qu’elle le lave
dans la cuve, lui prend son épée et ouvre la porte aux
hommes de Cuchulainn. Curoi parvient cependant a
se libérer, tuant une centaine d’hommes a coups de
poings et de pieds. Mais il finit par étre tué par son
adversaire.

Ses rapports avec Cuchulainn paraissent
meilleurs, bien qu’encore ambigus, dans le Fled
Bricrend, « le festin de Bricriu'® ». L’argument du récit
tourne autour d’une confrontation entre les principaux
guerriers ulates afin de savoir qui est le meilleur d’entre
eux et qui, a ce titre, recevra le meilleur morceau.
Curoi y apparait comme le personnage le plus
important puisque c’est lui qui sera le véritable juge
de la compétition. Selon Conchobar, i/ est bon, juste,
ne dit pas de mensonge, habile de ses mains comme
un héros, aussi important qu 'un haut roi. Cuchulainn
et ses deux principaux concurrents au titre, Loegaire
et Conall Cernach, attellent aussitot leurs chars pour
se rendre chez lui. Mais en cours d’une route, ils
rencontrent d’abord un brouillard druidique qui les
¢gare, puis un géant a la laide apparence. Il est horrible
et fort avec de gros tendons et de larges épaules, les
yeux comme des sacs, le sourcil broussailleux, la face
hérissée. Il est hardi, audacieux et grossier, vétu de
vieilles chaussures de peau non tannée, en lambeaux,
d’une sorte d’enveloppe gris-brun sous une tunique

13 Nous utilisons le texte du Livre de la vache brune et la
traduction de G. Henderson dans Irische Text Society, 11, 1899,
pp- 1-129.

qui ne descendait qu’au bas de la courbe de ses fesses.
Et il porte sur le dos une grosse massue aussi lourde
qu’une meule de moulin.

Il s’agit selon toute probabilité d’une des-
cription de Curoi lui-méme car ce dernier n’est pas
présent lorsque les trois héros arrivent a sa forteres-
se. La suite du récit ne laisse d’ailleurs aucun doute.
Sachant qu’ils viendraient, le maitre des lieux a laissé
des instructions a sa femme, notamment que chacun
des héros monte successivement la garde. Mais le
chateau de Curoi est un chateau merveilleux sur le-
quel son propriétaire jetait un sort chaque nuit si bien
qu’il tournait aussi rapidement qu’une meule et que
son entrée ne pouvait €tre découverte apres le coucher
du soleil. La premicre nuit, c’est Loegaire qui prend
la garde et il voit un énorme et laid géant s’approcher
depuis la mer, les mains pleines de chénes qu’il lance
en sa direction. Puis son énorme main s’allonge et
vient saisir Loegaire et le moudre entre ses deux pau-
mes avant de le jeter & demi mort par-dessus le mur
du chateau jusqu’a ce qu’il tombe dans les ordures du
fossé.

La méme mésaventure survient ensuite a
Conall Cernach, puis c’est au tour de Cuchulainn
de monter la garde. Il entend des bruits et des cris
terrifiants puis doit affronter trois triades de pillards a
qui il coupe les tétes apres les avoir tués. Un monstre
courbe haut de trente coudées sort du lac et bondit
vers le chateau la bouche ouverte et il semblait que
le palais tout entier pouvait tenir dans son gosier.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Le géant lance des branches contre Cuchulainn qui
réplique en lui expédiant sa lance mais aucun des
deux adversaires ne parvient a toucher 1’autre. Le
géant étend alors sa main pour I’empoigner comme
il avait fait pour les deux autres mais Cuchulainn fait
le saut du saumon, tire son épée et tournoie en 1’air
autour du monstre jusqu’a faire de lui une roue de
moulin. I1 obtient ainsi par la menace qu’il lui octroie
le titre de roi des héros d’Irlande, le morceau du héros
et la préséance pour sa femme. Puis le monstrueux
géant s’évanouit et les trois guerriers ulates voient
Curoi venir a eux, portant la téte du monstre et celles
des neuf pillards tués par Cuchulainn.

Un peu plus loin dans le récit, Curoi réapparait
sous les traits d’un gros rustaud vorace aux gros yeux
jaunes en saillie. Sa hauteur dépasse le double de celle
du plus grand des guerriers ulates et il est vétu d’une
vieille peau sous un manteau gris-brun. Il porte sur lui
une énorme massue, dans la main gauche une énorme
souche et dans la main droite une énorme hache dont le
tranchant est si effilé qu’il pourrait couper les cheveux
si le vent les poussait contre son bord. Il propose aux
Ulates une épreuve de valeur, indiquant qu’il est prét
a se laisser couper la téte par son adversaire qui devra
accepter la pareille le lendemain. Gros Cou, Loegaire
et Conall acceptent successivement, mais aprés avoir
vu le géant se relever, les héros se dérobent I'un apres
I’autre le lendemain jusqu’au tour de Cuchulainn que
le rustaud traite « d’affreuse mouche ayant peur de
mourir » pour lui faire accepter son défi. Le géantrevient
la nuit suivante et Cuchulainn accepte d’allonger son
cou pour qu’il couvre tout le billot qui est trop grand :

Alors Cuchulainn dilata son cou si bien que
le pied d’un guerrier en pleine croissance aurait été
ajusté entre deux de ses cotes. Il distendit son cou
jusqu’a ce qu’il atteigne I’autre extrémité du billot.
Le rustaud souleva sa hache jusqu’elle atteigne le toit
de la Branche Rouge. Le crissement de la vieille peau
qui était autour du camarade et le fracas de la hache
— ses deux bras étaient levés en [’air avec toute leur
puissance — étaient comme le grand bruit d’un bois
agité par la tempéte durant une nuit d’orage. Alors,
la hache s’abattit... sur son cou, son coté émoussé
vers le bas, — tous les nobles d’Ulster regardaient
fixement vers eux. « O Cuchulainn, leve-toi !... De
tous les guerriers d’Ulster et d’Irlande, peu importe
leur courage, aucun ne peut étre comparé avec toi
pour la valeur, la bravoure et la sincérite.

Il doit s’agir d’un équivalent de la fameuse
massue du Dagda, qui tue par un bout et ressuscite par
’autre, puisque Curoi est toujours vivant, méme apres

s’étre fait couper la téte (aussi bien sous I’apparence
du rustaud que sous celle du monstre). Et il n’est pas
¢tonnant de la retrouver dans les mains de Curoi car
sa description montre bien qu’il posséde tous les traits
du grand dieu jupitérien irlandais. Le Dagda a pour
talisman un grand chaudron rapporté de la ville de
Murias (« la mer », dans une ile au nord du monde).
Curoi dispose d’un grand chaudron rapporté d’une ile
lointaine et c’est un géant qui sort et retourne dans la
mer. Il est aussi équipé d’une énorme massue en sus
de cette hache avec deux bords a 1’action antagoniste.
Curoi est, comme le Dagda qui fait tourner les
pieces d’or dans le ventre de Cridenbel, un adepte du
mouvement circulaire : son chateau tourne rapidement
chaque nuit, sa massue est une fourche branchue aussi
lourde qu’une meule de moulin, sa prise moud la téte
de ses adversaires entre ses paumes et pour en venir a
bout Cuchulainn doit le transformer en roue de moulin.
Comme le Dagda, Curoi est vorace et grossier avec
une tunique qui lui descend a la courbe des fesses. Il a
comme auxiliaires outre les Trois Glaz (la couleur de
la mer) et les Trois mangeurs de beeufs, les trois fils de
Musique Gros Poing, ce qui nous rappelle 1’épreuve
musicale dans laquelle le Dagda affronte Lugh
chez le roi Nuadu avant la seconde bataille de Mag
Tured. N’oublions pas non plus le commentaire de
Conchobar le définissant comme un personnage bon
et juste. De toute maniere I’identification de ’homme
au manteau gris avec le Dagda est plaisamment et
subtilement effectuée par le personnage de Curoi
lui-méme dans une autre narration. L’ivresse des
Ulates", qui voit ’armée d’Ulster s’égarer a la suite
de Cuchulainn jusqu’en Munster, au pays de Curoi.
Les deux druides de ce dernier observent les Ulates du
haut des remparts, mais c’est lui-méme qui identifie
les différents éléments de I’armée ennemie et parmi
eux, il y aun

homme au grand cil, aux grandes cuisses, aux
larges épaules, grand, immense, avec un manteau gris
autour de lui. Il porte sept capuches sombres, unies,
autour de lui, chacune de celles du dessus est plus
courte ; chacune de celle du dessous est plus longue.
Neuf hommes [’accompagnent de chaque coté. 1l tient
a la main une monstrueuse massue de fer, avec un
bout violent et un bout aimable. Voici quels étaient
ses tours et ses jeux : placer le bout violent sur la téte
de chacun des neuf hommes si bien qu’il les tuait en
un clin d’ceil ; mettre sur eux le bout aimable si bien
qu’il les ressuscitait au méme instant.
— C'est étrange qu’est la description, dit Medb.

14 Nous utilisons la traduction de Ch.-J. Guyonvarc’h, Ogam,
12, pp. 489-506 et 13, pp. 343-359, 1960-61, d’aprés Le livre de
la vache brune et le Livre de Leinster.

10



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

— C’est multiforme qu’est celui qui est dans la
description, dit Curoi.

— Qu’y a-t-il ? Qui sont-ils ?, dit Ailill.

— Ce n’est pas difficile, dit Curoi, c’est le grand
Dagda fils d’Eithlenn, le dieu bon des Tuatha Dé
Danann. C’est pour augmenter le combat et la bataille
qu’il s’est mélé ce matin a ’armée et personne ne le
voit dans cette armée’ .

Il est clair que les poétes irlandais savaient
parfaitement que le personnage de Curoi au manteau
gris est décalqué sur un modele divin, celui du Dagda,
et que celui-ci €tait susceptible de prendre bien des
apparences. Le rédacteur de L’ivresse des Ulates
connaissait trés bien sa mythologie irlandaise et on a
d’ailleurs remarqué'® que la description suivante, celle
d’un certain Trigastal, le champion du roi Conchobar,
qui souléve une énorme pierre que nul homme du
clan Dedad (les gens de Curoi) ne pourrait bouger
et qui joue d’un doigt avec un autre bloc comme
s’il s’agissait d’'une pomme, correspond avec celle
d’Oghma, le frere du Dagda, que 1’on voit jouer avec
la grosse pierre dans la maison du roi Nuadu lors de
la seconde bataille de Mag Tured. Une fois de plus,
on comprend que la prétendue épopée irlandaise,
et pas seulement celle dite du cycle d’Ulster, est en
réalité plus sous-tendue par des thémes et des motifs
mythologiques que par des réalités historiques.
Ce n’est pas un hasard si le mouvement qui améne
Conchobar, Cuchulainn et les autres Ulates pres de la
forteresse de Curoi au milieu d’une nuit de beuveries
dans L’ivresse des Ulates ressemble beaucoup a celui
de Cuchulainn, Conall et Loegaire allant chez Curoi
et égarés en chemin par le brouillard dans Le festin
de Bricriu. 1l s’agit d’une nuit de Samain, grande
césure entre saison claire (la premicre partie de la
nuit est étoilée) et saison obscure (une neige lourde et
¢paisse tombe pendant la seconde moitié, atteignant
les épaules des hommes et les moyeux des chars), ou
se produisent toujours des faits inhabituels, signes
de I’irruption de I’ Autre Monde dans le ndtre (toutes
les collines par lesquelles ils venaient, ils les rasaient
jusqu’a en faire des vallées plates ou méme les foréts
¢taient arasées, rappelant les capacités de défricheur
du Dagda dans La Courtise d’Etain). C’est aussi la
nuit que le chateau de Curoi tournoie et 1I’on pourrait
méme se demander s’il ne constitue pas un reflet de
la votte céleste ou les astres se déplacent en tournant
tout au long de la nuit.

15 Mesca Ulad, 28, Trad. Guyonvarc’h, Ogam, 13, 1961, pp.
345-346.

16 V. Raydon, Le mythe de la Crau, p. 93. Le personnage de
Trigastal apparait aussi dans La razzia des vaches de Cooley.

Chapitre 2

Mais le théme principal de L’ivresse des
Ulates, c’est I’épisode de la maison de fer. L’aveugle
Gabalglinni connait la prophétie qui annongait la
venue des Ulates chez Curoi et il sait les préparatifs a
faire dans ce cas : construire une maison de fer avec
deux maisons de bois autour d’elle et une souterraine
sous elle avec des fagots de bois et du charbon a
briler entassés dedans. Les gens de Curoi inviterent
le meilleur des héros d’Ulster a habiter cette maison.
Et bien sir, c’est Cuchulainn qui est choisi pour y
entrer avec ses guerriers. Ils leur allument un énorme
bicher, leur servent nourriture et boisson a foison et
s’esquivent en fermant la porte. IIs fixent alors sept
chaines a la maison de fer et les relient aux sept piliers
qui se trouvaient sur le terre-plein a I’extérieur de
la forteresse. Puis trois cinquantaines de forgerons
activent le feu au-dessous et au-dessus de la maison.
La fin n’est pas toujours trés claire mais 1’aventure
se termine néanmoins par une victoire des Ulates,
notamment grace a Cuchulainn qui effectue son saut
du saumon, emporte le toit et se retrouve sur le toit de
I’autre maison. Cela était d’ailleurs prévisible si I’on
se rappelle le modele de La seconde bataille de Mag
Tured ou Lugh, le pere de Cuchulainn, se libére des
chaines attachées a sept piliers de pierre par lesquelles
on prétendait I’empécher de participer a la bataille.

Le roi Conaire le Grand

La destruction de I’auberge de Da Derga’
est un récit qui concerne le Leinster. L’argument de
base est la mort d’un roi selon un schéma qui sacrifie
aux classiques de la tradition mythique de I’Irlande.
Conaire le Grand est présent¢ comme un des rois
suprémes de I’ile. Aprés un exposé de ses origines
généalogiques et des circonstances de son accession
au pouvoir, I’essentiel du texte est consacré a raconter
comment la rupture de certains interdits aboutit a
lui faire passer la nuit dans une auberge longuement
décrite, piece par piece, avec ses occupants. La, une
attaque de pillards, pourtant éprouvés par de lourdes
pertes, finit par aboutir & sa mort par décapitation,
Conaire étant vaincu par une soif excessive. Ce motif,
peu vraisemblable et assimilable a un charme magique,
semble d’origine mythologique (son champion Mac
Cecht doit collecter de 1’eau dans toutes les rivieres
d’Irlande pour calmer cette soif dévorante) car il
renvoie trés évidemment a la premicre bataille de

17 Nous utilisons la traduction anglaise de W. Stokes dans la
Revue celtique, 22-23 (1901-1902) fondée sur les versions
du Livre jaune de Lecan et du Livre de la vache brune. Nous
renvoyons a notre article « Le dieu a la coule multicolore »,
Ollodagos, 22,2008, pp. 91-154, pour une analyse plus détaillée
du récit.

11



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Mag Tured ou Eochaid, le roi des Fir Bolg, est la
victime d’un sortilége identique. La présence d’Ingcel
le borgne, cet étre maléfique dont I'unique ceil a sept
pupilles voit de tres loin a I'intérieur de 1’auberge a
travers les roues des chars, rappelle également un
autre personnage important du cycle mythologique
: Balor, le cyclopéen géant fomoire de la seconde
bataille de Mag Tured aveuglé et tué¢ par Lugh.
Conaire parait un personnage éminemment
jupitérien, notamment en raison de son rapport a la
roue, sans doute celle du ciel puisque c’est aussi de
nuit que son destin s’accomplit, étant contraint de
passer la nuit dans I’auberge dont on dit qu’elle n *était
Jjamais ouverte, ce qui rejoint le chateau de Curoi dont
on ne trouvait jamais la porte aprés le coucher du
soleil. Conaire porte un manteau uni de la couleur du
brouillard du premier jour de mai et dans ce manteau
grisatre, qui évoque encore celui de Curoi, il y a une
roue d’or qui va de son nombril a son menton. Variées
sont aussi les couleurs et les apparences qu’il montre
a chaque seconde, ce qui nous rappelle que le Dagda
posséde une coule merveilleuse qui lui permet de
prendre la forme, I’aspect et la couleur qui lui plaisent'.
Comme le Dagda aussi, il possede un chaudron géant
qui joue un role essentiel dans le récit puisque c’est
I’incapacité de Mac Cecht a le remplir a temps qui
provoque sa mort par décapitation. Mais ce chaudron
corrélé a la mort du roi I’est aussi au prodige de cette
téte coupée qui se met a parler une fois que Mac Cecht
lui a versé de I’eau dans le gosier et le cou, rappelant
la capacité de la hache de Curoi ou de la massue du
Dagda a tuer par un bout et a ressusciter par I’autre.
Si Ingcel le borgne voit une haute roue autour
de sa téte (celle de Conaire), I’auberge de Da Derga
semble par elle-méme une gigantesque roue. Le plan
de cette derniére n’est pas limpide car on évoque
tantot ses sept portes et tantot ses neuf portes. Mais
la riviére passe au milieu de la maison comme s’il
s’agissait d’un moulin a eau et ses occupants semblent
s’y évertuer a perpétuer un mouvement rotatif. Les
serveurs Nia et Bruthne sont aussi rapides qu’une
roue a eau, les porteurs de coupes aussi rapides
qu'une roue de moulin. Les jongleurs dont les robes
virevoltent autour d’eux lancent en I’air neuf épées ou
neuf pommes d’or s 'élevant et retombant ['une apres
["autre avec la régularité du ballet des abeilles et pas
une ne chute sur le sol bien qu’il y en ait seulement
une sur sa paume. Il'y a un énorme arbre noir, comme
un arbre de moulin avec ses rames au-dessus du
majordome de Conaire et de trés nombreux chariots
qui laissent passer la lumiére a travers leurs roues
18 Je suis Aodgh Abaidh d’Assaroe, trad. Cl. Sterckx, in Essai

de Dictionnaire des dieux, héros, mythes et légendes des Celtes,
111, 1998, pp.59-62.

aux portes de I’auberge. Lorsqu’il s’agit de défendre
le lieu attaqué, le champion Conall Cernach tournoie
autour de la maison. Conaire a par ailleurs fait don de
dix moulins a I’aubergiste et ce dernier possede des
cheveux et des cils rouges, un manteau vert et une
chemise avec un capuchon blanc et une piece rouge,
sans doute une créte rouge si I’on en croit plus loin
la description de la bande de Baithis de Bretagne.
Lui aussi possede un chaudron qui n’a jamais quitté
le feu mais a bouilli continuellement de la nourriture
pour les hommes d’Irlande, et il est accompagné de
trois cinquantaines de guerriers armés de massues
et portant une culotte verte et un court manteau
descendant aux fesses. Moulins, massues, capuchons
et courts manteaux, chaudron inépuisable et tendance
a la multiplicité des couleurs, I’auberge de Da Derga
parait bien apte a constituer une résidence du Dagda.
Le rédacteur est d’ailleurs trés clair quand il nous
livre les noms des cuisiniers de I’auberge :

un homme gris clair et deux jeunes gens en
sa compagnie... a savoir le Dagda et ses deux freres
adoptifs, Seig et Seigdae, les deux fils de Rofer
Oenbero.

Le Dagda est donc bien en dernier ressort
le véritable maitre de cette auberge ou bout
continuellement un chaudron destiné a la nourriture
des hommes de I’Irlande. Mais si ce chaudron est
constamment agit¢é d’un mouvement rotatif, c’est
qu’il est rempli d’une eau chauffée car 1’auberge de
Da Derga est a la fois roue et feu :

on l’appelait auberge parce qu’elle ressem-
blait aux levres d’un homme soufflant sur un feu.
Grand était le feu allumé chaque nuit par Conaire,
¢ est-a-dire « le sanglier de bois.

Une des fonctions de Mac Cecht, le champion
de Conaire, est d’ailleurs d’allumer ce feu devant le
roi, ce qui rejoint un des surnoms du Dagda : le feu
vigoureux d’Assaroe.

Il semble aussi que le destin de Conaire, héros
descendant par ses origines maternelles de I’Etain
du cycle mythologique, soit tout entier li¢ au Dagda.
Le début de son régne avait été idyllique : aucun
nuage ne voila le soleil, ni aucun vent ne dérangea
la queue d’une vache, il ne se produisit ni tonnerre,
ni tempéte ; mais il y eut abondance d’épis de bl¢ et
de fleurs, beaucoup de poisson en juin dans la Bush
et la Boyne, des glands jusqu’a hauteur des genoux a
chaque automne... une telle abondance que nul ne tua
une autre personne en Irlande a cette époque.

12



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

De méme quand la mécanique de rupture des
interdits se met en route, I’intervention du Dagda parait
probable. Le point de départ du processus intervient
quand Conaire doit s’absenter pour s’entremettre
entre les deux Carpre, brisant un premier interdit selon
lequel il ne doit pas apaiser lui-méme une querelle
entre ses serviteurs, et bientot un second car pour cela
il a di passer cinq jours chez chacun alors qu’il ne
doit pas passer neuf nuits en dehors de Tara. Alors que
Conaire revient a sa capitale, un brouillard druidique,
qui rappelle celui qui égare les Ulates en direction du
chateau de Curoi, I’entraine a en rompre d’autres : le
contournement de Tara par la droite et celui de Brega
par la gauche et la chasse aux bétes maléfiques de
Cerna. Il se retrouve alors devant un choix car il n’a
plus que deux routes devant lui, celles de Midluachair
au nord, celle de Cualu au sud. La premicre est celle
qui avait mené Cuchulainn, le fils de Lugh, a sa mort.
L’opposition que nous avons notée entre les héros de
Lugh et ceux liés au Dagda ne pouvait que conduire
Conaire sur l'autre route, celle de Cualu qui aboutit
a I’auberge de Da Derga. Mais un autre tabou du roi
¢tait que trois hommes rouges n’iront pas devant toi
a la maison des rouges’ et il apercoit devant lui trois
cavaliers aux cheveux rouges, habillés de rouge et
montés sur des chevaux rouges. Aussi envoie-t-il a
trois reprises son fils devant lui pour les retenir, mais
ce dernier n’arrive ni a les dépasser, ni a les persuader
de s’arréter. Le motif rappelle celui présent dans La
razzia du bétail de Regaman ou la Morrigan, alias
la Bodb, alias Macha, se manifeste sous la forme
d’une femme rouge a manteau rouge dans un char
attelé¢ d’un cheval rouge en compagnie d’un homme
a manteau rouge et épée grise qui est sans doute le
Dagda dont un autre surnom est justement /e Rouge
de la science parfaite. En tout cas apres étre parvenu
a ’auberge apres les trois cavaliers rouges, Conaire
y voit arriver une femme qui prétend avoir de tres
nombreux noms parmi lesquels ceux de Bodb et de
Nemain, deux des noms de la déesse souveraine et
guerriere des Irlandais également connue sous le nom
de la triple Morrigan ou de la Macha qui court plus
vite que les chevaux du roi. Et pris dans la mécanique
implacable qui I’assaille de tous cotés, il ne peut éviter
de la laisser entrer dans I’auberge, brisant un nouvel
interdit : apres le coucher du soleil, la compagnie
d’une femme ou d’un homme n’entrera pas dans la
maison ou tu seras.

On voit qu’il serait vain de chercher autre
chose que du mythe dans ce récit. Ce dernier a
digéré tout souvenir historique s’il en a jamais existé
dans cette littérature d’origine orale. Mais il y a ici

19 Da Derga peut se comprendre comme « les deux rouges ».

Chapitre 2

davantage que le mythe de la mort d’un roi jupitérien.
L’exagération suscitée par certains détails parait
parfois plus de nature cosmique qu’épique. Le bruit
de I’étincelle provoquée par Mac Cecht quand il
allume le feu est pergu par les pillards, a une dizaine
de kilometres de distance, avec une telle intensité que
I’un d’eux se croit obligé de dire qu’une telle étincelle
suffirait a griller une centaine de veaux. Inversement,
lorsque leurs bateaux atterrissent sur le rivage, la
secousse suffit a faire pousser un cria toutes les lances
et tous les boucliers de I’auberge qui tombent aussitot
de leurs rateliers, ce que Conaire compare a I’action
de Léviathan enserrant le monde et le frappant avec sa
queue pour le renverser. On songe presque a un combat
mythique de fin du monde. En tout cas, le circuit de
Conaire pour remplir d'eau la coupe royale traverse
toute 1’Irlande (la Bush, la Boyne, la Barrow, la Suir,
la Slaney, la Shannon...) en un vaste mouvement qui
prend fin au matin quand il revient, trop tard pour
sauver le roi de la décapitation, mais assez tot pour
redonner le don de parole a sa téte. Cela rejoint les
données de L’ivresse des Ulates ou Conchobar et ses
guerriers partis du nord-est de ’7le au milieu de la nuit
se retrouvent au matin pres du chateau de Curoi a son
extrémité sud-ouest, a 250 km de leur point de départ.
C’est bien sous le signe du mouvement de la volte
céleste nocturne que s’inscrit le destin de Conaire et
du Dagda quand le premier choisit la route du sud
vers Cualu et I’auberge de Da Derga. Elle s’oppose a
celle qui méne vers Midluachair et le nord qui a scellé
le destin de Cuchulainn, fils d’un dieu, Lugh, dont les
aspects prépondérants sont diurnes et solaires.

La mythologie irlandaise semble bien ici
vérifier deux des grandes lois expérimentées par Cl.
Lévi-Strauss sur la mythologie amérindienne :

- toute mythologie se résume a un systéme de
relations transformantes se limitant a un petit nombre
d’opérationrs tels que I’inversion, la duplication, la
meédiation ou la substitution ;

- toute mythologie est circulaire ; on peut
débuter son étude par n’importe quel bout sans que
cela change le résultat.

Mog Ruith

L’ensemble des attestations du personnage de
Mog Ruith a été relevé par F. Le Roux® qui y voit
une figure sacerdotale assez proche du Dagda. Il est
notamment le principal héros de La prise de Druim
Damghaire*, un récit conservé par le Livre de Lismore

20 « Le dieu druide et le druide divin », Ogam, 12, 1960, pp.
367-373.

21 Edition et trad. frangaise par M.-L. Sjoestedt, Revue celtique,
43, 1926, pp. 1-123 et 44, 1927, pp. 157-186.

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

qui se rapporte a des événements prétendument
historiques ayant opposé le roi supréme d’Irlande
Cormac mac Art et un roi de Munster du nom de
Fiacha Muillethan. L’aspect guerrier du personnage
parait fortement subordonné aux arts druidiques et,
méme si Mog Ruith a été, dit-pn, apprendre le métier
des armes chez Scathach, une femme guerri¢re chez
laquelle nous avons déja vu Cuchulainn se former,
il est décrit comme un sage expert dans la science
druidique.

Il aurait étudié trente-trois ans chez Simon
le Magicien et sa légende évoque a son propos les
noms de saint Pierre et de saint Jean-Baptiste, mais
I’influence chrétienne reste superficielle sur un fond
essentiellement irlandais et paien. Comme le Dagda
qui arréte le soleil pendant neuf mois pour que son fils
Oengus soit congu et naisse dans la méme journée, il
apparait comme un maitre du temps car apres s’étre
¢borgné en abattant un veau, il s’aveugle de son autre
ceil en arrétant le soleil pendant deux jours, si bien
que de deux jours il n’en fit qu’un seul. Et si le Dagda
ressuscite son fils par le bout doux de sa massue,
si Curoi épargne Cuchulainn qui revient se faire
décapiter a la suite de leur défi, Mog Ruith manque
de peu de décapiter son fils de sa hache, ce qui
représente une version faible du mythe. C’est aussi
lui, ou sa fille Tlachtga, qui fit la roue ramante qui
vint en Europe avant le Jugement dernier (traduisons
la fin du monde). Tlachtga apporta avec elle le pilier
de Cnambhaill, c’est-a-dire les restes de la roue et ce
qui la brisa, et une relation du Livre de Lecan attribue
a son pere la décapitation de saint Jean-Baptiste, ce
qui a apporté a chaque Irlandais le froid, la faim et la
maladie. Maitre du temps et de la résurrection, maitre
de la roue et protagoniste d’importance de combats
des temps finaux, Mog Ruith ressemble beaucoup
au Dagda. Son nom a suggéré diverses étymologies
traditionnelles plus instructives que stires : serviteur
de Roth (roue), fils de Rigoll (roi universel) ou encore,
en latin, magus rotarum.

La prise de Druim Damghaire fait longuement
attendre I’entrée en scéne du grand druide, méme s’il
est précisé des le début que le roi du Munster Fiacha
Muillethan est un de ses disciples. Le Munster est
d’ailleurs la province ou nous avons vu résider Curoi,
cette autre apparence du Dagda, et 1’essentiel de
I’action va s’y dérouler. Dés le début aussi, Aengus
mac ind Oic prédit a Cormac ses revers dans 1’affaire
qui concerne le récit. Or ce personnage c’est Oengus,
le fils jeune du Dagda, et en s’attaquant au Munster,
Cormac s’en prend donc en fait au partie du Dagda.
De plus, le récit explique clairement que Druim
Damghaire s’appelait précédemment Cnoc na Cenn :

la colline de la téte et on a vu le rdle joué par la
décapitation, tant dans I’histoire de Curoi que dans
celle de Conaire.

Oengus a prédit une épidémie bovine décimant
les troupeaux de Cormac mais, quand elle se produit,
son intendant trouve une solution plus ou moins
légale en doublant la contribution de 180 bovins du
Munster. Les hommes de Fiacha refusent de s’y plier
et envoient femmes, enfants et bétail se réfugier dans
leurs iles. Bien que Cithruadh et ses autres druides
habituels le lui déconseillent, Cormac est encouragé
dans son projet de guerre au Munster par la rencontre
d’une belle fille des tertres féériques qui lui fournit
ses deux druides Colphta et Lurga et trois druidesses,
les brebis brunes. Malgré une succession de signes
négatifs, ces alliés engagent le combat, infligeant de
grosses pertes aux gens du Munster, leur cachant les
eaux et tarissant le lait de leurs vaches pour susciter
chez eux une soif dévorante, un mythéme déja entrevu
a plusieurs reprises.

Alors que les Munstériens se résolvent a accep-
ter des conditions de paix humiliantes, Fiacha s’adresse
a Mog Ruith qui, apres avoir négocié sa récompense,
renverse tres vite la situation. Il fait creuser son disciple
Cennmar 1a ou il a jeté sa lance magique et I’eau jaillit
bientdt, abreuvant tous les hommes et les troupeaux de
la province. S’écriant Je fourne et je retourne et souf-
flant sur la colline druidique établie par les druides
adverses, il la coupe de ses fondements pour qu’elle
disparaisse dans des nuées sombres et un tourbillon
de brouillard. Colphta se Iéve alors pour I’affronter.
Tenant un bouclier étoilé entouré d’un cercle d’argent,
il s’avance vers lui avec son disciple Cennmar qui re-
cevra tout le soin du combat dans le gué. II lui confie
une pierre plate qui se transforme en une anguille qui
fait neuf nceuds autour du corps de Colphta afin que
Cennmar puisse le décapiter. L’épisode se répete pour
un nouveau combat entre Lurga et Cennmar. Quand les
trois brebis brunes se mettent en marche, Mog Ruith
prépare de nouveaux ustensiles druidiques : le briquet
de Simon, le silex de Daniel et I’amadou d’Ether le Bel
d’ou il fait naitre deux chiennes et un chien male qui af-
frontent les brebis, les mettent en fuite et les dévorent.
La bataille se poursuit au moyen de feux allumés res-
pectivement par Mog Ruith, équipé de sa peau de tau-
reau brun sans cornes et de sa coiffure-oiseau, et par
Citruadh. Tous deux s’¢levent dans le ciel avec leurs
feux et les frappent afin de les faire tourner en direc-
tion du camp adverse. C’est finalement Mog Ruith qui
I’emporte et la bataille se termine par un massacre des
armées de Cormac.

On voit qu’il s’agit d’une bataille essentiel-
lement magique, encore que nous ayons beaucoup

14



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

simplifi¢ le détail de I’histoire. Mais quelques élé-
ments sans doute significatifs apparaissent : le cercle
d’argent (donc lunaire par rapport a I’or solaire) du
bouclier étoilé qui renvoie a un ciel nocturne, 1’an-
guille qui évoque une des formes sous lesquelles la
Morrigan, femme ou au minimum amante du Dag-
da, affronte Cuchulainn, les chiens qui viennent a
bout des brebis brunes. Il faut en effet bien prendre
garde a la différenciation animale des deux camps.
Les bovins sont du co6té du Munster alors que ceux
de Cormac sont décimés par I’épidémie, les chiens
mettent en fuite et dévorent les brebis druidiques des
alliés de Cormac. Or les deux autres formes animales
sous lesquelles la Morrigan affronte Cuchulainn, fils
de Lugh et grand guerrier d’Ulster, sont celles d’une
génisse blanche a oreille rouge et d’une louve grise.
Les formes animales de la Morrigan (anguille, bo-
vidé, canidé) paraissent du c6té du Dagda (qui lors de
la seconde bataille de Mag Tured se fait payer d’une
vache qui attire a elle tous les troupeaux d’Irlande) et
de Mog Ruith (sa peau de taureau), laissant brebis et
béliers du coté de Cormac et de Lugh (qui avait remis
a Conn, le grand-pere de Cormac, une coupe de sou-
verainete).

Bricriu

C’est un personnage du cycle d’Ulster
que l’on voit intervenir dans 1’entourage du roi
Conchobar. Comme Da Derga, il s’agit sans doute
plus d’un aubergiste que d’un guerrier, mais il se
définit surtout comme un semeur de discorde, ce qui
lui vaut le surnom de Bricriu a la langue empoisonnée
(nemthenga). 11 apparait d’abord dans La conception
de Cuchulainn et son role est surtout développé dans
la version 2, titrée Le festin de la maison de la petite
richesse. Il s’y manifeste déja par sa duplicité, cachant
a Conchobar que sa sceur Dechtire qui s’était enfuie
avec cinquante jeune filles avait été retrouvée, ce qui
déclenche chez le roi I'intention d’user de son droit
pour coucher avec elle.

Mais c’est surtout dans Le festin de Bricriu
que ce dernier donne toute sa mesure. 11 batit a cet effet
une maison somptueuse et la préparation de la féte
prend une année entiere. Cependant sa réputation est
si bien étable que, lorsqu’il procéde aux invitations,
Fergus et les nobles d’Ulster répondent : Non, car
si nous allons consommer le festin, le nombre de
nos morts dépassera celui des vivants quand Bricriu
nous aura enflammeés les uns contre les autres. 11 les
menace de susciter de telles inimitiés entre le pére et
le fils que cela conduira a un massacre mutuel si bien
qu'on se résigne a y aller, mais non pas sans avoir

Chapitre 2

préalablement pris des otages et posté huit hommes
armés d’épées pres de lui pour le contraindre a se
retirer dés que le festin sera prét.

Cela ne rebute pas Bricriu qui promet la part
du champion a trois des plus fameux guerriers d’Ir-
lande : Loegaire le triomphant, Conall le victorieux
et Cuchulainn. Le druide Sencha parvient cependant
a apaiser la situation en faisant partager la part du
champion entre tous les hotes. Alors Bricriu s’appli-
que a provoquer I’orgueil des trois femmes des cham-
pions en les flattant, si bien qu’une querelle éclate
concernant celle a qui doit étre accordée la préséance.
Les maris entrent bientdt en jeu, brisant la paroi du
palais pour faire entrer leurs femmes et Cuchulainn
souleve le toit au-dessus de son lit de fagon a ce que
les étoiles puissent étre vues sous le mur et qu’Emer
puisse pénétrer avec ses cinquante suivantes. Puis il
le laisse retomber et le mur s’enfonce de sept pieds
dans le sol. La dispute reprend bientot a propos du
morceau du héros qui doit étre accordé au guerrier
le plus valeureux, ce qui conduit a se déplacer chez
Ailill et Medb a Cruachan, puis, comme nous 1I’avons
déja évoqué chez Curoi, pour que le jugement soit
rendu, qui accordera la suprématie a Cuchulainn au
terme de I’épreuve de la décapitation.

Le rdle joué par Bricriu dans L’ivresse des
Ulates est assez voisin. Suite a un conflit intervenu
pour participer a deux festins organisés respectivement
par Fintan et Cuchulainn en I’honneur de Conchobar,
il est décidé que la premiére moiti¢ de la nuit serait
consacrée au festin de Fintan et la seconde a celui
de Cuchulainn. Au milieu de la nuit, tous les nobles
Ulates se rassemblent donc sur le terre-plein a
I’extérieur de la résidence de Fintan et partent vers la
plaine de Muirthemne. Mais ils s’égarent en chemin
et se retrouvent en plein Munster au pays de Curoi,
ce qui nous vaut les cris de Bricriu, prévoyant les
malheurs a venir, et dont la seule présence suffit a
déclencher la dispute entre Cuchulainn qui prétend
ramener la compagnie en Ulster avant la fin de la nuit
et les autres qui le traitent de poltron.

Insolent et injurieux, menteur et cupide,
intelligent mais ne pouvant retenir sa langue®, Bricriu
se trouve souvent en posture ridicule. Il tombe de son
balcon dans le fumier lors de son fameux festin et n’a
pu participer a la razzia de Cooley parce qu’en raison
d’une parole insolente Fergus lui a abattu son poing
et les cinq pieces d’échec qu’il tenait sur la téte, ce
qui le contraint a rester alité pendant toute la durée
du conflit. Il ne s’y montre que le dernier jour pour
assister au combat des taureaux. Il y finit d’ailleurs

22 S’il essayait de garder le secret de sa pensée, un furoncle
aussi gros que le poing lui poussait sur le front (cf. W. Stokes,
« Tidings of Conchobar mac Nessa », Eriu, 4, pp. 30-32).

15



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

tristement, sinon comiquement, sa carriere, car tout
en se pourchassant et s’encornant, les deux fameux
bovidés bondissent sur lui et le piétinent, I’enfoncant
a une coudée dans le sol.

A linverse des figures que nous venons de
citer, celle de Bricriu semble plus isolée dans le monde
des héros épiques de I’Irlande, a I’exception toutefois
du Conann a la langue de vipere® du cycle de Finn, et
elle ne parait se rattacher a aucun modele divin connu
car I’¢loquence d’Oghma semble beaucoup plus
magique et sérieuse. Pourtant G. Dumézil** a montré
que le personnage renvoyait a un type mythologique
connu dans d’autres civilisations, notamment
amérindiennes ou aftricaines, celui du décepteur (le
trickster des Anglo-Saxons), et plus particuliérement
a une divinité importante de la religion germanique :
Loki, ingénieux et menteur, outrecuidant et vantard,
indiscret et amoral, apportant tumulte et querelle,
se mettant dans des situations ridicules et finissant
dramatiquement une fois qu’il a provoqué le meurtre
de Baldr : attaché allongé sur des pierres plates, il
doit attendre la fin du monde tandis qu’un serpent lui
dégorge son venin sur le visage.

Finn

Finn mac Cumal et ses compagnons, les fiana,
sont des héros guerriers d’un type assez différent
de celui de Cuchulainn, notamment par leur origine
et leur milieu®. Il s’agit de combattants vivant
hors du cadre habituel de la tribu et de statut social
différent sinon inférieur (le clan ne peut demander
de compensation pour leur mort mais ils ont le droit
de se faire justice eux-mémes), d’'une bande errante
de proscrits pratiquant la chasse et le pillage. Ils
se battent essenticllement a pied, éventuellement
a cheval, jamais en char comme les héros du cycle
d’Ulster. Cuchulainn a son domaine dans la plaine de
Murthemne, sa forteresse, Dun Delgan, sa place aux
cotés du roi Conchobar. Les fiana n’obéissent ni au
haut roi, ni aux rois de province mais ne sont soumis
qu’a leurs propres chefs et, méme si Finn parvient

23 C’est un fils de Morna, la famille rivale de celle de Finn.
Vantard et bouffon, il avait la langue aigre et vile. Gros, glouton
et chauve, poltron, gauche dans les exercices virils, il avait une
toison de brebis noire au bas du dos en raison d’une aventure
liée a un festin dans une maison féérique qui rétrécit et ou il
laissa une partie de sa peau collée au siege. Quand il obtient
la victoire, c’est par une ruse, lorsqu’il se bat contre Liagan.
Hors d’Irlande, on peut citer des personnages sur lesquels nous
aurons I’occasion de revenir : le sénéchal d’ Arthur, le querelleur,
vantard et sarcastique Keu, et aussi Evnissyen dans le Mabinogi
de Branwen.

24 Lok#*, 1986, éd. Flammarion, pp. 206-210.

25 Sjoestedt M.-L., Dieux et héros des Celtes, 1940, pp. 109-
121; A. et B. Rees, Celtic heritage, 1961, pp. 62-69.

a se faire rendre Allen, la forteresse familiale, ils
fréquentent essentiellement la nature sauvage.
Originaire du Leinster, Finn est le plus populaire de
ces chefs. Il s’oppose a Goll le borgne, fils de Morna,
un fian de Connaught qui a tué¢ Cumal, le pere de Finn,
avant la naissance de ce dernier, lors de la bataille de
Cnucha.

L’¢éducation de Finn en revanche ne
semble guere différer substantiellement de celle de
Cuchulainn. Sa meére, Muirne aux longs cheveux,
petite-fille de Nuadh, confie son fils a la druidesse
Bodhmall et a une sorciere guerriére, Liath Luachra,
qui I’¢élevent en secret dans les foréts des monts
Bloom. Cela n’empéche pas le petit gargon de venir
jouer (et de gagner) a la crosse avec d’autres jeunes,
d’en tuer sept quand ceux-ci I’attaquent et d’en noyer
une neuvaine la semaine suivante. Comme les autres
fiana, il dut subir aussi des épreuves initiatiques avant
d’étre accepté dans la bande et il doit connaitre les
douze formes traditionnelles de poésie. Il devient
chef des fiana lors d’une assemblée de Tara ou il
vient a bout d’'un homme, Aillen, fils de Midhna,
qui sortait d’un tertre féérique a chaque Samain pour
jouer une musique qui endormait tous les présents,
ce qui lui permettait de briler le palais royal. Il
réussit son exploit grace a un javelot mortel donné
par son oncle Fiacha. L’acier de I’arme 1’empéche de
s’endormir quand il le pose sur son front au moment
ou Aillen joue de sa harpe merveilleuse, ce qui lui
permet d’opposer son manteau rouge a franges devant
le jet de flammes issu de la bouche de 1’assaillant et
de I’enfoncer en terre. Puis il lui traverse le cceur de
son javelot et lui tranche la téte.

S’il émane de milieux plus populaires que
I’aristocratique cycle d’Ulster, il est probable que
le cycle de Finn s’en est parfois inspiré. Mais il
remonte a des traditions tout aussi anciennes, restées
plus longtemps au stade de la transmission orale,
et certaines légendes comme celle de Diarmaid et
Grainne remonteraient au moins jusqu’au VII® siecle.
Il associe lui aussi vertus guerriéres et magiques.
Finn parvient a récupérer un sac en peau de grue
contenant les armes magiques ayant appartenu a son
pere. Son apprentissage poétique chez Finneces, qui
a capturé le saumon de science prés de la Boyne, lui
donne 1’occasion d’acquérir son nouveau nom de
Finn qui remplace celui de Demne qu’il portait depuis
sa naissance et d’apprendre les trois incantations
poétiques. Finneces charge son ¢leve de faire griller le
poisson (qui est le dieu Fintan) en lui défendant d’en
manger. Mais le gargon, en mettant dans sa bouche
son doigt brilé lors de la préparation, acquiert le don
de I’illumination et son maitre lui donne a manger le

16



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Cill Dambhnait Castle, face a la péninsule de Corraun
(Comté de Mayo). 1l fut construit vers 1430 par les O'Mal-
ley, rois d'Umaill. 1l fut plus tard un des chdteaux de
Grainne Ni Mhaille (Grace O'Malley), la célebre femme
pirate irlandaise.

saumon tout entier, ce qui lui procure la connaissance
universelle. Il lui suffit de mettre le pouce dans la
bouche pour savoir tout ce qu’il désire et il apprend
notamment comment se venger de Goll et récupérer
la forteresse d’Allen.

Une fois de plus, il ne faut guére chercher de
traces d’événements historiques dans ce cycle de Finn,
mais surtout des motifs et des thémes mythologiques.
L histoire de Diarmaid et Grainne, dont une version
existait déja au XI¢ siécle et qui illustre le théme de la
rivalité¢ du jeune et du vieux, se souvient parfaitement
des dieux du paganisme. Le vieux Finn a épousé
la jeune et belle Grainne. Mais cette dernic¢re se fait
enlever par le neveu de Finn, Diarmaid dont le pére
nourricier est Oengus, le dieu protecteur des jeunes
qui joue ici son role naturel. Une vieille femme trahit
Diarmaid au profit de Finn et tend un piege aux
amoureux fugitifs. Mais au moment ou Finn va les
saisir, un sauveur providentiel vétu d’un beau manteau
couleur d’or apparait dans une barque et les recueille :
c’est Oengus®.

Deux autres bons exemples nous sont fournis
par de nouvelles apparitions, sans doute plus tardives
et folklorisées mais indéniables, de 1’homme au

26 Uath Beinne Etar, éd. et trad. anglaise par Kuno Meyer,
Revue celtique, 11, 1890, pp. 125-134.

Chapitre 2

manteau gris, cet avatar du Dagda. Un premier
portrait se trouve dans un récit rapporté par Standish
O’Grady?, La poursuite de Gilla le dur**. Finn vient
chasser en Munster (le pays de Curoi) quand arrive un
rustaud fomoire vigoureux et viril, mais horriblement
laid, dont chacun des membres était plus noir que le
charbon éteint par un forgeron avec une eau glacée.
I1 avait un cheval avec un arriére-train gris et, pareils
au tonnerre de quelque puissant ressac, on entendait
résonner sur les cotes de la béte décharnée les coups
que le géant lui appliquait avec une massue de fer.
Il ne possédait pas de valet d’écurie parce qu’il ne
voulait pas partager sa ration car il lui fallait celle de
cent hommes ordinaires. Le cheval, une fois parqué
avec les autres chevaux, essaie de massacrer ses
congéneres et les fiana cherchent a 1’¢loigner. Gilla
chemine jusqu’a une colline et troussant son manteau
jusqu’au haut de ses fesses, il démarre en faisant un
bruit de tonnerre, a la vitesse de 1’hirondelle ou du
chevreuil ou du vent mugissant sur les montagnes au
milieu du mois de mars. Du coup le cheval n’y tient
plus et s’enfuit a la suite de son maitre en entrainant
quatorze fiana sur son dos et un quinziéme accroché a
sa queue jusqu’au Corcoduibne (le sud-ouest maritime
du Munster) ou il s’enfonce dans les embruns de
I’océan. Parti a la poursuite des fuyards, Finn est
aidé par deux fils du roi de I’Inde qui lui procurent
magiquement des vaisseaux et parvient jusqu’a une
ile de I’ Autre Monde ou Gilla le dur se révele étre un
magicien du nom d’Abartach. Il rend ses hommes a
Finn et, en sus, en dédommagement, quinze des plus
belles femmes de la Terre de Promesse.

Le second portrait s’avere plus explicite et on
aura peu de peine a identifier le personnage avec Gilla
le dur. Il apparait dans un autre récit publié par Standish
O’Grady® sous le titre de L’aventure du camarade
au manteau gris. Finn et les fiana sont défiés par un
guerrier du nom de Cael, fils du roi de Thessalie, qui
débarque a Ben Edar pour imposer sa domination a
I’Irlande. Mais il repartira si on lui oppose un homme
qui soit capable de le battre soit a la course, soit en
combat singulier. Finn propose d’aller chercher un
coureur, quand au détour d’un bois il rencontre un
géant au teint jaune et aux os épais qui promet son
aide. Il porte des chaussures de cuir non tanné et un
long manteau gris avec un rabat de boue jaune de
la largeur d’un plat d’étain, qui cogne comme une
détonation contre son mollet, et il fait gicler un demi-

27 Silva Gadelica, 1892, pp. 292-311.

28 Gilla decair (gilla signifie serviteur et decair, dur, difficile,
malcommode comme traduit R. Chauviré, Le cycle de Finn,
1995).

29 Silva Gadelica, 1892, pp. 324-331.

17



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

tonneau de fange jusqu’a ses fesses a chaque fois qu’il
souléve un pied. Et quand Finn lui demande son nom,
il répond : Je m appelle le camarade au manteau gris.
Quand Cael le voit, il dit d’abord qu’il ne courra pas
avec un individu aussi gras mais finit par accepter
une course de longue distance entre la montagne de
Luachra (ou est la résidence de Curoi) et Ben Edar.
Sur la proposition du géant ils passent la nuit sur la
montagne de Luachra ou le camarade au manteau gris
se soucie d’abord d’allumer un grand feu de joie ou
il fait rotir un sanglier, et de se procurer un tonneau
de vin. Au matin, il consent a laisser Cael partir en
premier car lui veut dormir son content. Apres s’étre
restauré, il part avec la vitesse d’une hirondelle ou
d’un chevreuil, comme s’il avait été une rafale du
desséchant vent de mars, rattrape et dépasse Cael,
jette devant lui les os du sanglier pour le narguer, fait
un bout de chemin en arriére pour récupérer le bas
de son manteau qu’il a laissé accroché aux ronciers
pendant qu’il cueillait des miires. Mangeant ses baies,
il enléve son manteau gris et le coud de manicre a
faire un grand sac qu’il remplit du jus des mires et
fourre le museau dedans en I’y frottant jusqu’a ce
qu’il soit aussi noir que charbon de forgeron. Arrivé le
premier, il s’empiffre de céréales quand Cael apparait,
I’épée a la main et la mine batailleuse. Il prend alors
une poignée de farine et de baies et I’expédie avec
une telle force qu’il envoie la téte du Thessalien voler
a une bonne distance, puis il la reprend et la remet
solidement sur le tronc, mais a I’envers, si bien que
Cael ne put plus jamais frapper un coup. Le géant
remet Cael dans son bateau et donne une pichenette
au vaisseau qui se retrouve a sept lieues en mer. Apres
quoi, il révele qu’il était le chef féérique du chateau
de Rathcrogan.

S’agit-il d’une parodie des histoires des
guerriers ulates se rendant chez Curoi, alias le
Dagda ? C’est probable vu le lieu ou démarre la
course, le visage noirci au contact des mires qui
est une probable allusion a la maison de fer, la téte
décollée et remise sur les épaules qui rappelle le défi
de la décapitation des héros ulates... Pour le reste, le
portrait est ressemblant avec ce géant gras, glouton
et grossier, au manteau gris et aux chaussures de cuir
non tanné. On notera ’extréme rapidité du géant
qui rappelle celle avec laquelle tourne son chateau,
la perte du rabat (qui découvre les fesses et sert de
sac a nourriture) enduit de boue jaune de la largeur
d’un plat d’étain, la détonation produite par son
rabat qui pourrait faire allusion aux premiers orages
de mars. Cette boue jaune, qui rappelle la lumicre
solaire hivernale ou printanicre, est associée a I’étain,
métal gris lunaire qui s’obscurcit mais que 1’on peut

éclaircir en le nettoyant, doit posséder une valeur de
repere calendaire. Cela rappelle d’ailleurs un autre
épisode des aventures de Finn ou il est transformé en
un vieil homme par la fille du forgeron Culann qui
veut surtout éviter qu’il épouse sa sceur, dont elle sait
qu’elle ne voudrait pas d’un homme aux cheveux
gris. Pour cela, elle lui demande de rechercher son
anneau d’or qu’elle a jeté dans un petit lac. Quand
il ressort, il a la peau flasque et ridée et tremble de
faiblesse de la téte aux pieds. Ses hommes finissent
par le retrouver et le reconnaitre et par mettre la main
sur I’ensorceleuse qui tenait une corne a boire d’or
rouge, dont Finn boit, ce qui lui permet de recouvrer
son aspect antérieur, sauf en ce qui concerne ses
cheveux qui en un jour passerent du jaune d’or au gris
de I’argent.

Zimmer avait évoqué des origines scandinaves
pour le cycle de Finn, mais il faut probablement se
limiter a mettre en lumicre des analogies d’origine
indo-européenne avec les confréries de guerriers a
enveloppe zoomorphe comme les berserkir, voire a
un simple symbolisme animal.

Finn a un lien particulier avec les cervidés.
Enfant, il s’appelle Demne (« daim »), force deux
daims a la course et les raméne a ses deux meres
adoptives. Il rencontre sa femme Sadbh a la chasse car
celle-ci avait été transformée en biche par le druide
Fer Doirich dont elle avait repoussé 1’amour. Les deux
chiens de Finn qui avaient eux-mémes ¢té des hommes
auparavant s’en rendent compte et jouent avec elle.
Emmenée a la nuit au fort d’Allen, elle s’y transforme
en une belle jeune fille car elle échappe a I’emprise du
druide quand elle est dans 1’enceinte dudit fort. Finn
la prend pour femme mais, un jour qu’il était absent,
Fer Doirich vient avec deux chiens sous I’apparence
du mari et de ses deux limiers, attire a l'extérieur
Sadbh, enceinte d’Oisin, et la transforme a nouveau
en biche d’un coup de baguette de coudrier. Ce n’est
que sept ans plus tard que ses chiens retrouverent
un enfant nu qui se souvenait avoir coutume d’étre
avec une biche. C’¢était son fils Oisin qui posseéde une
touffe de poils de faon sur le front car sa meére n’a pas
résisté au désir de lui donner un coup de langue a cet
endroit. Il devint le faiseur de poémes des fiana et plus
tard un bon combattant. Finn lui-méme pouvait étre
chien, homme ou cerf selon la maniére dont il tournait
son capuchon magique. Plus tard c’est attiré par le
passage d’un daim qu’il rencontre la fille de Culann
qui fait passer ses cheveux de I’or au gris argenté.

Les suidés semblent aussi en rapport avec
Finn. II livre la téte de la truie Beo qui ravageait le
Munster au forgeron Lochan a titre de don nuptial
pour le mariage temporaire avec sa fille Cruithne.

18



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Chapitre 2

Les dernieres traces de l'Autre Monde : les moutons des rivages de l'ile d'Achill (Comté de Mayo).

C’est aussi la chasse au sanglier, le Vert-Sans-Oreilles
du Ben Gulbain, que Finn utilise pour provoquer la
mort de Diarmaid, son rival dans I’amour de Grainne,
car il sait que celui-ci a pour interdit la chasse aux
suidés. Le javelot de Diarmaid ne lui fait pas méme
une égratignure et son épée se brise sans effet sur le dos
de la béte. Chargeant, celle-ci renverse Diarmaid mais
ce dernier s’accroche, une jambe sur chaque flanc et la
téte tournée vers la croupe. Le sanglier fonce vers le
bas de la pente jusqu’aux bouches d’Assaroe, faisant
trois puissants bonds sans pouvoir se délivrer. La béte
remonte alors sur la montagne, fait choir Diarmaid et
I’éventre tandis que, de la garde de son épée brisée,
ce dernier parvient a porter un coup mortel a la
monstrueuse béte. Mais Finn refuse d’apporter 1’eau
de la Boyne qui pourrait redonner vie et jeunesse a son
rival. Un autre monstrueux sanglier, celui de Formael,
sans oreille, ni queue, ni testicules, mais avec des
défenses énormes, est finalement tu¢ par Oscar mais
apres avoir fait de nombreuses victimes parmi les
fiana, pour lesquelles on chante une lamentation
funébre, et leur mort précede de peu celle de Finn qui
se sent triste et vieux et songe a abandonner le pouvoir
et a quitter I’Irlande. Epuisé, il meurt aprés un dernier
combat contre le clan de Morna et les fils d’Urgriu
au Saut de Finn sur le bord de la Boyne ou son front
heurte le rocher quand il tombe.

Maelduin

Nous avons vu que le mythe du voyage vers
un Autre Monde situé dans des iles au-dela de la mer
¢tait présent dans le cycle de Finn (La poursuite de
Gilla le dur) tout comme dans celui de Cuchulainn
(La maladie d’amour de Cuchulainn). On peut
aussi citer d’autres héros qui connaissent la méme
aventure, tel Condlé le Bossu, fils de Conn Egal-é—
cent-guerriers, attiré par une femme qui lui donne
une pomme qui ne diminue pas quand on la mange
et lui provoque une maladie d’amour qui I’entraine a
partir dans une barque de verre. Mais un des textes les
plus intéressants est certainement La navigation du
coracle de Maelduin®. Le récit est chrétien mais d’une
christianisation superficielle. Le héros est le fils d’une
religieuse violée et d’un pére tué peu apres par des
pirates dans I’incendie d’une église. C’est I’ambigu
Bricriu a la langue empoisonnée qui I’incite a partir
sur la mer pour venger son pere et un druide qui lui
indique le bon jour pour commencer la construction
du bateau, celui du départ et le nombre des passagers,
ce nombre ne devant jamais ni €tre augmenté ni
diminué. Mais, d’une part, I’arrivée de ses trois fréres

30 Ed. et traduction anglaise par W. Stokes, Revue celtique, 9,
pp. 451-495, et 1, pp. 50-95. 1l existe une traduction frangaise de
F. Lot dans le Cours de Littérature celtique d'Arbois de Jubain-
ville, t. 5, pp. 454-500.

19



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Un avant-goiit de l'Autre Monde : les tles d'Aran. Cote septentrionale d'Inishmore pres de Tempell Chiarain.

de lait améne la rupture de I’interdit dés le moment
du départ, d’autre part, un grand vent fond sur eux dés
qu’il exprime I’intention peu chrétienne d’attaquer les
chateaux des guerriers qui ont tué son pére.

Désormais, le récit est conduit selon un
parti rigoureux consistant en une navigation d’ile
en 1ile, une trentaine au total, qui se conclut par un
retour rapide couronné par le dépdt d’une relique
(un morceau d’un filet d’argent prélevé au cours du
voyage pour témoigner de sa réalité) sur ’autel de la
cathédrale d’Armagh. On peut considérer que chaque
ile correspond a un motif principal d’origine paienne
et que I’agencement correspond a une progression
témoignant d’une revalorisation chrétienne du sens
qui n’a pas totalement anéanti la logique paienne.

Un premier schéme se définit en trois iles ou
motifs. Il s’agit de la conséquence du supplément
de passagers. Pour que le voyage se termine
favorablement, il faut que ces trois hommes en exces
soient ¢éliminés et cela s’effectue en trois temps. Le
premier frere de lait semble victime de sa convoitise
car il est réduit en cendres par le chat qui garde les
trésors (broches, colliers et glaives a poignées d’or
ou d’argent) découverts dans une ile apreés qu’il eut
tenté d’emporter un des colliers. Le second disparait
dans une autre ile ou se trouve une grande troupe
d’hommes noirs qui ne cessent de se lamenter. Le

troisiéme connait un destin identique dans 1I’ile des
rieurs. La structure est ici claire, méme s’il faut,
pour comprendre, se rappeler la conclusion de La
navigation de Bran, fils de Febal ou Nechtan, fils de
Collbran, tombe en cendres car il a oublié qu’il est
parti depuis des siecles et ne peut rentrer dans notre
monde. Les trois passagers en trop sont associés
aux trois airs du répertoire de la musique celtique,
tel qu’il apparait dans les textes mythologiques : le
refrain du sommeil qui endort et fait oublier le temps,
le refrain de la tristesse qui pousse a la lamentation
et le refrain du sourire qui entraine la joie. Il s’agit
visiblement du développement du théme de base de
la femme venue de 1I’Autre Monde qui endort toute
I’assistance en jouant de la musique. Cette dernicre
est d’ailleurs une composante essentielle du voyage et
elle peut renvoyer a d’anciens souvenirs de voyages
chamaniques dans lesquels la musique, surtout
lancinante et accompagnée d’efforts physiques, joue
un rdle pour atteindre 1’extase ou la vision. Maelduin
et ses compagnons rencontrent des oiseaux chanteurs
a la voix tres forte, ils frappent sur des ferrements de
bronze qui rendent un bruit qu’ils per¢oivent comme
un chant mélodieux et suave avant de s’endormir.
Les autres techniques classiques qui provoquent ce
type d’effet, le jeline et I’ivresse, apparaissent aussi
a plusieurs reprises. Apres avoir été longtemps sans

20



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

manger, ils trouvent une grappe de trois pommes dont
chacune les nourrit quarante nuits. Une jeune fille
leur donne du fromage mou auquel chacun trouve
le golt qu’il lui plait ainsi qu’un breuvage enivrant
qui les endort pour trois jours. Ils découvrent une
source qui donne tantot de 1’eau ou du lait, tantot de
la biére ou du vin ; ils en boivent et tombent dans un
profond sommeil. Chez la reine de I’Autre Monde,
ils participent a un grand festin arrosé¢ d’une agréable
liqueur puis s’endorment en compagnie d’une jeune
fille. Ils trouvent des arbres portant de grandes baies
au pouvoir enivrant et soporifique qui laissent une
écume rouge aux lévres.

Un autre théme bien représenté, surtout au
début du récit, est celui des animaux monstrueux
ou ambigus qui apparaissent dangereux (mais c’est
peut-&tre simplement un jugement chrétien !) : des
fourmis de la taille d’un poulain, un cheval avec des
pattes de chien qui jette des pierres aux navigateurs,
des empreintes géantes de chevaux démoniaques
accompagnées des restes d’un festin de chair humaine,
d’autres chevaux qui se battent en s’arrachant des
morceaux de chair, une béte énorme qui court autour
de I'ile en jetant des pierres, des porcs qui échauffent
et rendent briilant le sol au-dessus des cavernes ou
ils se retirent la nuit, le chat gardien de trésor déja
évoqué qui se transforme en fleche de feu, des
moutons qui changent de couleur en franchissant une
palissade, une ile avec une rivieére de feu, des porcs
énormes et de grands beeufs sans cornes, une grande
béte effrayante et monstrueuse installée dans un arbre,
qui allonge son cou pour saisir le dos d’un beeuf et
le dévorer, des aigles qui renouvellent leur jeunesse
dans un lac coloré par des baies rouges.

Il existe ici des motifs sirement mytholo-
giques : les aigles, le chat, la béte dans 1’arbre, les
moutons dont le changement de couleur signale
que les navigateurs sont parvenus aux limites de ce
monde et de I’Autre. Le cheval semble ici le motif
le plus redondant, sans doute un signe de son impor-
tance, et il joue le role le plus maléfique, sans doute
parce que c’est de lui que le christianisme se méfie
le plus, mais il n’est pas sir qu’il en était bien ainsi
dans les états antérieurs. On se rappelle que La langue
toujours renouvelée évoquait des formes angéliques
d’oiseaux et de chevaux. Faut-il les mettre en rapport
avec les esprits animaux qui aident (ou contrarient)
les chamanes pendant leurs voyages extatiques ? En
tout cas, c’est une reine cavaliére qui gouverne cette
Terre des femmes et il est probable que derriére elle
se dissimule une grande divinité féminine celtique.
Elle n’est pas la seule d’ailleurs a se tenir en filigrane
derricre certains motifs. Il faut sans doute reconnaitre

Chapitre 2

I’ombre de Goibniu dans 1I’ile des forgerons terribles,
ou le motif de la navigation en marche arriére rejoint
le mythe classique d’Eurydice aux enfers, et le sou-
venir de Lugh dans I’aigle qui renouvelle sa jeunesse.
Celui du Dagda revient a plusieurs reprises avec le
meunier querelleur et hideux d’Imber Tre-Cenand qui
moud tout ce qui cause plainte et murmure, le géant
qui garde de grands beeufs sans corne prés d’une ri-
viere de feu, I’ile entourée d’un mur de feu qui tourne
qui rappelle le chateau tournant de Curoi, sans doute
aussi le cuisinier voleur venu de Torach. Ce dernier,
qui creusait pour se procurer des trésors et qui est
contraint de se contenter (chrétiennement) d’une pe-
tite coupe en bois (par opposition au grand chaudron
bouillant du Dagda), est ravitaillé chaque jour par
deux loutres de mer (variante celtique des corbeaux
des ascétes du désert égyptien) qui apportent, I’une un
saumon de mer, et I’autre du bois allumé pour le faire
cuire.

(a suivre)

CALENDRIER DE LA PUBLICATION DU
PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

1. - LES MATERIAUX

Chapitre 3 avril 2018
Chapitre 4 juin 2018
Chapitre 5 juillet 2018
Chapitre 6 octobre 2018
Chapitre 7 novembre 2018
Chapitre 8 janvier 2019
Chapitre 9 février 2019

2. - LE BESTIAIRE en 2019

21



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

,f
£
r,'L

K (
i ’

Derryclare Lough (Connemara)

4

22



