PETIT TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE
PARTIE 1 : LES MATERIAUX

CHAPITRE 1:
MYTHES DIVINS OU COSMIQUES IRLANDAIS

Bernard ROBREAU

La riviere de Kenmare dans le Kerry

Les clichés sont de B. Robreau



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

CHAPITRE I - MYTHES DIVINS
OU COSMIQUES IRLANDAIS!

La littérature irlandaise en langue vernaculaire
estquantitativement et qualitativementtrés importante.
Il s’agit, si I’on peut dire, d’une littérature orale, c’est-
a-dire initialement transmise par la parole et qui n’a
été figée par I’écrit qu’a un stade médiéval et chrétien
de son histoire. Méme lorsque leur diffusion est
I’ceuvre de spécialistes disposant d’un répertoire, ces
récits ne constituent pas des créations personnelles et
nous connaissons plus de copistes que de vrais auteurs
au sens actuel. Nous sommes plutdét en présence
d’ccuvres collectives résultant de la transmission,
laquelle inclut toujours une part de réinterprétation et
de déformation, d’une matiére traditionnelle connue,
sinon de tous, du moins de beaucoup des membres de
la collectivité. Cela signifie que rares sont les récits
qui échappent en totalité a des thémes ou a des formes
relevant a ’origine de la pensée mythique. Méme les
ceuvres hagiographiques qui se veulent des narrations
relatives a de saints personnages historiques,
n’échappent pas a cette regle.

Mais au sein de cette abondante production
livrée par les manuscrits irlandais, certains récits ont
depuis longtemps été suspectés de correspondre a une
mythologie celtique presque pure, superficiellement
christianisée parfois, ou saupoudrée d’allusions a
la littérature gréco-romaine. De la procede le titre
de cycle mythologique donné a un noyau de textes
par les principaux érudits (Arbois de Jubainville,
Thurneysen, Stokes, Rees, Guyonvarc’h...) qui se
sont intéressés a la question, le critére principal étant
que les aventures rapportées surviennent a des dieux
évhémérisés plutot qu’a des hommes.

Les batailles de Mag Tured

Les protagonistes de cette série de trois textes
(Premiere bataille de Mag Tured, Seconde bataille
de Mag Tured, version 1, Seconde bataille de Mag
Tured, version 2) comportent un groupe de dieux :
les Tuatha Dé Danann (c’est-a-dire « les gens de
la déesse Dana ») qui apparaissent aussi dans le
Livre des conquétes de [’Irlande. Parmi eux, on

1 L’essentiel de ce matériel a fait1’objet d"une traduction frangaise
de qualit¢ par Ch.-J. Guyonvarc’h (Textes mythologiques
irlandais®, 1980, Ogam-Celticum) ou chaque texte est suivi
d’un commentaire relativement copieux. Nous n’indiquons
les éditions et traductions utilisées que pour les textes qui ne
figurent pas dans cet ouvrage de référence.

Les racines néolithiques de la mythologie irlandaise de la
pierre : le cercle de pierres de Grange. Passage étroit de
l'entrée correspondant a l'axe du lever solsticial d'été.

compte le Dagda (le « dieu bon ») et plusieurs autres
personnages dont la documentation continentale ou
bretonne antique confirme le statut divin : Oghma,
Nuada, Goibniu, Lugh... mais il s’en faut de beaucoup
que tous les acteurs du récit puissent étre considérés
comme des divinités et ceux qui le sont effectivement
apparaissent évhémérisés, opérant a la maniére de
rois, de guerriers ou de magiciens. Le fait que tous les
combats s’y déroulent a pied constitue une autre trace
de leur archaisme.

Comme I’indiquent leurs titres, ces trois récits
concernent deux batailles mythiques se déroulant
dans un méme lieu du Connaught, la province
occidentale de I’Irlande, et auxquelles participerent
les Thatha Dé Déanann. Mais si les récits possedent
tous pour caractéristiques d’étre dominés par les
actions guerriéres et magiques, ils s’opposent d’abord
par les adversaires des Tuatha Dé Danann, les Fir
Bolg lors de la premiére bataille, les Fomoire lors de
la seconde, et ensuite par la date : un mois et quinze
jours apres le début de 1’été pour la premicre, ce qui
semble indiquer une date solsticiale vers la mi-juin,
la veille de Samain pour la seconde, c’est-a-dire la
fin de I’été aux alentours du 1° novembre Enfin, on
note un détail important a savoir qu’un dieu des plus



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

considérables, Lugh, n’apparait pas dans la premiere,
seulement dans la seconde, bien que la présence de
divers dieux dont la proximité avec Lugh est assurée
(Diancecht, Goibniu, Credne...) soit mentionnée?. Le
motif de la soif est commun et celui du bras coupé de
Nuada spécifique de la premiére bataille, prépare la
seconde ou Lugh interviendra pour remplacer le dieu-
roi disqualifié par la perte de son bras.

Ce motif du bras coupé se retrouve dans la
phase finale du grand mythe germanique du Ragnardk
ou il est reli¢ au dieu Tyr, la divinité scandinave
correspondant au Nuada irlandais. Mais la motivation
de Tyr qui met son bras en gage dans la gueule du
monstrueux loup Fenrir n’est pas parall¢le a celle de
Nuada qui se contente de recevoir un coup d’épée
malheureux. Pour le reste, cette premicre bataille
de Mag Tured parait beaucoup moins mythologique
que la seconde qui, examinée selon des critéres
comparatifs indo-européens, parait mélanger deux
aspects. Le premier est celui d’une opposition des
dieux (Tuatha Dé Danann) et des démons (Fomoire)
qui rappelle le combat des asura et des deva en Inde,
des dieux et des monstres en Scandinavie ; le second
celui de la formation de la société trifonctionnelle
compléte. Pour G. Dumézil’, ce sont les Fomoire
qui révelent aux Tuatha Dé Danann les secrets de
I’agriculture, mais on remarquera aussi que Lugh,
absent de la premiére bataille, est a demi Fomoire
par sa mére Eithne, fille du monstrueux roi Balor.
L’intégration de Lugh a I’état-major des Tuatha
D¢ Danann ou il remplace le roi Nuada correspond
donc avec I’acquisition de la troisiéme fonction
dumézilienne pourvoyeuse de richesse et elle répond
de maniere assez claire a la guerres des Ases et des
Vanes qui incorpore les derniers, caractéris€s par la
richesse et la fécondité, a la société divine scandinave,
ou a I’admission des jumeaux indiens de troisi¢me
fonction, les Asvin, au sacrifice du soma aprés un
conflit au cours duquel intervient la création d’un
monstre dont les gigantesques machoires menacent
d’engloutir le ciel et la terre.

Un des intéréts des deux versions de la seconde
bataille consiste en 1’inclusion d une sorte de catalogue
des Tuatha Dé Dénann. Lorsque Lugh se présente
sous I’identité de Samildanach (« celui qui possede la

2 1l est possible que le scribe soit conscient de cette absence La
fin du récit de la premicre bataille (53, trad. Guyonvarc’h, p. 37)
évoque la mort d’un Lugaid le puissant, fils de Nuada, qui fut
enterré sous une pierre (allusion a un tombeau mégalithique ?)
preés du tumulus de son adversaire, Slainge, qui tomba en méme
temps que lui. Lugaid n’est qu’un diminutif de Lugh. Mais si
Lugh remplace Nuada lors de la seconde bataille, il n’est pas fils
de Nuada, et la mort de Lugaid I’empécherait d’ailleurs de jouer
tout réle dans ce second épisode.

3 G. Dumézil, Mythe et épopée, 1968, t. 1, p. 288-290.

Chapitre 1

Drombeg Stone Circle entre Glandore et Rosscanberg.

connaissance de tous les arts ») a I’entrée de Tara, il
lui est demandé quel art il pratique. Il en décline toute
une série mais le portier lui répond invariablement
que le roi de Tara dispose déja d’un champion, d’un
médecin, d’un forgeron, d’un charpentier, d’un sorcier,
d’un harpiste... et plusieurs des noms donnés (Ogme,
Diancecht) sont effectivement ceux de divinités,
si bien que I’on peut voir dans cette liste un résidu
de catalogue des divinités avec notamment, pour
conclure, une définition assez claire de la suprématie
de Lugh : un jeune guerrier est venu a la porte de
l’enceinte. Il s appelle Samildanach, et tous les arts
que ta maison pratique, il les possede a lui tout seul,
si bien qu’il est I’homme de chaque art et de tous.
Il s’en faut cependant que toutes les autres divinités
évoquées soient aussi précisément définies et méme
que la liste soit compléte (par exemple, I’art du Dagda
n’y est pas mentionn¢). Ogme est défini comme
champion, ce qui rejoint 1’exercice de force auquel
il se livre un peu plus tard en trainant une énorme
pierre* jusqu’a D’extérieur de la résidence, mais
I’indication n’est certainement pas plus précieuse
que le détail selon lequel il portait un fagot de bois
de chauffage au temps de I’oppression de Bres ou
que sa découverte de 1’épée Orna, une de ces armes
qui conservent les charmes et racontent (comme les
ogams) les actions qu’elles ont accomplies. Pour
connaitre le détail du panthéon irlandais, il vaut mieux
se tourner vers une seconde énumération qui survient
lorsque Lugh demande a chacun des Tuatha D¢
Danann de quel pouvoir il disposerait lors du combat.
Goibniu promet alors de remplacer instantanément
les lances et les épées brisées, Diancecht de guérir les
blessés, Credne de fournir les rivets des lances, les

4 La place des pierres (comme arme ou enjeu de souveraineté)
et celle de la connaissance de 'agriculture attribuée a Bres dans
ce récit doivent interroger sur I'héritage occidental pré-indo-eu-
ropéen de la mythologie celtique.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

fourreaux des épées et les revétements des boucliers,
Luchta de procurer fiits de lance et boucliers, Ogme
de supporter le tiers du combat... Les actions de la
Morrigan et du Dagda sont moins évidentes a saisir
mais ’emploi de la magie en semble une composante.
Les deux personnages encadrent d’ailleurs une liste
d’acteurs sociaux en partie anonymes (sorciers qui
retiendront la vigueur et 1’urine des combattants
adverses, sorciéres qui enchanteront les arbres, les
pierres et les mottes de terre pour créer d’effrayantes
troupes illusoires, druides qui jetteront des averses de
feu, poétes qui incanteront et maudiront les guerriers
ennemis). Les plus énigmatiques sont d’ailleurs les
¢chansons qui provoqueront une tres grande soif chez
I’ennemi qui ne trouvera pas d’eau pour 1’étancher. Et
ce pouvoir parait assez décisif pour que la premiére
bataille se close, comme signe de défaite, sur la soif
du roi Eochaid devant lequel les druides adverses
cachent les eaux.

Si la substance du récit parait patir d’une
certaine confusion de genre entre bataille mythique et
conflit épique, il n’empéche que de nombreux détails
renvoient bien au mythe. Les affinités du Dagda avec
le mouvement circulaire (les piéces d’or qu’il dépose
sur les trois morceaux de la part de nourriture qu’il
est contraint de donner au satiriste et qui tournent
dans le ventre de ce dernier en provoquant sa mort ;
la forteresse qu’il batit pour Bres et qui consiste en
un fossé qu’il creuse autour de la résidence royale ;
le chaudron de nourriture qu’il absorbe et qui renvoie
a son embléme, le chaudron, un récipient circulaire
agité par la convection d’un liquide a 1’ébullition)
ressortissent certainement a son comportement
mythique, tout comme son caractére de bon vivant
goinfre et leste (son membre viril haut et long, sa
tenue indécente, son rendez-vous de femme avec
la Morrigan). Enfin, le motif central de la seconde
bataille ou Lugh aveugle le Fomoire Balor en lui
lancant dans son ceil unique une balle de fronde
portée a incandescence par le divin forgeron Goibniu
témoigne d’un archaisme certain de la mythologie
mise en ceuvre.

La mort tragique des enfants de Tuirenn est
un autre récit qui concerne Lugh. Il semble constituer
un épisode préparatoire a la seconde bataille de Mag
Tured ou I’ancien dieu acquiert 1’équipement qui lui
sera indispensable a cette occasion mais qui n’est
guere mis en évidence dans les récits déja évoqués.
L’¢épisode prend d’ailleurs trés vite des allures de
vendetta entre Brian et ses deux fréres, les fils de
Tuirenn, et le clan de Cainte auquel appartient Lugh.
Cian, le pére de Lugh, est repéré sous la forme d’un
porc par les fils de Tuirenn qui le détestent et veulent
le tuer, mais il obtient d’eux de mourir sous sa forme

4

Tourbieres en bordure du Lough Gur

Cercle de pierres levées associé a des vases campani-
formes a proximité du Lough Gur vers Grangs. Il com-
prend 113 pierres levées mesurant jusqu'a deux métres de
hauteur et est daté de 2100 BC.

humaine. Aprés I’avoir massacré a coups de pierres,
ils le mirent sous terre mais celle-ci le rejeta six fois
et ne ’accepta qu’a la septiéme. Lugh énonga le prix
de composition qu’il réclamait pour le crime : trois
pommes, une peau de porc, une lance, deux chevaux,
un char, sept porcs, un jeune chien, une broche a rotir
et trois cris sur une colline. Tombant dans le piége,
Brian et ses fréres promirent de le donner. Alors Lug
révele que les trois pommes sont celles du Jardin des
Hespérides qui ne diminuent jamais quand on les
consomme et ceux qui s’en nourrissent ne connaissent
ni blessure, ni maladie ; la peau de porc est celle du
roi de Gréce qui guérit toutes les maladies ; la lance
est celle du roi de Perse apparemment ignée puisqu’il
faut toujours un chaudron d’eau sous sa téte pour
éviter que la ville ou elle se trouve ne soit incendiée... ;
et ainsi de suite jusqu’aux trois cris qui doivent étre
poussés sur une colline qui a été le lieu d’initiation
de Cian et dont les occupants ont pour interdit de
laisser pousser un cri en ce lieu. Lugh révele en fait
que chacun des objets implique un danger et que leur
quéte a de fortes chances de se terminer tragiquement.



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Non sans mal, les trois fils de Tuirenn parviennent a
rassembler et a remettre a Lugh 1’essentiel du prix de
composition. Mais ils ont oublié la broche a rotir et
les trois cris et doivent repartir. Brian trouve la broche
mais lui et ses deux fréres doivent se battre contre les
occupants de la colline et, a cette occasion, leurs corps
sont transpercés par les lances de leurs adversaires.
Ils reviennent en déplorant d’avoir donné a Lugh la
peau de porc qui aurait pu les guérir. Tuirenn vient
remettre la broche a rotir et demande a Lugh la peau
de porc pour guérir ses enfants, mais le grand dieu
refuse. Tuirenn en meurt de chagrin et est enterré dans
la méme tombe que ses fils.

Les conquétes de I’Irlande

Le Livre des conquétes de [’lrlande est
un ouvrage étrange ou un corpus mythologique
indigéne a été laminé en éléments divers insérés
dans la chronologie biblique’. En cela, il apparait
d’interprétation beaucoup plus délicate que les récits
liés aux batailles de Mag Tured. Il se veut une histoire
de I’Irlande, consistant en une série d’invasions, mais
cette histoire est toute mythique. D’ailleurs toutes
ces prises successives de I’ile se déroulent selon le
méme schéma : une longue errance maritime, un
débarquement suivi d’une lutte contre I’occupant
précédent, une installation et une mise en valeur du
pays, une disparition enfin par maladie ou massacre
devant le nouveau conquérant.

Si une conquéte comporte les mémes
¢léments de base, il y a des divergences qui prouvent
que plusieurs traditions concurrentes pouvaient
exister. Ainsi la premiére prise de I’Irlande aprés la
création du monde est attribuée tantot a Banba qui
donna son nom a I’Irlande, tant6t a Cessair, fille de
Bith (« toujours », la totalité des ages). Cette derniere
serait arrivée un samedi 15, quarante jours avant le
déluge avec I’intention d’y échapper. Pour cela elle
recherchait une terre ou il n’y avait ni reptile, ni
monstre et ou aucun homme n’était venu avant elle,
ou aucun mal n’avait donc été commis. Banba, dont
I’auteur a trouvé la 1égende dans un manuscrit appelé
le Livre au dos de neige, parait identique a Cessair
dans la mesure ou elle arriva aussi avec les mémes
cinquante jeunes filles et les trois mémes hommes.
Mais elle atteignit I’Irlande deux-cent-quarante
années avant le déluge, y resta quarante années et tous
moururent d’'une maladie en une seule semaine. Peu

5 Voir F. Le Roux, « La mythologie irlandaise du Livre des
conquétes », Ogam, 20, 1968, p. 381-404 et Ch.-J. Guyonvarc’h,
«Du Déluge a saint Patrick, I’histoire mythique et les cinq prises
de I’Irlande », in L’Irlande (album dirigé par P. Joannon), 1989,
Artus, La Gacilly, p. 43-50.

Chapitre 1

importe finalement, car la redondance méme montre
que le premier occupant est une femme qui incarne
la souveraineté de I’Irlande : Banba donne son nom
a lile et, si Cessair signifie « averse® », « gréle », il
n’était sans doute pas tres difficile pour un Irlandais
d’y entendre César au féminin, un nom de souverain
ou de souveraineté. Le rapport masculin/féminin est
particuliérement défavorable aux hommes dans ces
aventures et le premier mort d’Irlande fut justement
un de ces trois hommes, le pilote Ladra (probablement
du latin /atro, voleur). Le compilateur ne sait s’il est
mort d’un exceés de femmes ou si le manche de la
rame lui pénétra dans le bas du dos...

Le déluge est ici replacé dans ses perspectives
bibliques, mais on sait qu’il s’agit d’un théme
extrémement fréquent dans les mythologies du monde.
Le déluge irlandais dura un an et quarante jours. La
durée de quarante jours revient trop fréquemment
pour ne pas étre interprétée dans des perspectives
symboliques et mythiques car c’était déja quarante
jours avant le déluge que Cessair arriva en Irlande
et quarante années que vécurent sur 1’ille Banba et
les siens. En plus des quarante jours du Déluge, cela
renvoie peut-étre aussi a une articulation rituelle du
mythe car les quatre grandes fétes de I’ Irlande celtique
tombaient approximativement quarante jours apres
les solstices et les équinoxes. Le Livre des conquétes
de I’lrlande signale aussi une autre reconnaissance
de I'lle avant le déluge. Il s’agit de trois pécheurs
venus d’Espagne qui s’en retournérent chercher leurs
femmes. Mais quand ils revinrent, le déluge les surprit
et les noya.

Le premier conquérant masculin fut donc un
homme du nom de Partholon qui arriva trois cents
onze ans (ou mille deux ans, calcul par référence a la
Bible qui parait plus exact au scribe) apres le déluge,
un mardi, le dix-septiéme jour de la lune des calendes
de mai. Il avait avec lui sa femme, ses trois fils et leurs
trois femmes respectives, un mercenaire auxiliaire...
Mais plus loin, il ne semble s’agir que des chefs et
I’on nous nomme les sept agriculteurs de Partholon
et aussi son intendant, ses druides. Il apparait comme
un fondateur de la loi morale car c’est sous son régne
que fut rendu le jugement de la femme adultére de
Partholon contre son mari’, a savoir que c’est au mari
d'étre capable de garder sa femme car celle de Partholon
incarne certainement, au méme titre que Cessair ou

6 Probablement les trois averses de fruits de 1’if de Mugna caché
au temps du déluge qu’évoque La veillée de Fingen (cf. infra).
7 L’épisode comporte I’explication du motif de la soif intense
d’Eochaid qui conclut la défaite du roi des Fir Bolg a la fin de la
Premicre bataille de Mag Tured : la femme infidele de Partholon
et son amant sont saisis par une grande soif tant était grande leur
culpabilité apres la mauvaise action qu’ils avaient commise.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

Banba, I’inconstante souveraineté qui se donne a qui
elle veut ou a qui sait s’en saisir, mais aussi qu’intervint
a sa mort, selon le Senchus Mor®, le premier duel
judiciaire entre ses deux fils pour savoir qui exercerait
I’autorité du chef de famille et toucherait le prix de
vente de leurs deux sceurs (qu’ils avaient eux-mémes
épousées). Partholon lui-méme était un parricide qui
fuyait les conséquences de ses actes, probablement
comprises comme une sentence d’exil. Sous son
régne, Malaliach fut le premier garant, et c’est alors
que le premier partage de I’Irlande (entre ses quatre
fils) eut lieu ainsi que le premier combat singulier. Il
fut aussi le premier a faire I’adoration, le sacrifice et
le sortilege. A son installation se rattachaient divers
autres mythes d’origine : ¢’est son intendant qui fit le
premier hotel, quatre plaines furent défrichées (début
de I’agriculture), sept lacs jaillirent, la premicre bicre
(de fougere) fut brassée. La premiere bataille magique
contre les Fomoire, hommes démoniaques ayant un
seul bras et une seule jambe dirigés par un certain
Cichol a la jambe torte, intervint 2 Mag Itha. Il semble
s’agir du prototype de la seconde bataille de Mag
Tured, laquelle se terminait sur une balle de fronde
brilante trouant I’oeil unique de Balar. Il y a peut-
étre ici I’explication du choix du nom de Partholon
pour le héros du premier conquérant masculin de 1’ile.
Celui-ci semble en effet un emprunt chrétien au nom
de Bartholomeus (saint Barthélémy). Ce saint était
fété le 24 aolt (au moment des Volcanalia romaines)
et s’il fut crucifi¢ en Arménie, son corps confi¢ aux
flots serait venu s’échouer au large de la Sicile, a
I’7le volcanique de Lipari. Partholon serait donc lié
au feu de la méme manicre que Banba ou Cessair le
seraient a I’eau du déluge sous laquelle furent noyés
les pécheurs espagnols.

La seconde prise se fit sous la conduite de
Nemed (« le sacré¢ »). Comme Partholon, il passa
par la Grece, puis comme Cessair, il s’attarda sur la
Caspienne. Il défricha douze plaines, fit jaillir quatre
lacs et construisit deux forteresses royales. Il se battit
a trois reprises contre les Fomoire mais ses fils durent
accepter de leur payer a chaque Samain un lourd tribut
en lait et en blé. Les descendants de Nemed prirent la
tour de Conann, un de leurs oppresseurs, et, dans une
derniére bataille avec les Fomoire, ils s’entretuérent
tous et la mer monta sur eux. Il n’en réchappa qu’un
navire avec trente hommes qui s‘en allérent au pays des
Grecs ou ils furent réduits en esclavage. Ils revinrent
deux cents ans apres la prise de la tour de Conann
pour effectuer la troisieme conquéte sous I’aspect
des Fir Bolg, des Fir Domnann et des Gaileoin. Ils
s’emparerent de 1’1le en une semaine mais a des jours

8 Voir Ancient Laws of Ireland, 1, 18-5, p. 154.

différents : le samedi des calendes d’aot, le mardi et
le vendredi, et ils la partagérent en cing. Ils eurent des
rois et ce fut a leur époque que pour la premiére fois
on mit des pointes aux armes. Le roi Eochu, fils d’Erc
régna dix ans. Le mensonge fut banni en Irlande et
il appliqua la loi de justice. Pendant deux ans, il ne
plut pas. Il y eut seulement de la rosée et une moisson
chaque année.

Eochu était roi des Fir Bolg a I’arrivée des
Tthatha Dé Dénann dirigés par Nuada. Les deux
peuples s’affrontérent a la premicre bataille de
Mag Tured et ce furent les Tuatha D¢ Déanann qui
I’emportérent, réalisant la quatriéme conquéte.
Celle-ci s’avere la plus importante parce que c’est
a son niveau qu’a été évhémérisé I’état-major divin
: le roi Nuadu est le Mars celtique, Diancecht est le
dieu-médecin qui lui greffa une main d’argent pour
remplacer son bras coupé lors de la premicre bataille
de Mag Tured, le champion Oghma est 1’inventeur
de DI’écriture magique (les ogams) connu en Gaule
antique sous le nom d’Ogmios. Avant de s’emparer
de I’Irlande, les Tuatha Dé Danann ont appris les arts
druidiques, la science, la magie et la prophétie dans
les iles au nord du monde. IlIs arrivent sans vaisseaux,
ni barques, sur des nuages sombres, mais avec une
organisation marquée par les quatre talismans qu’ils
apportent avec eux et qui désignent les plus puissants
d’entre eux : le glaive de Nuada et la lance de Lugh
auxquels personne n’échappait, le chaudron du Dagda
qui ne laissait aucune compagnie insatisfaite, la pierre
de Fal qui criait sous chaque roi qui prenait I’Irlande
et qu’il faut certainement assimiler a la déesse de la
Terre d’Irlande qui accorde la souveraineté.

La cinquiéme et derniére conquéte est celle
des fils de Mil, c’est-a-dire des Goidels, les habitants
de I'Irlande a 1’époque historique. Eux aussi furent
mis en concordance avec I’histoire biblique. « Depuis
le temps de Japhet, fils de Noé... ils vinrent d’Egypte
et de Scythie jusqu’aux marais Méotique », passerent
par la Sicile et I’Espagne. Ith (un homonyme figurait
parmi les gens de Partholon) fut le premier a trouver
I’Irlande qu’il vit de loin par une claire soirée d’hiver
depuis le sommet de la tour de Breogan. Mais il
débarque curieusement sur la cote nord, a la Gréve
pourrie de Mag Itha (la plaine qui porte son nom)
ou il trouve des gens parlant en gaélique et qui lui
apprennent qu’il y a trois rois dans I’ile : Mac Cuill («
le fils du coudrier »), Mac Cecht (« le fils de la charrue
») et Mac Greine (« le fils du soleil »). Il fut tué par
les Tuatha D¢ Déanann et c’est pour le venger que les
fils de Mil (probablement le latin miles, « soldaty)
vinrent en Irlande. Chaque fois qu’ils s’avangaient,
les démons donnaient au port la forme d’une échine



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

de porc et, finalement, apres avoir di reculer derriére
le cap méridional du Corco Duibne (péninsule du
Munster occidental), ce ne fut qu’aprés avoir fait trois
fois le tour de I’ile qu’ils débarquérent a Inber Scene
ou sont enterrés Erannan, le huitieme et plus jeune
fils de Mil dont le nom est dérivé de celui de I’Irlande
(Eriu) et Scene, la femme d’Amorgen, ce premier
poete mythique d’Irlande. Au bout de trois jours et
trois nuits, ils livrérent bataille contre les demons et
les Fomoire, ¢’ est-a-dire les Tuatha Dé Danann entre
Sliab Mis et la mer. Ils obtiennent 1’aide des trois
déesses Banba, Fotla et Eriu en leur accordant que
leur nom soit un nom de I’ile. Aprés s’étre ¢loignés
jusqu’a neuf vagues de I'ille selon un jugement
rendu, ils débarquent a nouveau et s’en emparent.
Les deux rois goidels Eber et Eremon se partagent
I’Irlande en deux moitiés avant de se quereller et que
le second tue le premier. Il s’agit bien de mythologie
et non d’histoire, car on a pu rapprocher le nom et
les aventures d’Eremon de ceux de son correspondant
indo-iranien : Aryaman’.

Les grands anciens : les histoires de Tuan et de
Fintan

Le Livre des conquétes de [’Irlande est un
salmigondis de mythes celtiques retravaillés dans le
souci d’insérer la mati¢re irlandaise dans un cadre
biblique. Il ne nous livre donc que des fragments
mythiques irlandais préchrétiens. L’antécédence
de la sacralit¢é féminine est bien caractérisée car
I’arrivée des femmes est antédiluvienne alors que
les conquétes sont masculines et postdiluviennes.
Mais s’il a certainement été adapté, le cadre des
cinq conquétes reprend sans doute un théme inspiré
des ages du monde qui transparait dans deux autres
récits. Le Livre des conquétes de |’Irlande en connait
parfaitement les héros, auxquels il attribue la relation
de la cinquieéme conquéte : Fintan, fils de Bochra, qui
fut élevé par Finnian de Mag Bile et par Colum Cille
et Tuan, fils de Cairell, qui l’écrivit en présence de
tous les hommes de I’lrlande et de Finnian de Mag
Bile.

I1 semble d’ailleurs que les deux personnages
soient des doublons dont I’histoire a probablement été
développée a partir de traditions voisines. [ls possedent en
effet le caractére commun d’avoir vécu trés longuement
de I’époque du déluge jusqu’a I’époque du VI siécle ou
se situe I’existence des trés historiques saint Finnian et
saint Colum Cille, et donc d’appartenir a la catégorie des
plus vieux hommes du monde capables de raconter toute
I’histoire (mythique) de I’Irlande.

9 G. Dumézil, Le troisieme souverain, 1951, pp. 167-186.

Chapitre 1

Tuan se présente a Finnian comme un Ulate,
descendant d’un fils du frére de Partholon, et le seul
survivant de 1’épidémie qui anéantit la race de ce
dernier. Il peut donc raconter les cinq conquétes de
I’Irlande apres le déluge. Son existence est ponctuée
de changements d’aspect. Agé et décrépit, il prit une
nuit dans son sommeil la forme d’un jeune faon.
C’était au temps de Nemed, donc de la seconde
conquéte. La vieillesse 1’ayant a nouveau assailli, il
prit ’apparence d’un jeune sanglier au temps ou les
Fir Domnann, les Fir Bolg et les Galuin s’emparerent
de I’ile. L’age s’abattit sur lui et il devint faucon
avant que ne viennent les Ttiatha Dé Danann et, apres
I’arrivée des fils de Mil, il prit I’aspect d’un saumon
dans la riviere jusqu’au temps ou 1’dge venant, le
pécheur du roi Cairell le captura et le donna a la reine
qui le fit griller avant de le consommer. Il en naquit
sous la forme d’un devin a I’époque de saint Patrick et
il fut baptisé alors qu’il était déja tres vieux. Il aurait
¢été cent ans sous forme humaine, vingt ans sous celle
d’un sanglier, quatre-vingts sous celle d’un cerf, cent
a nouveau en tant qu’aigle et trente sous l’aspect
d’un poisson, enfin cent ans encore sous apparence
humaine jusqu’a sa vieillesse au temps de Finnian ;
soit au total quatre-cent-trente ans.

Ici, la chronologie a été fortement compressée.
La vie de Fintan a duré plus longtemps, mille-cing-
cents ans, voire cing-mille-cing-cents ans dans une
autre version... Peu importe car cette chronologie
mythique dépend de calculs reliés a I’histoire biblique
et sans réalité, ni méme sans doute intérét pratique.
Dans un récit intitulé La fondation du domaine de
Tara, un personnage du nom de Fiachra, sollicité de
procéder au partage dudit domaine de Tara, la capitale
royale, se récuse au profit de Cennfaaelad, plus vieux
et plus sage que lui, lequel a gardé en mémoire tout
ce qu’il a entendu de I’histoire d’Irlande. Ce dernier
refuse également parce qu’il existe encore cinq ainés
qui sont toujours en vie dont Tuan, fils de Cairell. Mais
les cinq répondent que ce ne serait pas convenable
pour eux de le faire tant que leur tuteur et ainé
Fintan, fils de Bochra, fils de Bith, fils de Noé¢, qui
¢tait a Dun Tulcha dans le Kerry, serait absent. Fintan
vient et relate tout ce qui s’est fait depuis le déluge
jusqu’a leur temps. Il connait I’histoire de Cesair, de
ses cinquante filles et ses trois hommes noyés par le
déluge, celles de Partholon et des autres conquérants
qui s’emparerent tour a tour de I’Irlande. Lui-méme
fut porté par I’eau jusqu’au fort de Tul Tuinde ou il
dormit un an sous le déluge. Pour prouver son grand
age, il raconte avoir planté une graine d’if rouge dans
le Munster occidental. Elle devint un arbre géant qu’il
coupa quand il menaga de décrépir et avec le bois duquel



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Les falauses d'Achill Island que hante le faucon qui conversait avec Fintan.

il fit sept fois sept vases comportant chacun des cercles.
Quand ces derniers tombérent en décrépitude, il en refit
de plus petits avec les vestiges subsistant et cela a six
reprises. Mais Fintan connait autant la géographie sacrée
que I’histoire de I’Irlande. Il sait comment I’Irlande a
¢té partagée selon les quatre points cardinaux, et aussi
qu’en bonne mythologie indo-européenne, la science
est a ’ouest, la bataille au nord, la prospérité a I’est, la
musique au sud et la souveraineté au centre (donc dans
le contexte a Tara). Fintan rapporte aussi sa rencontre
avec un géant aux cheveux d’or ayant (comme Moise ?)
des tablettes de pierre dans la main droite et une branche
avec trois fruits a la main gauche, des noix, des pommes
et des glands au premier mai (I’équivalent celtique des
mythiques pommes des Hespérides). Il prétend étre la
cause du lever et du coucher du soleil et il faut sans doute
y voir une sorte d’évhémérisation du dieu Lugh. En tout
cas, ce personnage laisse a Fintan quelques baies de la
branche qu’il tenait dans sa main desquelles pousserent
cing arbres : I’arbre de Tortu, I’if de Ross, I’if de Mugna
(qui est dit étre un chéne dans le Dindshenchas en
prose), la Branche de Dathe et 1’Arbre d’Usnech (ces
deux derniers étant des frénes). Il n’est pas dit que ces
cinq arbres représentent les cinq provinces d’Irlande
mais Fintan vint avec les nobles d’Irlande planter un
pilier de pierre pentagonal au sommet d’Uisnech et il
attribua un des co6tés a chaque province.

Le récit ne décrit nulle part des transformations
animales accomplies par Fintan. Néanmoins au
moment ou il percoit les signes de la mort, il chante :

8

Je ne changerai plus de forme désormais et un autre
récit, Le colloque entre Fintan et le faucon d’Achill,
révele que s’il a vécu mille ans sous forme humaine,
il demeura aussi pendant cing-cents ans sous la
forme d’un saumon a qui le faucon avala un ceil.
Il rappelle aussi que le vieillard qui mange un fruit
de la branche du géant aux cheveux d’or retrouve
sa jeunesse. Finalement Tuan, qui est un devin, ne
parait pas si différent de Fintan. Un troisiéme texte
évoque ce dernier : La veillée de Fingen qui énumere
les nombreuses merveilles qui accompagnérent une
nuit de Samain la naissance du grand roi Conn. Et
si la premicre consiste dans le jaillissement de la
Boyne, la seconde a trait a la découverte de 1I’if de
Mugna, caché depuis le temps du déluge et qui, né
d’une baie déposée par Fintan, produit trois averses
de fruits a travers le brouillard si bien que la plaine
ou il se trouve est pleine de fruits trois fois par an.
Et la suivante concerne le réveil de Fintan lui-méme
qui révele I’histoire ancienne et les lois de I’Irlande
cachées jusque-la. Le seul survivant du déluge, muet
depuis cette époque, se réveille cette nuit-la et il y a
alors sept chaines ou sept éloquences sur sa langue.
Cette phrase a permis aux Guyonvarc’h de proposer
I’identification de notre personnage avec Oghma,
le Varuna irlandais, pére de 1’écriture magique (les
ogams) et dont le correspondant gaulois, Ogmios, est
présenté comme un maitre de 1’éloquence par Lucien
de Samosate qui le décrit comme un vieillard tirant
des hommes derriére lui par des chaines sortant de



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

sa bouche. Le nom est d’ailleurs tout aussi parlant :
Fintan serait *vindo-senos, « le vieux sacré (ou
blanc) ».

La langue toujours renouvelée"

Comme pour le Livre des conquétes de
[’Irlande, dont on peut se demander s’il ne traduirait
pas en langage chrétien un récit des divers ages du
monde qu’illustreraient aussi les métamorphoses
de Tuan (ou celles plus mal connues de Fintan),
I’influence biblique est fortement prégnante dans La
langue toujours renouvelée. Ici, il s’agit d’une sorte
de Génese indigéne dont I’auteur suit le schéma de
base en six jours. Bien qu’évoqué, le premier jour est
mal calqué, la séparation de la lumiére et des ténebres
ayant peu inspiré I’auteur. Il est plus prolixe quand
il s’agit de décrire la création de sept cieux, des
mers, des arbres et méme des pierres précieuses de
I’Irlande qui correspondent aux second et troisieme
jours, celles des astres au quatriéme, des oiseaux et
bétes marines au cinquiéme, de ’homme et des races
humaines au sixieme. Il y ajoute une histoire du péché
et de la destruction du monde qui aurait bien pu aussi
conclure, mais sous un jour tres différent, une source
traditionnelle consacrée aux ages du monde.

Si le récit peut se présenter comme une sorte
de cosmographie et d’apocalyptique mi-biblique, mi-
irlandaise, et si on a parfois songé a une influence des
contes des Mille et une nuits (Sindbad le marin et les
aigles de la vallée des diamants), certains fragments
renvoient certainement a de la mythologie celtique. Il
en va ainsi de I’histoire de 1’iruaith, méme si la béte
cornue dont cet oiseau se nourrit vint des rivages de
I’Egypte jusqu’a I’Irlande la nuit ot naquit le Christ.
L’iruaith semble une sorte d’aigle géant qui emporte
sur une montagne de sable noir une grande béte marine
de toutes les couleurs pour la manger et pondre un seul
ceuf que le soleil échaufte. On fait un bateau qui porte
voile de la moitié¢ de la coquille de cet ceuf pour faire
traverser la mer a une multitude assemblée. La béte
marine de toutes les couleurs évoque le mythe indien
du serpent Vasuki enroulé autour de la montagne
centrale (dont chacun des c6tés peut en nombre de
mythologies €tre associé avec un point cardinal et une
couleur) au moyen duquel Devas et Asuras barattent
I’océan de lait pour créer la boisson rituelle qu’est le
soma (deux fleuves de vin sortent de la bouche de la
béte marine qui a 107 cornes sur elle et la boisson
de 32 guerriers dans chaque corne). L’aigle est
I’adversaire classique du serpent dans la mythologie
germanique et les Gaulois connaissaient un serpent

10 Ed. et trad. frangaise par G. Dottin d’apres le manuscrit de
Rennes, in Revue celtique, 23, 1903, pp. 365-403.

Chapitre 1

criocéphale et I’ceuf de serpent (en fait un oursin
fossile) comme porte-bonheur. La reconstitution
du détail du mythe exigerait certainement de trés
longues discussions, mais il nous parait certain que
des ¢léments préchrétiens y affleurent.

Le mod¢ele de présentation n’est pas sans
rappeler I’histoire des grands anciens que sont
Tuan et Fintan. La langue toujours nouvelle existait
avant la création alors que toute chose encore était
obscure. Elle parla dans une langue angélique
d’au-dessus des barrieres du ciel a la multitude des
hommes assemblés autour de la montagne de Sion
pour raconter 1’histoire et les merveilles du monde.
Comme les grands anciens ont vécu tout au long des
diverses phases (les conquétes, marquées par des
changements d’état) de I’histoire de 1’Irlande pour en
étre témoin et la rapporter, la langue toujours nouvelle
a donc connu toute I’histoire du monde, de sa création
a la destruction finale en passant par plusieurs phases
(Ma langue a été trois fois séparée de ma téte et Dieu
me [’a renouvelée). Et cette révélation se fait en une
nuit spéciale, celle de Paques, en présence d’une
grande assemblée humaine. La langue est identifi¢e
par le scribe a une voix mais aussi @ un homme Je
suis né d 'un homme et d 'une femme, plus précisément
a I’apdtre Philippe : C'est [’apotre Philippe qui est la
langue toujours nouvelle et c’est de sa téte que [’on
a coupé la langue trois fois. Cette insistance portée
sur la langue rappelle d’ailleurs a nouveau Fintan
et Ogmios... Quant a I’identification chrétienne a
Philippe, il faut certainement la mettre en relation avec
la date de féte de 1’apdtre le 1 mai, en coincidence
avec Beltaine dans laquelle le rédacteur doit voir une
sorte d’équivalent indigéne de Paques. En revanche,
c’était la nuit de Samain, exactement six mois plus
tard, qu’avaient lieu le réveil de Fintan, muet depuis
le déluge, et la découverte de 1’arbre de Mugna, peut-
étre un proche équivalent de la figure de I’axe du
monde représentée par la montagne de Sion dans La
langue toujours renouvelée.

De I’if de Mugna'!, tombaient chaque année
trois averses de fruits, rappelant une croyance
d’origine chamanique situant dans des batiments
mythiques situés au sommet des montagnes, sous la
mer ou dans de cavernes souterraines des réserves
de nourriture (notamment de gibier). Ces lieux sont

11 Ni I’if de Mugna, ni les autres arbres de La fondation du
domaine de Tara, n’apparaissent dans La langue toujours
nouvelle qui ne connait que quatre arbres extraordinaires
dont I’arbre sciulis prés du fleuve Orttanain (probablement le
Jourdain) qui produit trois fruits chaque année, un bleu qui
donne le souvenir de tout ce qu’on a entendu et entendra, un
rouge qui enléve tout souci de nourriture et de vétement, un

blanc qui assure une santé indéfectible.



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

habités par des étres surnaturels dangereux, parfois
des esprits de la maladie, qui peuvent adopter des
formes fantastiques ou des apparences animales.
Les bonnes et les mauvaises actions des hommes
sont récompensées par la mise en liberté¢ de plus ou
moins de gibier ainsi que sous la forme du beau ou
du mauvais temps'. La langue toujours renouvelée
aborde ce théme a plusieurs reprises. Elle sait qu’il
y a une enceinte autour de la Terre d’ou viennent
toutes les productions de la Terre entiére et deux
autres enceintes qui portent la famine et la tempéte
dans le monde, le froid et le chaud, de nombreuses
especes d’eau et de sels marins, d’arbres et de pierres
précieuses. Elle sait aussi qu’il y a trois lignes de mer
autour de notre monde dont une mer verte et bruyante
a cause du flux et du reflux continuel qui rejette
toujours ses productions vers nous. Elle sait encore
qu’il y a dans le ciel supérieur des saints, le septieme
et le plus haut, sept mille anges en forme de cheval
et d’oiseau. Tout étranges et enjolivés d’influences
bibliques que peuvent nous paraitre les enseignements
de notre texte, ils nous transmettent une connaissance
mythique de ’organisation du monde dans laquelle
on voit parfois des dragons au souffle de feu voyager
dans les enceintes du ciel et des pierres précieuses que
I’on trouve dans un fleuve de Lybie se former dans
leur cervelle et produire le tonnerre en hiver et le
grand vent en été.

Une fois rempli, plus ou moins fidelement
vis-a-vis du texte biblique, le cadre des six premiers
jours de la création, le récit irlandais ne s’intéresse
pas au repos dominical que le mythe juif justifiait. Il
se tourne plutot vers un récit de la fin du monde apres
s’étre interrogé sur le nombre des peines de 1’enfer
pour conclure qu’il y a tant de puanteur en ce lieu que
si on en jetait une goutte sur le monde, tous, hommes
et bétes, mourraient et qu’il y a tant de terreur qu’un
coup d’ceil de la race d’Adam sur une seule des
peines qui s’y accomplissent suffirait aussi a les faire
tous mourir. Et si la réponse a la question de sa date
semble esquivée, la description des faits est menée
de maniére claire. La fin du monde s’effectuera a la
fois par la submersion, I’eau s’élevant de 375 coudées
au-dessus des montagnes, et par le feu, car la terre
brilera jusqu’a la méme hauteur. Le monde tremblera
du levant jusqu’au couchant, les cieux se briseront,
les étoiles chuteront, la lune sera de la couleur du sang
et tombera, la lumiére des anges brisera sous eux tous
les palais du soleil devenu noir comme charbon. Il
n’est pas question dans ce texte chrétien de méler,
comme dans le Ragnardk germanique paien, les dieux

12 Voir notamment L. Herrera et M. Cardale-Schrimpff,
Mitologia cuna : Los kalu segun Alfonso Diaz Granados, 1974,
Revista Colombiana de Antropologia, 17, pp. 201-247.

a la catastrophe. On précise cependant qu’il n’y aura
pas d’ange au ciel supérieur qui ne change de forme
par la grandeur de ce danger, excepté la face de Dieu.

La mort tragique de Echach, fils de Mairid" et
I’inondation du lac Neagh

Le motifde la submersion apparait central dans
un autre récit contenu dans un trés ancien manuscrit,
le Livre de la vache brune. 1l peut a priori se présenter
comme une sorte de légende mais qui met en scéne
une importante divinité : Oengus, le fils du Dagda, le
« dieu bon (a tout) ». Le héros en est un roi, Echach
ou Eochaid, fils de Mairid, lui-méme fils de Caired.
Echach quitte son pere en compagnie de son frére Rib,
de leur mére Ebliu, d’une centaine d’hommes et de
leurs troupeaux. Sur le conseil de leurs druides, Rib et
son frére se séparent et le premier vient s’établir dans
la Plaine de jeux de Midir, un autre dieu, éducateur de
Oengus. Celui-ci vient a eux, tue leurs chevaux et leur
confie un autre cheval sur lequel ils chargent leurs
biens pour s’établir dans la plaine d’Arbthiu, mais la
I’animal urine si violemment qu’il noie la région ainsi
que Rib et ses gens. La plaine devient le lac Ree, Rib
¢étant censé lui avoir donné son nom.

Echach subit un destin assez proche. Il
garde avec lui sa mere et parvient jusqu’au domaine
de Oengus au Brug de la Boyne. Ce dernier leur
commande de vider les lieux mais ils n’obéissent
pas et, pendant la nuit, il tue leurs chevaux. Au
matin suivant, il répéte son ordre mais Echach lui
réplique qu’ils ne peuvent pas puisqu’ils n’ont plus
de chevaux pour porter leurs bagages. Oengus leur
donne alors un cheval géant sur lequel ils chargent
toutes leurs affaires et il leur signifie de toujours
garder le cheval en mouvement afin qu’il ne puisse
uriner et que cela ne cause leur mort. Ils s’installent
alors dans en Ulster a la Plaine des buissons gris, mais
au moment de décharger leurs biens, ils oublient de
maintenir le cheval au pas et aussitot qu’il se soulage
il se crée une source. Se remémorant 1’avertissement
de Oengus, Echach fait construire une maison autour
de la fontaine, avec une porte et une femme pour
surveiller la porte.

En emmenant sa mere, la reine, avec lui,
Echach, dont le nom est certainement a rapprocher de
celui du cheval (ech), un animal royal par excellence
chez les Celtes, s’est appropri¢ le symbole de la
souveraineté. Il s’empare bientot de la moitié¢ du
royaume d’Ulster en battant en combat singulier
Muiredach, un descendant du célébre Conall Cernach.
13 Aided Echach meic Maireda, éd. Best et Bergin, 1929, pp.

95-100, trad. anglaise J. O’Beirne Crowe, R. Hist. and Archeol.
Soc. Jour., 1870, 4, pp. 94-112.

10



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Mais conformément aux prophéties de Curnan le
simple, mari d’Ariu, une des deux filles d’Echach, un
jour la femme oublie de fermer la porte de la fontaine.
Echach et toute sa famille furent noyés et le lac de
Neagh' s’étendit 1a ou se tenait I’ancienne plaine ou
ils s’étaient établis. Curnan le simple, qui mourut
bientdt du chagrin de la mort d’ Ariu, et Libane, I’autre
fille, survécurent.

La fin de la carriécre de Libane rappelle
des motifs déja évoqués. Elle fut durant trois cents
ans sous la mer. Elle était devenue une siréne avec
la moiti¢ inférieure de son corps sous forme de
saumon en compagnie de son petit chien qui avait été
transformé en loutre. Mais un jour, alors que le moine
Beoan avait été envoyé en mission & Rome par saint
Comgall de Bangor, 1I’équipage de son coracle entendit
chanter Libane de maniére angélique et le disciple
de Comgall lui promit de la baptiser au terme d’une
année et de D’enterrer avec lui dans son monastére.
Une contestation interviendra d’ailleurs : le temps
écoulé, le pécheur qui avait pris Libane dans ses
filets et Comgall lui-méme prétendirent lui disputer la
possession de la siréne. Celle-ci fut placée sur un char
tiré par deux beeufs qu’on laissa libres de se diriger et
qui emmenerent Libane jusqu’a Tech Da Beodc (« la
maison des deux Bedc » ou « la maison de Dabedc »,
un autre nom du saint). La, il lui fut donné le choix de
vivre encore trois-cents ans ou plus avant de gagner
les cieux ou de le faire immédiatement aprés son
baptéme, ce qu’elle préféra. C’est saint Comgall qui
lui donna en la baptisant le nom de Muirgen (« née de
la mer »).

Il semble bien que Libane a comme Fintan
vécu au temps du déluge et connu une transformation
en saumon et que le prototype du chant entendu par
Beoan comportait bien d’autres révélations que le
passage de Libane du paganisme au christianisme.
Comgall fut d’ailleurs un disciple de Fintan de
Clonenagh.

La courtise d’Etain

Les domaines de Midir et de son fils adoptif
Oengus correspondent a la province centrale de
I’Irlande, siege symbolique de la royauté supréme :
Midhe. Oengus est le fils adultere du Dagda et de
Boann, une déesse éponyme de la riviere Boyne («
la vache sacrée (ou blanche) »). Le destin de cette
derniére, notamment raconté dans les Dindsenchas en
vers et dans un poeme du X°¢ siccle, rappelle quelque
peu celui de Libane avec une importante inversion.
Libane est noyée sous les eaux de la fontaine

14 Le lac Neagh est censé en tirer son nom (Loch nEchach).

Chapitre 1

Clochan na Carraige a Inishmore. Bien que sa forme rap-
pelle de loin ces cairns qui constituaient une entrée de
l'Autre monde, il s'agit probablement d'une hutte habitée
par des ermites du haut Moyen Age.

d’Echach et envoyée vers la mer. Boann (dont on
remarquera aussi la proximité avec le nom du moine
Beoann dans la 1égende de Libane) vient se justifier a
la fontaine de Nechtan et est noyée sous trois vagues
qui lui arrachent un bras, une jambe et un ceil” et
la poursuivent jusqu’a la mer, créant une nouvelle
riviére. Mais le destin de Boann est la sanction d’une
faute qu’elle a commise alors que celui de Libane ne
semble pas dépendre directement d’elle. Il n’empéche
que I’impression reste celle de la reprise du méme
théme au prix de nombreuses variations de détail.

Le destin de Libane, de son oncle Rib et de
son pere Echach était en effet li¢ a la rencontre de
Midir ou d’Oengus. Eochaid, une variation sur le
nom d’Echach, était aussi un surnom du Dagda. Et
nous allons retrouver ces divins protagonistes dans la
premicre version de la Courtise d’Etain dans laquelle
Boann porte le nom d’Ethne. Le récit commence
par nous rapporter un épisode mythique ou Oengus
obtient, soit aux dépens de son propre pere, soit
d’Elcmar (I’époux de Boann-Ethne) dans la version la
plus commune mais peut-étre pas la plus archaique',
le domaine du Brug au nord de la Boyne par une
ruse juridique reposant sur la manipulation du temps,
technique qu’il avait déja utilisée pour cacher la
naissance de son fils. Puis il se poursuit par un second
épisode ou Midir perd un ceil pour étre intervenu pour
éviter une rencontre entre Elcmar et Oengus. Son ceil
lui est rendu par Diancecht mais, comme récompense

15 On notera que ces trois mutilations correspondent d’une
part au destin de Libane qui perd mains et jambes en devenant
saumon a 1’exception de sa téte et de ses seins, et d’autre part a
celui de Fintan auquel le faucon d’Achill arrache un ceil.

16 Voir G. Dumézil, Les dieux souverains des Indo-Européens,
1977, pp. 168-171, pour un parall¢le romain qui milite en faveur
de la version opposant le Dagda et Oengus.

11



Cahiers électroniques de la Société de mythologie frangaise n° 1

Dolmen des Burren vers Caherconnel.

de ses services, Midir réclame notamment la main
d’Etain fille d’Ailii, la plus belle fille de I’Irlande.
Le pére est exigeant, mais, avec 1’aide du Dagda qui
défriche douze plaines en une seule nuit, il crée douze
rivieres, Oengus obtient la jeune fille pour son pére
adoptifaprées avoir payé son poids en or et en argent.

Mais quand Midir, aprés avoir passé un an
dans le Brug avec Etain, revient chez lui a Brig Leith,
sa premiére épouse nommée Fuamnach, experte en
sciences druidiques, se venge en transformant sa
rivale en une flaque d’eau d’ou nait un ver qui devient
une mouche pourpre de la taille d’une téte et qui est la
plus belle qu’on vit au monde. Poursuivie par la haine
de Fuamnach, elle connait de nombreuses tribulations
avant de tomber dans la coupe de la femme d’Etar,
d’étre ingérée par elle avec sa boisson et de renaitre
sous forme humaine par une nouvelle conception
survenue, nous dit-on, mille douze ans aprés la
premicre.

Selon la seconde version, c¢’est le roi Eochaid
Airem qui épousa la deuxieme Etain, la fille d’Etar.
Ailill Anguba, le frére de Eochaid Airem ; il ne
tarda pas a tomber malade d’amour pour la femme
de son frére. Mais durant une absence de son mari,
la présence d’Etain finit par le guérir et elle accepte
d’avoir un rendez-vous avec lui. Cependant, sous

I’apparence d’Ailill, c’est Midir qui vient et lui
annonce son intention de la reprendre.

Dans le troisiéme récit, Midir vient chez
Eochaid et lui propose une partie d’échecs. Il le laisse
gagner et lui apporte le lendemain 1’enjeu, cinquante
chevaux. Ils continuent a jouer, Eochaid imposant
des enjeux de plus en plus lourds : lui fournir des
troupeaux, des épées, construire des routes, épierrer
la province... toutes taches que Midir réalise sans
difficulté en raison de ses grands pouvoirs magiques.
Finalement, ils décident une partie dont I’enjeu sera
libre. Cette fois-ci Midir I’emporte et réclame comme
prix de mettre ses mains autour du cou d’Etain. Pour
se protéger de Midir, Eochaid a verrouillé sa maison
et placé les meilleures troupes d’Irlande tout autour.
Mais quand Midir vint, il prit ses armes dans sa main
gauche, prit la reine sous le bras droit et I’emmena a
travers 1’orifice du toit et bient6t on vit deux cygnes
faisant le tour de Tara. Eochaid s’en fut creuser tous
les tertres d’Irlande pour retrouver sa femme. Midir
finit par s’en alarmer et lui proposa de la retrouver
en lui envoyant cinquante belles jeunes filles parmi
lesquelles il devrait reconnaitre la bonne. Mais
Midir lui explique beaucoup plus tard qu’il a fait un
mauvais choix, car Etain était enceinte au moment de
son départ et Eochaid a retenu la fille et non la mére.

12



Petit traite de mythologie celtique 1. Les Matériaux

Il a mis enceinte sa propre fille et donne 1’ordre a ses
serviteurs de se débarrasser de la petite fille qui est
née. Ils la jettent a la chienne qui était chez le vacher
de Tara. Ce dernier sans se douter de rien 1’enleva
du chenil et 1’¢leva. Elle croissait bien et devint une
habile brodeuse. Etarscel ’enleva pour en faire sa
femme et c’est elle qui fut la mére du roi Conaire.

La quatriéme version est assez proche mais
plus rapide a partir de I’enlévement d’Etain par Midir.
La fin est d’ailleurs un peu différente puisque Eochaid
détruit le tertre de Midir a Brig Leith et en extrait
Etain qui lui donne une fille unique qui fut la mére du
roi Conaire. Midir se vengea en détruisant Mag Breg
et en brisant les interdits du roi Conaire.

La derniére version trés christianisée, La
nourriture de la maison des deux gobelets, confie
a Manannan le conseil de chasser Elcmar du Brug
et fait d’Eithne non plus une reine mais la fille de
I’intendant d’Oengus. Suite a un affront de Finnbarr,
elle refuse de se nourrir d’autre chose que du lait
d’une vache brune qu’Oengus avait ramenée d’une
expédition lointaine en Inde avec Manannan. Ce
dernier pronostique que le jeline de la fille est signe
de son passage au christianisme, mais méme sa
magie s’avere impuissante a guérir Eithne qui devient
un enjeu entre Oengus et saint Patrick. Ce dernier
I’emporte quand elle demande le baptéme et le pardon
de ses fautes et le cri de lamentation d’Oengus est si
déchirant que la fille ne tarde pas a mourir et a gagner
le paradis. Il va de soi que le mythe a été ici tellement
remanié que son prototype paien serait peu décelable
si nous ne disposions que de cette version.

Le voyage vers I’Autre monde

Ce théme est bien représenté en Irlande ou
I’on peut distinguer deux scénarios de base selon
que le voyage concerne un individu ou un groupe.
Le premier cas est celui d’une femme-oiseau venue
de I’Autre monde pour y attirer un héros et Le réve
d’Oengus illustre bien le type déja entrevu a la faible
lueur du Ailill Anguba de la seconde version de La
courtise d 'Etain. Oengus, fils du Dagda et de Boann,
est subitement atteint d’une maladie de langueur. Il
s’agit d’un mal d’amour provoqué par une belle fille
venue de I’Autre monde qui le visite en réve, une
cymbale a la main, et qui lui en joue chaque nuit.
Apres enquéte, on découvre qu’il s’agit de Caer
Ibormaith, qui est sous forme d’oiseau une année et
sous forme humaine pendant une autre année. Apres
de difficiles tractations avec le pere, le Dagda apprend
a son fils que la fille sera a la prochaine Samain au
Loch Bel Dracon. Oengus s’y rend et voit cent

Chapitre 1

cinquante oiseaux blancs avec des chaines d’argent
et des boucles d’or sur le lac. Il appelle Caer et tend
les bras vers elle. Ils dormirent sous la forme de deux
cygnes, firent trois fois le tour du lac et gagnérent le
Brug, chantant ensemble et plongeant les hommes
dans le sommeil pendant trois jours et trois nuits.

Le prototype le plus archaique du second
cas est représenté par La navigation de Bran, fils de
Febal" ou les interpolations chrétiennes sont limitées
en volume et facilement repérables. Le point de
départ réside la-aussi dans 1’arrivée d’une femme
inconnue qui, au moyen de la musique, plonge Bran
dans le sommeil. A son réveil, il voit une branche
d’argent avec des fleurs blanches qu’il porte au palais
ou la femme chante cinquante couplets décrivant le
monde merveilleux d’ou elle vient : un monde de
cent musiques, resplendissant de couleurs de toutes
teintes, sans tristesse, ni trahison, sans mort, avec
un arbre avec des fleurs, des oiseaux et des chevaux.
Dés le lendemain, Bran s’en alla sur la mer avec trois
neuvaines d’hommes comme escorte. Au bout de deux
jours et deux nuits, ils voient venir le dieu Manannan
sur un char qui chante trente couplets et annonce la
naissance de son fils Mongan qui sera reconnu pour
le sien par Fiachna. Bran et ses gens poursuivent leur
chemin jusqu’a la terre des femmes, voyant au passage
I’1le de la joie ou une grande troupe riait et s’esclaffait
et ou ils perdent un homme contaminé par la folie des
rieurs. Quand ils parviennent a la terre des femmes,
leur reine leur lance une pelote de fil qui se fixe a la
paume de Bran. Ils sont accueillis, nourris et hébergés
sans que la nourriture ne diminue jamais et ils perdent
la notion du temps. Un jour la nostalgie s’empare de
I’un d’eux, Nechtan fils de Collbran, et ils repartent ;
mais quand ’homme saute de la barque il tombe en
cendres car il a oublié qu’il est parti depuis des siecles
et ne peut rentrer dans notre monde. Il semble que la
terre des femmes est aussi celle des enfants, congue
comme un vaste réservoir ou un stock d’ames attend
a I’écart du temps de ce monde de se réincarner sous
des formes « angéliques » d’oiseaux ou de chevaux.

On ne rencontre pas que Manannan sur les
routes de 1’Autre monde. Un récit plus christianis¢
et tardif évoque la navigation des Hui Corra®, trois
fréres dont la naissance serait la conséquence d’un
pacte passé avec le diable, traduisons les dieux du
paganisme. Les trois héros se comportent en brigands,
tuent des clercs et brilent des églises. Mais ils se
repentent, se convertissent et partent en pelerinage
sur la mer pour chercher le ciel et I’enfer. Au cours

17 Ch.-J. Guyonvarc’h en a publi¢ une traduction frangaise dans
Ogam, 9, 1957, pp. 304-309.

18 Ed. et trad. anglaise par W. Stokes in Revue celtique, 14,
1893, pp. 22-69.

13



Cahiers électroniques de la Société de mythologie francaise n° 1

= o

Le coracle, fragile vaisseau d'osier et de cuir, sur lequel les
héros irlandais s'aventuraient en direction de l'Autre monde.

de leurs pérégrinations, ils rencontrent une série de
personnages qui sont des anciens dieux, méme si leur
nomn’estjamais prononcé. Deux d’entre eux semblent
souffrir de confusion. L’un est un énorme géant tenant
dans sa main un baton de fer aussi large que 1’arbre
d’un moulin, ce qui évoque clairement le Dagda, mais
il porte sur le dos un fagot de bois de chauftage, ce qui
rappelle Oghma. Il est couvert de suie ; des lacs de feu
sortent de son gosier et son fagot est perpétuellement
en feu. Réduit au sort d’'un misérable condamné aux
enfers, il explique son supplice par une définition
qui renvoie a Oghma : Chaque dimanche, j’avais
[’habitude de transporter sur mon dos un fagot de
bois de chauffage et ceci est le chatiment qui m’est
infligé. Le Dagda est lui-méme apparu un peu plus
haut sous les traits d’un gros meunier bourru, rude,
tanné, noir et hideux. La encore, certains de ces
adjectifs pourraient évoquer son frére Oghma, mais
son équipement d’une fourche qui lui sert a jeter toute
I’avarice du monde, notamment joyaux et vaches,
dans la bouche du moulin rend 1a aussi l'identification
au Dagda évidente. Les Hui Corra découvrent une
ile pleine d’hommes gémissant parce que de grands
oiseaux noirs avec des becs et des griffes de feu les
mutilent et les briilent. Ils se définissent comme des
forgerons et des bronziers malhonnétes ayant encouru
leurs peines pour leur mauvais ouvrage. La encore, il
n’est pas tres difficile de découvrir Goibniu et Credne
derriere ces malheureux artisans. Les navigateurs
croisent aussi un énorme cavalier qui pose un peu
plus de difficulté. Fréquemment submergé par les
vagues, il chevauche un cheval de feu et déclare
pour expliquer ses malheurs : Je volai le cheval
d’un de mes freres et je le montai un dimanche, et
J'en suis puni en ayant continuellement un cheval de
feu entre les jambes, et c’est le chdtiment de toute
personne qui chevauche le dimanche. Derriere le
prétexte de la non-sanctification du dimanche, il y a
de nouveau un ¢lément de définition d’une ancienne

I —————
Les phoques ou otaries que les héros irlandais s'aventurant
sur l'océan rencontraient sur les routes de l'Autre monde.

divinité paienne, qui consiste dans le vol d’un cheval.
On pourrait penser en voyant ce cavalier marin a
Manannan Mac Lir, le Neptune insulaire que le fils
de Fébal a croisé sur la mer ; mais, sans doute sous
I’influence de son collégue gréco-romain, il se déplace
plutot sur un char. Il faut plutét comprendre que ce
cheval représente la reine qui apporte la souveraineté
comme la Macha irlandaise qui court plus vite que
les chevaux du roi, la Rigantona galloise condamnée
a porter les visiteurs sur son dos ou I’Epona gauloise
représentée en cavalieére. Dans ce cas, il faudrait sans
doute penser a Lugh qui arrache la royauté divine a
Nuada, le dieu-roi disqualifié par la perte de son bras.
Lugh est d’ailleurs un des rares dieux irlandais a
posséder un cheval : I’Unique branche de Manannan
que ce dernier lui a prété.

Il estmoins stir que I’oiseau qu’ils ontrencontré
auparavant volant au sein d’une grande troupe de ses
congéneres « de beaucoup de couleurs » soit aussi une
ancienneté divinité. Elle porte elle-méme trois belles
rayures de couleur sur la poitrine pour témoigner de
ses trois visites a un homme dont elle était la femme,
qui tomba malade et qu’elle abandonna. Elle semble
donc étre une de ces fées-oiseaux tentatrices qui
provoquent la maladie d’amour. Et elle sait que les
oiseaux que les Hui Corra viennent d’observer sont
des ames qui sortent de I’enfer le dimanche.

(a suivre)

CALENDRIER DES PUBLICATIONS DU PETIT
TRAITE DE MYTHOLOGIE CELTIQUE

PARTIE 1 LES MATERIAUX

Chapitre 2 Février 2018
Chapitre 3 Avril 2018
Chapitre 4 Juin 2018
Chapitre 5 Juillet 2018

14



Petit traité de mythologie celtique I. Les Matériaux Chapitre 1

Chapitre 6 Octobre 2018

Chapitre 7 Novembre 2018 PARTIE 2 LE BESTIAIRE en 2019
Chapitre 8 Janvier 2019

Chapitre 9 Février 2019

Derynane sur les cotes de la péninsule d'Iveragh dans le Kerry, au sud-ouest de ['Irlande : un point de départ vers
I'Autre monde.

15



